
opusdei.org

Tema a 06-a: Creația

Doctrina creației este primul
răspuns la întrebările
fundamentale despre originea
și destinul nostru.

25.10.2021

Introducere 

Importanța adevărului creației
constă în a fi „fundamentul tuturor
planurilor divine de mântuire ale lui
Dumnezeu; (…) începutul istoriei
mântuirii care culminează în
Cristos” (Compendiu, 51). Atât Biblia
(Gen 1,1) cât și Crezul încep cu



mărturisirea de credință în
Dumnezeul creator. Spre deosebire
de celelalte mari mistere ale
credinței noastre (Treimea și
Întruparea), creația este „un prim
răspuns dat la întrebările
fundamentale ale omului cu privire
la propria origine și la propriul
sfârșit” (Compendiu, 51), pe care
spiritul uman le-a ridicat deja și la
care poate răspunde în parte, așa
cum arată reflecția filosofică și
relatările cu privire la origini
aparținând culturii religioase a
atâtor popoare (cf. Catehism, 285); cu
toate acestea, specificitatea noțiunii
de creație a fost atinsă de fapt doar
cu revelația iudeo-creștină.

Creația este, așadar, un mister al
credinței și, în același timp, un
adevăr accesibil rațiunii naturale (cf. 
Catehism, 286). Această poziție
particulară, între credință și rațiune,
a noțiunii creației face din ea un bun
punct de plecare în sarcina



evanghelizării și a dialogului pe care
creștinii sunt întotdeauna – în special
în zilele noastre [1] – chemați să le
desfășoare, așa cum a făcut deja
Sfântul Pavel în Areopagul din Atena
(Fapt 17, 16-34).

De obicei, se face distincție între
actul creator al lui Dumnezeu
(creația active sumpta) și realitatea
creată, care este efectul unei astfel de
acțiuni divine (creația pasive sumpta)
[2]. În urma acestei scheme,
principalele aspecte dogmatice ale
creației sunt expuse mai jos.

1. Actul creator

1.1. „Creația este opera
comună a Sfintei
Treimi” (Catehism, 292)

Revelația prezintă acțiunea creatoare
a lui Dumnezeu ca rod al
atotputerniciei, al înțelepciunii și al
iubirii sale. Creația este de obicei



atribuită Tatălui (cf. Compendiu, 52),
răscumpărarea Fiului și sfințirea
Duhului Sfânt. În același timp,
lucrările ad-extra ale Treimii (prima
dintre ele, creația) sunt comune
tuturor Persoanelor și de aceea
merită să ne întrebăm despre rolul
specific al fiecăreia în creație,
deoarece „fiecare Persoană divină
înfăptuiește lucrarea comună
potrivit specificului său
personal” (Catehism, 258). De
asemenea, acesta este sensul acelei
tradiționale însușiri a atributelor
esențiale (atotputernicie,
înțelepciune, iubire), respectiv, la
acțiunea creatoare a Tatălui, a Fiului
și a Duhului Sfânt.

În Simbolul niceno-
constantinopolitan ne mărturisim
credința „într-un singur Dumnezeu,
Tată Atotputernic, creatorul cerului
și al pământului”;(,) „într-un singur
Domn Isus Cristos (...) prin care totul
s-a făcut”;(,) și în Duhul Sfânt



„Domnul și de viață dătătorul” (DH
150). Credința creștină vorbește,
așadar, nu numai despre o creație ex
nihilo, din neant, ceea ce indică
atotputernicia lui Dumnezeu Tatăl;(,)
dar și despre o creație realizată cu
inteligență, cu înțelepciunea lui
Dumnezeu – Logosul prin care totul a
fost făcut (In 1,3) –; și o creație ex
amore (GS 19), rod al libertății și al
iubirii care este Dumnezeu însuși,
Duhul care purcede de la Tatăl și de
la Fiul. În consecință, purcederile
eterne ale Persoanelor stau la baza
activității lor creatoare [3].

Așa cum nu există nicio contradicție
între unicitatea lui Dumnezeu și
faptul de a fi trei Persoane, într-un
mod analog, unicitatea principiului
creator nu contravine diversității
modalităților de a acționa ale fiecărei
Persoane.



„Creatorul cerului și al
pământului”

„«La început, Dumnezeu a creat cerul
și pământul»: trei lucruri sunt
afirmate în aceste prime cuvinte ale
Scripturii: Dumnezeul veşnic a pus
un început la tot ceea ce există în
afară de El. Numai El este creator
(verbul „a crea” – în ebraică bara' – îl
are mereu ca subiect pe Dumnezeu).
Tot ce există (exprimat prin formula
„cerul şi pământul”) depinde de Cel
care îi dă fiinţă” (Catehism, 290).

Doar Dumnezeu poate crea în sensul
propriu al termenului [4], ceea ce
implică originea lucrurilor din nimic
(ex nihilo) și nu din ceva preexistent;
pentru aceasta este necesară o
potență activă infinită, care îi
corespunde numai lui Dumnezeu (cf.
Catehism, 296-298). Prin urmare, este
coerent să fie atribuită omnipotența
creatoare Tatălui, întrucât El este în
Treime – potrivit unei expresii



clasice – fons et origo, adică Persoana
de la care vin celelalte două,
începutul fără început.

Credința creștină afirmă că distincția
fundamentală pe care o aflăm în
lumea reală este aceea dintre
Dumnezeu și făpturile sale. Aceasta a
fost o noutate în primele secole, în
care polaritatea dintre materie și
spirit a dat naștere unor viziuni
ireconciliabile între ele (materialism
și spiritualism, dualism și monism).
Creștinismul a rupt aceste tipare, mai
ales cu afirmația că materia (ca și
spiritul) este creată de singurul
Dumnezeu transcendent. Ulterior,
Sfântul Toma a dezvoltat o metafizică
a creației care îl descrie pe
Dumnezeu ca aceeași Ființă
subzistentă (Ipsum Esse Subsistens).
Ca primă cauză, este absolut
transcendent lumii; și, în același
timp, în virtutea participării ființei
sale în creaturi, este intim prezent în
ele, care depind întru totul de Acela



care este sursa ființei. Dumnezeu
este superior summo meo și, în
același timp, intimior intimo meo
(Sfântul Augustin, Confesiunii, 3, 6,
11; cf. Catehism, 300).

„Prin care toate s-au făcut "

Literatura sapiențială a Vechiului
Testament prezintă lumea ca rod al
înțelepciunii lui Dumnezeu (cf. Sb 9,
9). „Ea nu este rodul unei necesități
oarecare, al unui destin orb sau al
hazardului” (Catehism, 295), dar are
o inteligibilitate pe care rațiunea
umană, participând la lumina
Înțelepciunii divine, o poate înțelege,
nu fără efort și într-un spirit de
smerenie și respect față de Creator și
de lucrarea sa (cf. Jb 42,3; cf. 
Catehism, 299). Această dezvoltare își
atinge expresia deplină în Noul
Testament: prin identificarea Fiului,
Isus Cristos, cu Logosul (cf. In 1,1 și
urm.), el afirmă că înțelepciunea lui
Dumnezeu este o persoană, Cuvântul



întrupat, prin care totul a fost făcut
(In 1,3). Sfântul Paul formulează
această relație a creației cu Cristos,
arătând că toate lucrurile au fost
create în El, prin El și în vederea Lui
(Col 1,16-17).

Există, așadar, o înțelepciune
creatoare care se află la originea
cosmosului (cf. Catehism, 284) [5].
Creștinismul are de la început o mare
încredere în capacitatea rațiunii
umane de a cunoaște; și o enormă
siguranță în faptul că rațiunea
(științifică, filosofică etc.) nu poate
ajunge niciodată la concluzii
contrare credinței, deoarece ambele
provin din aceeași origine. Nu este
neobișnuit să întâlnești pe unii care
prezintă opoziții categorice
nepotrivite, cum ar fi între creație și
evoluție. De fapt, o epistemologie
adecvată nu numai că distinge
câmpurile proprii științelor naturale
și credinței, dar și recunoaște în
filozofie un element necesar de



mediere, deoarece științele, cu
metoda și obiectul propriu, nu
acoperă întregul câmp al rațiunii
umane; iar credința, care se referă la
aceeași lume despre care vorbesc
științele, are nevoie de categoriile
filozofice ca să fie formulată și să
intre în dialog cu raționalitatea
umană [6].

Este logic, așadar, că Biserica a căutat
de la început dialogul cu rațiunea: o
rațiune conștientă de caracterul ei
creat, întrucât nu își are originea în
ea însăși și nu dispune pe deplin de
viitorul ei; o rațiune deschisă la ceea
ce o transcende, adică, la
Înțelepciunea originară. În mod
paradoxal, o rațiune închisă, care
consideră că poate găsi în sine
răspunsul la întrebările sale cele mai
profunde, ajunge să afirme
nonsensul existenței și să nu
recunoască inteligibilitatea realului
(nihilism, iraționalism etc.).



„Domnul și de viață
dătătorul”

„Credem că lumea își are originea în
voința liberă a lui Dumnezeu, care a
voit să-și facă făpturile părtașe de
ființa, de înțelepciunea și de
bunătatea sa: «Căci Tu ai zidit totul și
prin voința ta erau și au fost
create» (Ap 4,11). (…) «Bun este
Domnul cu toți și îndurările lui peste
toate făpturile» (Ps.
145,9)” (Catehism, 295). În consecință,
„izvorâtă din bunătatea divină,
creația se împărtășește din această
bunătate („și a văzut Dumnezeu că
este bine [...] foarte bine”) Gen 1,4.
10. 12. 18. 21. 31). Căci creația este
voită de Dumnezeu ca un
dar” (Catehism, 299).

Acest caracter al bunătății și al
darului gratuit ne permite să
descoperim în creație acțiunea
Duhului – care „plutea deasupra
apelor” (Gn 1,2) –,Persoana dar în



Treime, Dragostea subzistentă dintre
Tatăl și Fiul. Biserica își mărturisește
credința în lucrarea creatoare a
Duhului Sfânt, dătător de viață și
izvorul a tot binele [7].

Afirmarea creștină a libertății
creatoare divine ne permite să
depășim îngustimea altor viziuni
care, atribuindu-i lui Dumnezeu o
nevoie, sfârșesc prin a susține un
fatalism sau un determinism. Nici
„înlăuntrul” lui Dumnezeu, nici „în
afara” lui, nu există nimic care să-l
forțeze să creeze. Care este atunci
scopul care Îl mișcă? Ce Și-a propus
atunci când ne-a creat?

1.2. „Lumea a fost creată spre
slava lui Dumnezeu”
(Conciliul Vatican I)

Dumnezeu a creat totul „nu pentru a-
și mări gloria, ci pentru a o manifesta
și comunica” (...) (Sf. Bonaventura, 
Sent., 2, 1, 2, 2, 1). Primul Conciliu



Vatican (1870) învață că „în
bunătatea și prin tăria sa
atotputernică, nu pentru a-și spori
fericirea, nici pentru a-şi dobândi
perfecțiunea, ci pentru a o manifesta
prin bunurile oferite creaturilor sale,
singurul Dumnezeu adevărat a creat
din nimic, încă de la începutul
veacurilor, prin cea mai liberă
hotărâre, toate făpturile ─ spirituale
și materiale” (DS 3002; cf. Catehism,
293).

„Slava lui Dumnezeu este să se
înfăptuiască manifestarea și
împărtășirea bunătății sale,
manifestare și împărtășire pentru
care a fost creată lumea. Să facă din
noi «fii adoptivi prin Isus Cristos:
acesta a fost planul bunăvoinței sale,
spre lauda gloriei harului său» (Ef
1,5-6): «Căci slava lui Dumnezeu este
omul viu, iar viața omului este
vederea lui Dumnezeu» (Sfântul
Ireneu, Adversus haereses, 4, 20,
7)» (Catehism, 294).



Departe de o dialectică a principiilor
contradictorii (ca în dualismul
manihean și, de asemenea, în
idealismul monistic hegelian),
afirmarea slavei lui Dumnezeu drept
scop al creației nu implică o negare a
omului, ci o condiție indispensabilă
pentru realizarea lui. Optimismul
creștin își are rădăcinile în înălțarea
lui Dumnezeu și a omului
deopotrivă: „omul este mare numai
dacă Dumnezeu este mare” [8]. Este
un optimism și o logică care afirmă
prioritatea absolută a binelui, dar, cu
toate acestea, creștinul nu rămâne
orb față de prezența răului în lume și
în istorie.

1.3. Conservarea și
providența. Răul.

Creația nu se reduce la începuturi;
odată ce este făcută, „Dumnezeu nu-
și lasă făptura la voia întâmplării. El
nu îi dă numai ființă și existență, ci o
și păstrează în fiecare clipă în ființă,



îi dă facultatea de a acționa și o
călăuzește spre scopul ei” (Catehism,
301). Sfânta Scriptură compară
această acțiune a lui Dumnezeu în
istorie cu acțiunea creatoare (cf. Is
44, 24; 45, 8; 51,13). Literatura
sapiențială face explicită acțiunea lui
Dumnezeu, care menține creaturile
în existență. „Și cum ar fi rămas ceva
dacă nu ai fi vrut Tu? Cum s-ar fi
păstrat ceea ce nu ai fi chemat?” (Înț
11,25). Sfântul Paul merge mai
departe și atribuie lui Cristos această
acțiune: „El este mai înainte de toate
și toate subzistă în el” (Col 1,17).

Dumnezeul creștin nu este un
ceasornicar sau un arhitect care,
după ce și-a făcut munca, o ignoră.
Aceste imagini sunt tipice unei
concepții deiste, conform cărora
Dumnezeu nu se amestecă în
treburile acestei lumi. Dar acest
lucru presupune o denaturare a
autenticului Dumnezeu creator,
deoarece aceste concepții separă



drastic creația de conservarea și
guvernarea divină a lumii [9].

Noțiunea de conservare face ca
„punte” între acțiunea creatoare și
conducerea divină a lumii
(providența). Dumnezeu nu numai
că creează lumea și o menține în
existență, ci și „conduce creaturile
sale spre perfecțiunea ultimă, la care
el le‑a chemat” (Compendiu, 55).
Sfânta Scriptură prezintă
suveranitatea absolută a lui
Dumnezeu și mărturisește în mod
constant grija sa paternă, atât în cele
mai mici lucruri, cât și în marile
evenimente ale istoriei (cf. Catehism,
303). În acest context, Isus se
revelează ca providența „întrupată”
a lui Dumnezeu, care asistă ca bun
păstor la nevoile materiale și
spirituale ale oamenilor (In 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14 etc.) și ne
învață să ne abandonăm în grija lui
(Mt 6, 31-33).



Dacă Dumnezeu creează, susține și
conduce totul cu bunătate, de unde
vine răul? „Nici un răspuns pripit nu
va satisface această întrebare.
Întreaga credință creștină constituie
răspunsul (...).Nu există trăsătură a
mesajului creştin care să nu fie,
dintr-un punct de vedere, un răspuns
la problema răului (Catehism, 309).

Creația nu este terminată de la
început, ci Dumnezeu a făcut-o în 
statu viae, adică spre un obiectiv
final încă de atins. Pentru realizarea
planurilor sale, Dumnezeu folosește
colaborarea creaturilor sale și acordă
oamenilor o participare la
providența Sa, respectând libertatea
lor, chiar și atunci când fac rău (cf. 
Catehism, 302, 307, 311). Ceea ce este
cu adevărat surprinzător este că
Dumnezeu, „în Providenţa sa
atotputernică, poate scoate un bine
din consecinţele unui rău” (Catehism,
312). Este un adevăr misterios, dar
foarte mare, că „El le îndreaptă toate



spre bine celor care îl iubesc pe
Dumnezeu” (Rom 8:28) [10].

Experiența răului pare să manifeste
o tensiune între omnipotența divină
și bunătatea în realizările sale din
istorie. Acesta experiență primește
un răspuns, cu siguranță misterios,
în faptul Crucii lui Cristos, care
dezvăluie „modul de a fi” al lui
Dumnezeu și, prin urmare, este o
sursă de înțelepciune pentru om
(sapientia crucis).

1.4. Creație și mântuire

Creația este „primul pas spre alianţa
unicului Dumnezeu cu poporul
său” (Compendiu, 51). În Biblie,
creația este deschisă acțiunii
mântuitoare a lui Dumnezeu în
istorie, care are plinătatea ei în
misterul pascal al lui Cristos și care
va atinge desăvârșirea ei finală la
sfârșitul timpurilor. Creația se face în
scopul sâmbetei, a șaptea zi în care



Domnul s-a odihnit, ziua în care
culminează prima creație și care se
deschide spre a opta zi, în care
începe o lucrare și mai minunată:
Răscumpărarea, noua creație în
Cristos ( 2 Co 5, 7; cf. Catehism,
345-349).

Astfel se arată continuitatea și
unitatea planului divin al creației și
răscumpărării. Între cele două nu
există un decalaj, ci o legătură,
deoarece păcatul oamenilor nu a
corupt în totalitate lucrarea divină.
Relația dintre cele două – creație și
mântuire – poate fi exprimată
spunând că, pe de o parte, creația
este primul eveniment mântuitor,
iar, pe de altă parte, mântuirea
răscumpărătoare are caracteristicile
unei creații noi. Această relație
luminează aspecte importante ale
credinței creștine, cum ar fi
ordonarea naturii către har sau
existența unui singur sfârșit
supranatural al omului.



2. Realitatea creată

Efectul acțiunii creatoare a lui
Dumnezeu este întreaga lumea
creată, „cerul și pământul” (Gen 1,1).
Dumnezeu este „Creatorul tuturor
lucrurilor, văzute și nevăzute,
spirituale și trupești; că prin virtutea
lui atotputernică, în același timp, de
la începutul timpului, a creat din
nimic unei făpturi și alteia, spirituală
și trupească, adică îngerească și
pământească, și apoi omul, ca de
ambele, compus din spirit și de trup” 
[11].

Creștinismul învinge atât monismul
(care afirmă că materia și spiritul se
confundă, că realitatea lui Dumnezeu
și lumea se identifică), cât și
dualismul (conform căruia materia și
spiritul sunt principii opuse
originare).

Acțiunea creatoare aparține
eternității lui Dumnezeu, dar efectul



unei astfel de acțiuni este marcat de
temporalitate. Revelația afirmă că
lumea a fost creată ca atare cu un
început temporal [12], adică lumea a
fost creată împreună cu timpul, ceea
ce este în conformitate cu unitatea
planului divin de a se revela în
istoria mântuirii.

2.1. Lumea spiritelor: îngeri

„Existența ființelor spirituale,
netrupești, pe care Sfânta Scriptură
le numește în mod obișnuit îngeri,
este un adevăr de credință. Mărturia
Scripturii este la fel de clară ca şi
caracterul unanim al
Tradiției” (Catehism, 328). Amândouă
îi arată în dublul lor rol de a-l lăuda
pe Dumnezeu și de a fi mesageri ai
planului său de mântuire. Noul
Testament prezintă îngerii în relație
cu Cristos: creați prin El și în vederea
lui (Col 1,16), ei însoțesc viața lui Isus
de la nașterea sa până la Înălțare,
fiind vestitorii celei de-a doua veniri



glorioase a Acestuia (cf. Catehism,
333).

La fel, sunt prezenți și de la începutul
vieții Bisericii, care beneficiază de
ajutorul lor puternic, iar în liturgie
ea se alătură lor în adorarea lui
Dumnezeu. Viața fiecărui om este
însoțită, de la naștere, de un înger
care îl protejează și îl duce la Viață
(cf. Catehism, 334-336).

Teologia (în special Sfântul Toma din
Aquino, Doctorul Angelic) și
magisteriul Bisericii au pătruns în
ideea naturii acestor ființe pur
spirituale, înzestrate cu inteligență și
voință, afirmând că sunt creaturi
personale și nemuritoare, care le
depășesc în desăvârșire pe toate
făpturile vizibile (cf. Catehism, 330).

Îngerii au fost creați într-o stare de
încercare. Unii s-au revoltat
irevocabil împotriva lui Dumnezeu.
Căzuți în păcat, Satana și ceilalți
demoni – care au fost creați buni, dar



s-au făcut răi – i-au instigat pe primii
noștri părinți să păcătuiască (cf. 
Catehism, 391-395).

2.2. Lumea materială

„Dumnezeu însuși a creat lumea
văzută, în toată bogăția, diversitatea
şi ordinea ei. Scriptura prezintă
lucrarea Creatorului în mod
simbolic, ca o înlănțuire de șase zile
de „muncă” divină care se încheie cu
„odihna” din ziua a șaptea (Gen 1:
1-2, 4)” (Catehism, 337). „Biserica a
fost de multe ori nevoită să apere
bunătatea creației, inclusiv a lumii
materiale (vezi DS 286; 455-463; 800;
1333; 3002)” (Catehism, 299).

„Prin însăși condiția creației, toate
lucrurile sunt înzestrate cu
consistența, cu adevărul și cu
bunătatea lor proprie” (GS 36, 2).
Adevărul și bunătatea lucrurilor
create provin de la singurul
Dumnezeu Creator, care este în



același timp Întreit. Astfel, lumea
creată este o anumită reflectare a
acțiunii Persoanelor divine: „în toate
creaturile există o reprezentare a
Trinității ca vestigiu” [13].

Cosmosul are o frumusețe și o
demnitate prin faptul că este
lucrarea lui Dumnezeu. Există o
solidaritate și o ierarhie între ființe,
care trebuie să conducă la o
atitudine contemplativă de respect
față de ceea ce este creat și față de
legile naturale care îl guvernează (cf.
Catehism, 339, 340, 342, 354). Într-
adevăr, cosmosul a fost creat pentru
om, care a primit de la Dumnezeu
mandatul de a stăpâni pământul (cf.
Gen 1:28). Un astfel de mandat nu
este o invitație la exploatarea
despotică a naturii, ci de a participa
la puterea creatoare a lui Dumnezeu:
prin lucrarea sa, omul colaborează la
desăvârșirea creației.



Creștinul împărtășește cerințele
drepte pe care sensibilitatea
ecologică le-a dezvăluit în ultimele
decenii, fără a cădea într-o vagă
îndumnezeire a lumii și afirmând
superioritatea omului față de restul
ființelor, el fiind „culmea operei
creației” (Catehism, 343).

2.3. Omul

Oamenii se bucură de o poziție
particulară în lucrarea creatoare a
lui Dumnezeu, participând, în același
timp, la realitatea materială și
spirituală. Doar despre om ne spune
Scriptura că Dumnezeu l-a creat
„după chipul și asemănarea
Lui” (Gen 1:26).

El a fost plasat de Dumnezeu în
fruntea realității vizibile și se bucură
de o demnitate specială, întrucât,
„dintre toate creaturile văzute,
numai omul este „capabil să-l
cunoască și să-l iubească pe



Creatorul său”, el este „singura
făptură de pe pământ pe care
Dumnezeu a voit-o pentru ea însăși”;
doar el este chemat să
împărtășească, prin cunoaștere și
iubire, viața lui Dumnezeu. Cu
această menire a fost creat și aceasta
este rațiunea fundamentală a
demnității sale” (Catehism, 356; cf.
ibidem, 1701-1703).

Bărbații și femeile, în diversitatea și
complementaritatea lor, dragi lui
Dumnezeu, se bucură de aceeași
demnitate ca persoane (cf. Catehism,
357, 369, 372). În ambele, există o
unire substanțială a trupului și
sufletului, aceasta din urmă fiind
forma corpului. Fiind spiritual,
sufletul uman este creat imediat de
Dumnezeu (nu este „produs” de
părinți și nici nu este preexistent) și
este nemuritor (cf. Catehism, 366).
Ambele puncte (spiritualitate și
nemurire) pot demonstrate filosofic.
Prin urmare, este un reducționism să



afirmăm că omul provine exclusiv
din evoluția biologică
(evoluționismul absolut). În realitate,
există salturi ontologice care nu pot
fi explicate doar prin evoluție.
Conștiința morală și libertatea
omului, de exemplu, arată
superioritatea lui față de lumea
materială și sunt un semn al
demnității lui speciale.

Adevărul creației este de folos pentru
a cumpăni atât o negație a libertății
(determinismul), cât și o exaltare
necuvenită a acesteia: libertatea
umană este creată, nu este absolută
și există în dependență reciprocă cu
adevărul și cu binele. Visul libertății
ca putere pură și arbitrară răspunde
unei imagini distorsionate nu numai
a omului, ci și a lui Dumnezeu.

Prin activitatea și munca sa, omul
participă la puterea creatoare a lui
Dumnezeu [14]. Mai mult, inteligența
și voința sa sunt o participare, o



scânteie, a înțelepciunii și iubirii
divine. În timp ce restul lumii
vizibile este doar un vestigiu al
Treimii, ființa umană constituie o
autentică imago Trinitatis.

3. Câteva consecințe practice
ale adevărului despre creație

Natura radicală a acțiunii divine
creatoare și mântuitoare cere de la
om un răspuns care să aibă același
caracter de totalitate: „Să-L iubești pe
Domnul Dumnezeul tău din toată
inima ta, din tot sufletul tău și din
toată puterea ta!” (Dt 6,5; cf. cf. Mt
22,37; Mc 12,30; Lc 10,27). În acest
răspuns se află adevărata fericire,
singurul lucru care desăvârșește
libertatea lui.

În același timp, universalitatea
acțiunii divine are atât un sens
intensiv, cât și unul extensiv:
Dumnezeu creează și mântuiește
omul întreg (trup și suflet) și pe toți



oamenii. Răspunsul la chemarea lui
Dumnezeu de a-L iubi cu întreaga
noastră ființă este intrinsec legat de
răspândirea dragostei Sale în
întreaga lume [15].

Cunoașterea și admirația puterii,
înțelepciunii și dragostei divine îl
conduc pe om la o atitudine de
reverență, adorație și smerenie. Prin
urmare, el trebuie să trăiască în
prezența lui Dumnezeu știind că este
fiul său. În același timp, credința în
providență îl conduce pe creștin la o
atitudine de încredere filială în
Dumnezeu în toate circumstanțele:
cu recunoștință pentru bunurile
primite și cu un abandon simplu față
de ceea ce poate părea rău, întrucât
Dumnezeu scoate din cele rele,
lucruri mai bune.

Conștient de faptul că totul a fost
creat pentru slava lui Dumnezeu,
creștinul încearcă să se conducă în
toate acțiunile sale, căutând



adevăratul scop care îi umple viața
de fericire: gloria lui Dumnezeu, nu
propria lui mândrie. El se străduiește
aibă o intenție dreaptă în acțiunile
sale, astfel încât să se poată spune că
singurul scop al vieții sale este
acesta: Deo omnis gloria! [16]
Dumnezeu a dorit să-l pună pe om în
fruntea creației sale, dându-i
stăpânire asupra lumii, astfel încât să
o desăvârșească cu munca sa. Prin
urmare, activitatea umană poate fi
considerată ca o participare la
lucrarea creatoare divină.

Măreția și frumusețea creaturilor
trezește admirație în oameni
făcându-i să întrezărească realitatea
Creatorului lor, pentru că ivește în ei
problema originii și destinului lumii
și al omului. Creștinul, în dialogul
său cu necredincioșii, poate ridica
aceste întrebări, astfel încât
inteligențele și inimile să fie deschise
la lumina Creatorului. De asemenea,
în dialogul său cu credincioșii



diferitelor religii, creștinul găsește în
adevărul creației un punct de plecare
excelent, deoarece este un adevăr
parțial împărtășit și care constituie
baza afirmării unor valori morale
fundamentale ale persoanei.

SANTIAGO SANZ

Bibliografie de bază:

- Catehismul Bisericii Catolice,
279-374.

- Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice, 51-72.

- DH, nn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319,

4336, 4341.

- Conciliul Vatican II, Gaudium et
spes, 10-18, 19-21, 36-39.

- Sf. Ioan Paul II, Cred în Dumnezeu
Tatăl. Cateheza asupra Crezului (I),
Palabra, Madrid 1996, 181-218.



Lecturi recomandate:

- Sfântul Augustin, Confesiunii, cartea
XII.

- Sfântul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, I, qq. 44-46.

- Sfântul Josemaría, Omilia „Iubind
lumea cu pasiune”, în Convorbiri cu
Mons. Escrivá de Balaguer, nr.
113-123, Galaxia Gutenberg, 2020.

- Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona, 1992.

- Sf. Ioan Paul II, Memorie și
identitate, XXXXXX, Madrid, 2005.

---------

[1]Printre multe alte intervenții, cf.
Benedict XVI, Discursul către
membrii Curiei Romane, 22
decembrie 2005; Credință, rațiune și
universitate (Discursul la
Universitatea din Regensburg), 12-
IX-2006; Angelus, I-28-2007.



[2]Cf. Sf. Toma din Aquino, De
Potentia, q. 3, a. 3, co .; Catehismul
urmează aceeași schemă.

[3] Cf. Sf. Toma din Aquino, Super
Sent., Lib. 1, d. 14, q. 1, a. 1, co .: „ele
sunt cauza și motivul purcederii
creaturilor”.

[4]De aceea se spune că Dumnezeu
nu are nevoie de instrumente pentru
a crea, deoarece niciun instrument
nu are puterea infinită necesară
pentru a crea. De aceea, atunci când
vorbim, de exemplu, despre om ca
creator sau chiar ca fiind capabil să
participe la puterea creatoare a lui
Dumnezeu, utilizarea adjectivului
„creator” nu este analogică, ci
metaforică.

[5] Acest punct apare frecvent în
învățăturile lui Benedict al XVI-lea,
de exemplu, Omilia din Regensburg,
12-IX-2006; Discurs din Verona, 19-
X-2006; Întâlnirea cu clerul Diecezei
din Roma, 22-II-2007; etc.



[6] Atât raționalismul științific, cât și
fideismul neștiințific au nevoie de o
corecție a filozofiei. În plus, trebuie
evitată apologetica falsă a celor care
văd concordanțe forțate, căutând în
datele furnizate de știință o
verificare empirică sau o
demonstrație a adevărurilor de
credință, atunci când, de fapt, așa
cum am spus, acestea sunt date care
aparțin metodelor și disciplinelor
diferite.

[7] Cf. Sf. Ioan Paul II, Scrisoarea
Enciclică Dominum et vivificantem,
18-V-1986, 10.

[8] Benedict XVI, Omilie, 15-VII-2005.

[9] Deismul implică o eroare în
noțiunea metafizică a creației,
deoarece aceasta, incluzând darul
ființei, poartă cu ea o dependență
ontologică din partea creaturii, care
nu se poate lepăda de continuitatea
ei în timp. Ambele constituie același
act, chiar dacă le putem distinge



conceptual: „păstrarea ființelor de
către Dumnezeu nu este dată de o
acțiune nouă, ci de continuarea
acțiunii care dăruiește ființa, care
este de fapt o acțiune fără mișcare și
fără timp” (Sfântul Toma, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 3).

[10] În continuitate cu experiența
atâtor sfinți din istoria Bisericii,
această expresie paulină a fost
frecvent întâlnită pe buzele Sfântului
Josemaría, care astfel a trăit și a
încurajat să se trăiască într-o
bucuroasă acceptare a voinței divine
(cf. Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Forja, nr. 127; Calea Crucii,
IX, 4; Prietenii lui Dumnezeu, nr.
119). Pe de altă parte, ultima carte a
Sfântului Ioan Paul al II-lea, Memorie
și identitate, constituie o reflecție
profundă asupra performanței a
providenței divine în istoria
oamenilor, conform afirmației
Sfântului Paul: „Nu te lăsa învins de



rău, ci învinge răul prin bine” (Rom
12, 21).

[11]Conciliul Lateran IV (1215), DH
800.

[12]Acest lucru este învățat de
Consiliul Lateran IV și, referindu-ne
la acesta, de Conciliul Vatican I (a se
vedea, respectiv, DH 800 și 3002).
Este un adevăr revelat, pe care
rațiunea nu îl poate demonstra, așa
cum a învățat Sfântul Toma în
faimoasa dispută medievală despre
eternitatea lumii: cf. Summa Contra
Gentiles, lib. 2, cap. 31-38; și lucrarea
sa filosofică De aeternitate mundi.

[13] Sf. Toma, Summa Theologiae, I, q.
45, a. 7, co .; cfr. Catehismul, 237.

[14]Cf. Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 57.

[15]Că apostolatul este prisosință a
vieții interioare (cf. Sf. Josemaría, 
Drum, nr. 961), se manifestă ca fiind



corelarea dinamicii ad intra - ad
extra a acțiunii divine, adică a
intensității ființei, a înțelepciunii și a
dragostei treimice care se revarsă
spre creaturile sale.

[16]Cf. Sf. Josemaría, Drum, nr. 780; 
Brazdă, nr. 647; Forja, nr. 611, 639,
1051.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-6-a-creatia-2/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-6-a-creatia-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-6-a-creatia-2/

	Tema a 06-a: Creația
	Introducere
	1. Actul creator
	1.1. „Creația este opera comună a Sfintei Treimi” (Catehism, 292)
	„Creatorul cerului și al pământului”
	„Prin care toate s-au făcut "
	„Domnul și de viață dătătorul”
	1.2. „Lumea a fost creată spre slava lui Dumnezeu” (Conciliul Vatican I)
	1.3. Conservarea și providența. Răul.
	1.4. Creație și mântuire
	2. Realitatea creată
	2.1. Lumea spiritelor: îngeri
	2.2. Lumea materială
	2.3. Omul
	3. Câteva consecințe practice ale adevărului despre creație


