
opusdei.org

Tema a 5-a:
Providența lui
Dumnezeu

Este legitim să punem
întrebarea cu privire la
posibilitatea și eficiența
intervențiilor divine în lumea
noastră. Acceptarea zilnică a
providenței este un act de
speranță teologală, care nu
exclude exercitarea
responsabilă a libertății, pentru
că și aceasta face parte din
planul lui Dumnezeu.
Providența îl conduce pe creștin
la o atitudine de încredere
filială în Dumnezeu în toate
circumstanțele.



13.06.2024

Cuprins

1. Introducere: Poate interveni
Dumnezeu în istorie?

2. Providența și păstrarea

3. Providența în Biblie

4. Providența și libertatea

5. Răul

6. Providența și viața creștină

- Bibliografie de bază



1. Introducere: Poate
interveni Dumnezeu în
istorie?

Unele forme de a practica
religiozitatea pot fi adevărate
deformări ale imaginii Dumnezeului
provident din Biblie. În timp ce totul
merge bine, mulți oameni își
amintesc cu greu de Dumnezeu, dar
atunci când se confruntă cu
dificultățile vieții, se adresează lui
Dumnezeu ca și cum acesta i-ar fi
uitat, acuzându-l pentru relele care li
se întâmplă și cerând o intervenție
urgentă pentru a pune capăt situației
nefericite. Aceasta este concepția
unui Dumnezeu care „astupă
găurile”, o adevărată caricatură a
Dumnezeului revelat în Scripturi.

Dincolo de aceste reprezentări,
răspândite într-o măsură mai mare
sau mai mică la nivel popular, este
legitim să ne întrebăm despre
posibilitatea și eficiența



intervențiilor divine în lumea
noastră. Pentru unii, Dumnezeu nu
poate interveni în niciun caz, căci
odată ce a creat lumea, s-a retras din
ea, întrucât aceasta funcționează de
una singură, cu propriile legi; alții
susțin că Dumnezeu intervine în
anumite momente, mai ales atunci
când trebuie corectat cursul
evenimentelor; alții consideră că
Dumnezeu este în permanență la
lucru într-o creație fragilă și coruptă.
Dacă prima sau a doua opinie ar fi
adevărate, unde ar fi atotputernicia
unui Creator incapabil să își dirijeze
lucrarea? Dacă ultima ar fi corectă,
unde ar fi autonomia și libertatea
creaturilor în munca lor?

2. Providență și păstrare

Creația nu este terminată de la
început, ci Dumnezeu a făcut-o „in
statu viae”, adică spre un scop final
care încă nu a fost atins. Prin
urmare, ea nu se întoarce la început;



odată produsă, „Dumnezeu nu-și lasă
făptura la voia întâmplării. El nu îi
dă numai ființă și existență, ci o și
păstrează în fiecare clipă în ființă, îi
dă facultatea de a acționa și o
călăuzește spre scopul
ei” (Catehismul, nr. 301).

Sfânta Scriptură compară această
acțiune a lui Dumnezeu în istorie cu
acțiunea creatoare (cf. Is 44,24; 45,8;
51,13). Literatura sapiențială face
explicită acțiunea lui Dumnezeu care
menține în existență creaturile sale.
„Cum ar putea să rămână, dacă tu nu
ai vrea, sau să se păstreze ceea ce nu
este chemat de tine?” (Înțelepciunea
11,25). Sfântul Paul merge mai
departe și atribuie această acțiune de
păstrare lui Cristos: „El este mai
înainte de toate și toate subzistă în
el” (Col 1,17).

Dumnezeul creștin nu este un
ceasornicar sau un arhitect care,
după ce și-a terminat lucrarea, o



desconsideră. Astfel de imagini sunt
tipice unei concepții deiste, potrivit
căreia Dumnezeu nu intervine în
treburile acestei lumi. Dar aceasta
este o denaturare a adevăratului
Dumnezeu creator, deoarece separă
creația de păstrarea și guvernarea
divină a lumii. Deismul implică o
eroare în noțiunea metafizică de
creație, deoarece creația, ca dăruire
a ființei, poartă cu sine o dependență
ontologică din partea creaturii, care
nu poate fi separată de continuarea
ei în timp. Ambele constituie unul și
același act, chiar dacă le putem
distinge din punct de vedere
conceptual: „Dumnezeu nu păstrează
lucrurile printr-o acțiune nouă, ci
prin continuarea aceleiași acțiuni
prin care le dă ființa, care se
realizează fără mișcare și fără timp” 
[1].

Prin urmare, noțiunea de păstrare
„acoperă” distanța dintre acțiunea
creatoare și guvernarea divină a



lumii (providența). Dumnezeu nu
doar creează lumea și o menține în
existență, ci și „conduce creaturile
sale spre perfecțiunea ultimă la care
el însuși le-a chemat” (Compendiu,
nr. 55).

3. Providența în Biblie

Sfânta Scriptură prezintă
suveranitatea absolută a lui
Dumnezeu și mărturisește în mod
constant grija sa părintească, atât în
cele mai mici lucruri, cât și în marile
evenimente ale istoriei (cf. 
Catehismul, nr. 303). Autoritatea
Creatorului („guvernează”) este
exprimată ca solicitudine a Tatălui
(„tutelă”) [2].

Simbolurile antice ale credinței
făceau aluzie la aspectul guvernării
cu termenul grecesc Pantokrator,
care trebuie înțeles în armonie cu
imaginea Păstorului: „Domnul este
păstorul meu, nu voi duce lipsă de



nimic” (Ps 23 [22],1). Grija și
autoritatea divină sunt prezidate de
înțelepciune, care „se întinde cu
putere (fortiter) de la un capăt la
altul al pământului și guvernează
toate lucrurile în mod potrivit
(suaviter)” (In 8,1). În Noul
Testament, Isus confirmă această
viziune prin acțiunile și învățăturile
sale. Într-adevăr, el se revelează ca
providența „întrupată” a lui
Dumnezeu, care se îngrijește, ca
Bunul Păstor, de nevoile materiale și
spirituale ale omenirii (In
10,11.14-15; Mt 14,13-14) și ne învață
să ne abandonăm grijii sale (Mt
6,31-33; Mt 10,29-31; Lc 12,24-31; Lc
21,18). Astfel, același Cuvânt care a
creat, susține și călăuzește totul,
odată întrupat, își arată într-un mod
vizibil grija providențială.

Nu am ajuns încă la nivelul cel mai
profund al acestei doctrine, la care se
ajunge observând că destinul la care
am fost chemați, Împărăția lui



Dumnezeu, este un plan al Tatălui
care precedă creația, deoarece „ne-a
ales în el mai înainte de întemeierea
lumii ca să fim sfinți și neprihăniți
înaintea lui. În iubire, el ne-a rânduit
de mai înainte spre înfiere, prin Isus
Cristos, după planul binevoitor al
voinței sale” (Ef 1,4-6).
„Predestinarea omului și a lumii în
Cristos, Fiul veșnic al Tatălui, conferă
întregii doctrine a Providenței divine
o caracteristică soteriologică și
escatologică decisivă” [3], plasând-o
pe un plan diferit de concepția antică
a destinului. Nu suntem condamnați
la un orizont inexorabil, ci ne
îndreptăm spre o întâlnire cu
Creatorul și Tatăl nostru.

4. Providență și libertate

Odată ce am exclus perspectiva
conform căreia Dumnezeu nu poate
acționa în lume, apar alte întrebări:
înseamnă aceasta că creaturile, în
special cele libere, nu sunt adevărate



cauze? Dacă tot ceea ce se întâmplă
este guvernat de un Dumnezeu
iubitor, de ce există răul? Dumnezeu
acționează întotdeauna, doar uneori,
sau poate că trebuie să ne resemnăm
cu faptul că nu va acționa niciodată?

Dumnezeu păstrează creaturile atât
în ființa lor, cât și în acțiunea lor.
Lucrurile nu numai că rămân, dar
acționează în timp, producând
efecte. Creaturile spirituale
acționează liber. Lucrările lor sunt
ale lor, nu ale lui Dumnezeu, care
totuși le susține ca garant al libertății
lor. Prin urmare, se cuvine să
distingem, împreună cu Sfântul
Toma, între cauzalitatea creatoare a
lui Dumnezeu și cauzalitatea
creaturilor, adică între cauza primă
și cauzele secunde [4]. Fiecare dintre
ele este o cauză sută la sută în
ordinea sa și, prin urmare, nu există
nicio contradicție între a recunoaște
că fără Dumnezeu nu putem face
nimic (cf. In 15,5) și faptul că



acțiunile noastre sunt ale noastre și
nu ale lui Dumnezeu.

Faptul că Dumnezeu guvernează
totul nu înseamnă că nu respectă
autonomia creației. Imaginea unui
Dumnezeu prea „băgăreț” este tipică
abordărilor care confundă creația și
providența în virtutea unei concepții
„actualiste”, ca și cum Dumnezeu ar
trebui să corecteze în permanență
cursul lumii. Acestei imagini i se
opune o concepție deistă, potrivit
căreia Dumnezeu nu intervine în
istorie (sau, cel mult, intervine doar
în momente critice). Dacă
actualismul pune accentul pe
intervenția divină continuă în
creație, deismul insistă asupra
transcendenței divine și a
autonomiei consecvente a creației.
Primul unește prea mult creația și
providența, cel de-al doilea le separă
prea mult.



Potrivit lui Aquino, pentru a guverna
lumea, Dumnezeu se folosește de
acțiunea cauzelor secunde,
respectând însă sfera proprie a
acestora. Acest lucru manifestă
bunătatea lui, care vrea să se bazeze
pe creaturi pentru a conduce creația
spre finalitatea sa [5]. Deoarece
Dumnezeu conduce totul, într-un
anumit fel cauzele secunde servesc
scopurilor providenței. Creaturile, în
special cele libere, sunt chemate să
coopereze cu Dumnezeu în
realizarea planului său [6]. Această
afirmație se aplică în primul rând
îngerilor, pe care Scriptura îi
prezintă ca participanți speciali la
providență. „Binecuvântați pe
Domnul, toți îngerii lui, voi, cei
puternici, care împliniți poruncile
sale ascultând de glasul cuvântului
său” (Ps 103 [102], 20) [7]. Acest lucru
este valabil și pentru ființele umane,
cărora Dumnezeu le-a încredințat
stăpânirea asupra lumii materiale
(cf. Gen 1,28). Fiind liberi, îngerii și



oamenii pot, de asemenea, să se
opună voinței lui Dumnezeu sau să
se comporte contrar acesteia.
Înseamnă aceasta că providența nu
se împlinește? Cum se explică,
atunci, prezența răului în lume?

5. Răul

„Dacă Dumnezeu, Tatăl Atotputernic,
Creatorul lumii orânduite şi bune, se
îngrijeşte de toate făpturile sale,
atunci de ce există răul? Nici un
răspuns pripit nu va satisface această
întrebare pe cât de insistentă, pe atât
de inevitabilă, pe cât de dureroasă,
pe atât de plină de mister. Răspunsul
la această întrebare îl constituie
ansamblul credinţei creştine [...]. „Nu
există trăsătură a mesajului creștin
care să nu fie, dintr-un punct de
vedere, un răspuns la problema
răului" (Catehismul, nr. 309).

Este necesar, așadar, să înfruntăm
problema răului într-o lume bună



creată de un Dumnezeu bun. Toma
de Aquino susține că providența
divină nu exclude răul în lucruri.
Dumnezeu nu îl provoacă, dar nici
nu suprimă acțiunea cauzelor
secunde, care pot eșua; defectul unui
efect al celei de-a doua cauze se
datorează acesteia și nu este
imputabil primei cauze [8].

Se obișnuiește să se vorbească de
„permisiunea” divină a răului;
aceasta înseamnă că răul este supus
providenței. „Dumnezeu atotputernic
[...], fiind extrem de bun, nu ar
îngădui în nici un caz existența
vreunui rău în creaturile sale, dacă
nu ar fi atât de bun și de puternic
încât să poată scoate binele din răul
însuși” [9]. Aquino afirmă că
Dumnezeu preferă să scoată binele
din rău decât să nu permită deloc
existența răului. Aparține bunătății
lui Dumnezeu să îngăduie relele și să
obțină un bine mai mare din ele.
Dumnezeu este „Prevăzătorul



universal al întregii ființe 
(universalis provisor totius entis)” [10].

Acordând oamenilor o parte din
providență, Dumnezeu le respectă
libertatea, chiar și atunci când
aceștia greșesc (cf. Catehismul, nn.
302, 307, 311). Este surprinzător
faptul că Dumnezeu, „în Providența
sa atotputernică, poate scoate un
bine din consecințele unui
rău” (Catehism, nr. 312). Întreaga
istorie poate fi interpretată după
această cheie de lectură, în legătură
cu cuvintele sfântului Paul: „Nu te
lăsa învins de rău, ci învinge răul
prin bine.” (Rom 12,21) [11].

De atâtea ori răul pare mai puternic
decât binele, dar este dificil să
dezrădăcinăm tendința umană
naturală de a avea încredere că, în
cele din urmă, binele trebuie să
triumfe și, într-adevăr, triumfă, căci
iubirea este mai puternică.
Experiența răului aduce în fața



ochilor noștri tensiunea dintre
omnipotență și bunătatea divină în
lucrarea sa în istorie, care primește
un răspuns misterios în evenimentul
Crucii lui Cristos [12], dezvăluind
„felul de a fi” al lui Dumnezeu.

Definiția răului ca privațiune, și nu
ca parte constitutivă a universului,
este creștină. A susține că răul există,
dar nu are substanță, înseamnă a
depăși dilema în care cad cei care, pe
de o parte, neagă realitatea răului în
numele bunătății și a puterii infinite
a lui Dumnezeu și, pe de altă parte,
neagă bunătatea și puterea infinită a
lui Dumnezeu în numele realității
răului. Adevărul creației, dus până la
ultimele sale consecințe, implică
faptul că nu există lipsuri fără o
ființă care să fie lipsită de ceva, adică
nu există rău fără un bine care să-l
suporte. Răul absolut este imposibil.
Binele este mai fundamental și mai
puternic decât răul [13].



La întrebarea „Dacă Dumnezeu
există, de unde vine răul?”, Toma de
Aquino răspunde: „Dacă răul există,
Dumnezeu există. Căci răul nu ar
exista dacă ar dispărea ordinea
binelui, a cărui privațiune este răul.
Iar o astfel de ordine nu ar exista
dacă Dumnezeu nu ar exista” [14].
Lumea, deși imperfectă, cu răul în
interiorul ei, există; prin urmare,
Dumnezeu există. Răul are nevoie de
un subiect în care să se regăsească
(nu ar exista orbire fără cineva care
să fie lipsit de vedere). Fără niciun
paradox, răul dovedește existența lui
Dumnezeu, întrucât ne face să
descoperim că existența unui subiect
contingent postulează existența
Absolutului.

6. Providența și viața creștină

Citind Scriptura, observăm că există
texte explicite despre providență,
mai ales în cărțile sapiențiale, dar și
texte implicite de natură istorico-



salvifică. În acestea din urmă, se
poate avea impresia că Dumnezeu
intervine uneori și alteori nu, ca și
cum ar exista lacune, momente în
care pare că se ascunde. Ce putem
spune în fața acestui fapt? Există o
contradicție în Biblie? În realitate, nu
este. Providența este constantă, reală
și continuă. Oamenii sunt cei care nu
știu întotdeauna să considere că ceea
ce se întâmplă este providența lui
Dumnezeu. Dumnezeu se manifestă
atât în ceea ce pare a fi bun, cât și în
a permite răul și suferința. Vechiul
Testament ne învață că trebuie să
căutăm și să găsim urmele lui
Dumnezeu în orice, așa cum arată
răspunsul lui Job către soția sa după
ce și-a pierdut copiii, bunurile și
sănătatea: „Dacă acceptăm lucrurile
bune de la Dumnezeu, nu vom
accepta și lucrurile rele?” (Jb 2,10) [15].

Aparenta ambivalență a providenței
primește un răspuns definitiv în
Cristos răstignit, „puterea lui



Dumnezeu și înțelepciunea lui
Dumnezeu” (1 Cor 1,24). „Dacă
descoperim prin credință această
putere și această «înțelepciune», ne
aflăm pe căile mântuitoare ale
providenței divine [...]. Providența
divină se revelează astfel ca fiind
drumul de mers al lui Dumnezeu cu
omul” [16]. Din misterul pătimirii și
morții lui Isus, care este cea mai
mare nedreptate din istorie,
Dumnezeu a scos cel mai mare bine,
răscumpărarea omenirii.

Această considerație are consecințe
pentru spiritualitatea creștină. Este o
eliberare pentru om să știe că este
condus de un Dumnezeu părinte și
providențial, și nu de un destin orb.
Mărturia sfinților (cf. Catehismul,
313) îi încurajează pe creștini să
descopere necesitatea de a înțelege
că „pentru cei care îl iubesc pe
Dumnezeu toate lucrurile lucrează
împreună spre bine” (Rom 8,28) [17].
Acceptarea zilnică a providenței este



un act de speranță teologală, care nu
exclude exercitarea responsabilă a
libertății, care face parte din planul
lui Dumnezeu. Credința în
providență îl conduce astfel pe
creștin la o atitudine de încredere
filială în Dumnezeu în orice
împrejurare: cu recunoștință pentru
lucrurile bune primite și cu o simplă
abandonare în fața a ceea ce poate
părea rău, pentru că Dumnezeu
scoate din rău un bine mai mare.

Bibliografie de bază

-Catehismul Bisericii Catolice, nn.
302-324; Compendiu, nn. 55-58.

-Ioan Paul al II-lea, Cateheza despre
Providență, 30 aprilie-25 iunie 1986.

-Ioan Paul al II-lea, Cred în
Dumnezeu Tatăl. Cateheză asupra



Crezului (I), Palabra, Madrid 1996,
pp. 219-253.

[1] Toma de Aquino,Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.

[2] Cf. Ioan Paul al II-lea, Discurs la
audiența generală, 14-05-1986.

[3] Ioan Paul al II-lea, Discurs la
audiența generală, 28 mai 1986.

[4] Cf. Toma de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; ibid. cap. 148.

[5] „Operațiunea divină nu o exclude
pe cea a cauzelor secunde. Mai mult,
efectele care decurg din operațiunile
cauzelor secunde sunt supuse
providenței divine, deoarece
Dumnezeu însuși ordonează
singularul, așa cum s-a spus. Prin
urmare, cauzele secunde sunt
executorii providenței divine” (Toma
de Aquino, Contra Gentiles, lib. 3,
cap. 77).



[6] Ioan Paul al II-lea, Discurs la
audiența generală, 30 aprilie 1986.

[7] „Acest ultim verset din Psalmul 102
indică faptul că îngerii participă, în
felul lor, la guvernarea lui
Dumnezeu asupra creației, ca
„executanți puternici ai ordinelor
sale”, conform planului stabilit de
Providența divină” (Idem, Discurs la
audiența generală, 30.07.1986).

[8] Cf. Toma de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71. Toma
presupune distincția augustiniană
între rău ca vinovăție și ca pedeapsă;
aici vorbește de vinovăție, deoarece
interpretează Is 45,6-7 („Eu sunt
Domnul și nu există altul, Eu
întocmesc lumina și creez
întunericul, fac pacea și provoc răul,
eu, Domnul fac toate acestea”), ca
referindu-se la pedeapsă; cf. și idem, 
Summa Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Augustin de Hipona, Manual de
credință, speranță și caritate, 3, 11.



[10] Toma de Aquino,Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] Cf. Ioan Paul al II-lea, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.

[12] „La întrebarea cum se poate
împăca răul și suferința din lume cu
adevărul Providenței divine, nu se
poate da un răspuns definitiv fără a
se face referire la Cristos. Într-
adevăr, pe de o parte, Cristos –
Cuvântul întrupat – confirmă [...] că
Dumnezeu este alături de om în
suferința sa; mai mult, că El însuși ia
asupra Sa suferința multiformă a
existenței pământești a omului. În
același timp, Isus dezvăluie că
această suferință are o valoare și o
putere răscumpărătoare și
mântuitoare [...]. Adevărul
Providenței dobândește astfel, prin
"puterea și înțelepciunea" crucii lui
Cristos, sensul său escatologic
definitiv. Răspunsul definitiv la



întrebarea privind prezența răului și
a suferinței în existența pământească
a omului este oferit de Revelația
divină în perspectiva «predestinării
în Cristos», adică în perspectiva
vocației omului la viața
veșnică” (idem, Discurs la audiența
generală, 11.06.1986).

[13] O amplă reflecție asupra
chestiunii poate fi găsită în C.
Journet, El mal: estudio teológico,
Rialp, Madrid 1965.

[14] Toma de Aquino,Contra Gentiles,
lib. 3, cap. 71.

[15] Sfântul Grigore cel Mare
comentează: „Bunurile sunt daruri
ale lui Dumnezeu, atât temporale cât
și veșnice. Relele, însă, sunt
nenorocirile prezente despre care
vorbește Domnul când spune prin
profet: «Eu sunt Domnul și nu există
altul, care formez lumina și creez
întunericul, care fac pacea și creez
răul» (Is 45,5.6.7) [...] Eu formez



lumina și creez întunericul. Eu
formez lumina și creez întunericul,
pentru că, prin flagelurile durerii
care creează întunericul în exterior,
se aprinde lumina învățăturii în
interior. Eu formez pacea și creez
relele, pentru că prin Dumnezeu ne
este redată pacea, dar, când ceea ce
este creat bun îl folosim cu răutate,
ceea ce este bun în sine devine o
nenorocire pentru noi. Prin păcat
intrăm în conflict cu Dumnezeu; de
aceea, este corect ca prin nenorociri
să ne întoarcem la pacea Lui. Astfel,
atunci când un lucru creat bun
devine pentru noi o cauză de durere,
suntem corectați și mintea noastră se
întoarce cu umilință la pacea
Creatorului” (Grigore cel Mare, 
Cărțile morale, 3,9,15; vol. 1, Ciudad
Nueva, Madrid 1998, pp. 197-198).

[16] Ioan Paul al II-lea, Discurs la
audiența generală, 11.06.1986.



[17] În continuitate cu experiența
atâtor sfinți din istoria Bisericii,
această expresie paulină se regăsește
frecvent pe buzele Sfântului
Josemaría Escrivá, care a trăit și ne-a
încurajat să trăim în acceptarea cu
bucurie a voinței divine (cf.
Josemaría Escrivá, Brazdă, nr. 127; 
Calea Crucii, IX, 4; Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 119).

Santiago Sanz

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/
(08.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/

	Tema a 5-a: Providența lui Dumnezeu
	1. Introducere: Poate interveni Dumnezeu în istorie?
	2. Providență și păstrare
	3. Providența în Biblie
	4. Providență și libertate
	5. Răul
	6. Providența și viața creștină
	Bibliografie de bază


