opusdei.org

Tema a 5-a:
Providenta lui
Dumnezeu

Este legitim sa punem
intrebarea cu privire la
posibilitatea si eficienta
interventiilor divine in lumea
noastra. Acceptarea zilnica a
providentei este un act de
speranta teologala, care nu
exclude exercitarea
responsabila a libertatii, pentru
ca si aceasta face parte din
planul lui Dumnezeu.
Providenta il conduce pe crestin
la o atitudine de incredere
filiala in Dumnezeu in toate
circumstantele.



13.06.2024

Cuprins

1. Introducere: Poate interveni
Dumnezeu in istorie?

2. Providenta si pastrarea

3. Providenta in Biblie

4. Providenta si libertatea

5. Raul

6. Providenta si viata crestina

- Bibliografie de baza




1. Introducere: Poate
interveni Dumnezeu in
istorie?

Unele forme de a practica
religiozitatea pot fi adevarate
deformari ale imaginii Dumnezeului
provident din Biblie. In timp ce totul
merge bine, multi oameni isi
amintesc cu greu de Dumnezeu, dar
atunci cand se confrunta cu
dificultatile vietii, se adreseaza lui
Dumnezeu ca si cum acesta i-ar fi
uitat, acuzandu-l pentru relele care i
se intdmpla si cerand o interventie
urgentd pentru a pune capat situatiei
nefericite. Aceasta este conceptia
unui Dumnezeu care ,,astupa
gaurile”, o adevarata caricatura a
Dumnezeului revelat in Scripturi.

Dincolo de aceste reprezentari,
raspandite intr-o masura mai mare
sau mai mica la nivel popular, este
legitim sd ne intrebadm despre
posibilitatea si eficienta



interventiilor divine in lumea
noastra. Pentru unii, Dumnezeu nu
poate interveni in niciun caz, caci
odata ce a creat lumea, s-a retras din
ea, Intrucat aceasta functioneaza de
una singura, cu propriile legi; altii
sustin cd Dumnezeu intervine in
anumite momente, mai ales atunci
cand trebuie corectat cursul
evenimentelor; altii considera ca
Dumnezeu este in permanenta la
lucru intr-o creatie fragila si corupta.
Daca prima sau a doua opinie ar fi
adevarate, unde ar fi atotputernicia
unui Creator incapabil sa isi dirijeze
lucrarea? Daca ultima ar fi corecta,
unde ar fi autonomia si libertatea
creaturilor in munca lor?

2. Providenta si pastrare

Creatia nu este terminata de la
inceput, ci Dumnezeu a facut-o ,,in
statu viae”, adica spre un scop final
care incd nu a fost atins. Prin
urmare, ea nu se intoarce la inceput;



odata produsa, ,Dumnezeu nu-si lasa
faptura la voia intdmplarii. El nu ii
da numai fiinta si existenta, ci o si
pastreaza In fiecare clipa in fiinta, 1i
da facultatea de a actiona si o
calauzeste spre scopul

ei” (Catehismul, nr. 301).

Sfanta Scripturd compara aceasta
actiune a lui Dumnezeu in istorie cu
actiunea creatoare (cf. Is 44,24; 45,8;
51,13). Literatura sapientiala face
explicita actiunea lui Dumnezeu care
mentine in existenta creaturile sale.
»,Cum ar putea sa ramana, daca tu nu
ai vrea, sau sa se pastreze ceea ce nu
este chemat de tine?” (Intelepciunea
11,25). Sfantul Paul merge mai
departe si atribuie aceasta actiune de
pastrare lui Cristos: ,,El este mai
inainte de toate si toate subzista in
el” (Col 1,17).

Dumnezeul crestin nu este un
ceasornicar sau un arhitect care,
dupa ce si-a terminat lucrarea, o



desconsidera. Astfel de imagini sunt
tipice unei conceptii deiste, potrivit
careia Dumnezeu nu intervine in
treburile acestei lumi. Dar aceasta
este o denaturare a adevaratului
Dumnezeu creator, deoarece separa
creatia de pastrarea si guvernarea
divind a lumii. Deismul implica o
eroare in notiunea metafizica de
creatie, deoarece creatia, ca daruire
a fiintei, poarta cu sine o dependenta
ontologica din partea creaturii, care
nu poate fi separata de continuarea
ei In timp. Ambele constituie unul si
acelasi act, chiar daca le putem
distinge din punct de vedere
conceptual: ,Dumnezeu nu pastreaza
lucrurile printr-o actiune noua, ci
prin continuarea aceleiasi actiuni
prin care le da fiinta, care se
realizeaza fara miscare si fara timp”
[1]

Prin urmare, notiunea de pastrare
»acoperd” distanta dintre actiunea
creatoare si guvernarea divina a



lumii (providenta). Dumnezeu nu
doar creeaza lumea si 0 mentine in
existenta, ci si ,conduce creaturile
sale spre perfectiunea ultima la care
el insusi le-a chemat” (Compendiu,
nr. 55).

3. Providenta in Biblie

Sfanta Scripturd prezinta
suveranitatea absoluta a lui
Dumnezeu si marturiseste in mod
constant grija sa parinteasca, atat in
cele mai mici lucruri, cat si in marile
evenimente ale istoriei (cf.
Catehismul, nr. 303). Autoritatea
Creatorului (,guverneaza”) este
exprimata ca solicitudine a Tatalui
(,tuteld”) .

Simbolurile antice ale credintei
faceau aluzie la aspectul guvernarii
cu termenul grecesc Pantokrator,
care trebuie inteles in armonie cu
imaginea Pastorului: ,Domnul este
pastorul meu, nu voi duce lipsa de



nimic” (Ps 23 [22],1). Grija si
autoritatea divina sunt prezidate de
intelepciune, care ,se intinde cu
putere (fortiter) de la un capat la
altul al pAmantului si guverneaza
toate lucrurile in mod potrivit
(suaviter)” (In 8,1). in Noul
Testament, Isus confirma aceasta
viziune prin actiunile si invataturile
sale. Intr-adevir, el se reveleazi ca
providenta ,intrupatad” a lui
Dumnezeu, care se ingrijeste, ca
Bunul Pastor, de nevoile materiale si
spirituale ale omenirii (In
10,11.14-15; Mt 14,13-14) si ne invata
sa ne abandonam grijii sale (Mt
6,31-33; Mt 10,29-31; Lc 12,24-31; Lc
21,18). Astfel, acelasi Cuvant care a
creat, sustine si calauzeste totul,
odata intrupat, isi arata intr-un mod
vizibil grija providentiala.

Nu am ajuns Inca la nivelul cel mai
profund al acestei doctrine, la care se
ajunge observand ca destinul la care
am fost chemati, Impérétia lui



Dumnezeu, este un plan al Tatalui
care preceda creatia, deoarece ,ne-a
ales in el mai inainte de intemeierea
lumii ca sa fim sfinti si neprihaniti
fnaintea lui. in iubire, el ne-a randuit
de mai inainte spre infiere, prin Isus
Cristos, dupa planul binevoitor al
vointei sale” (Ef 1,4-6).
,Predestinarea omului si a lumii in
Cristos, Fiul vesnic al Tatalui, confera
intregii doctrine a Providentei divine
0 caracteristica soteriologica si
escatologica decisiva” ¥, plasand-o
pe un plan diferit de conceptia antica
a destinului. Nu suntem condamnati
la un orizont inexorabil, ci ne
indreptam spre o intalnire cu
Creatorul si Tatal nostru.

4. Providenta si libertate

Odatéa ce am exclus perspectiva
conform careia Dumnezeu nu poate
actiona in lume, apar alte intrebari:
inseamna aceasta ca creaturile, in
special cele libere, nu sunt adevarate



cauze? Daca tot ceea ce se intdmpla
este guvernat de un Dumnezeu
iubitor, de ce exista raul? Dumnezeu
actioneaza intotdeauna, doar uneori,
sau poate ca trebuie sa ne resemnam
cu faptul ca nu va actiona niciodata?

Dumnezeu pastreaza creaturile atat
in fiinta lor, cat si in actiunea lor.
Lucrurile nu numai ca raman, dar
actioneaza in timp, producand
efecte. Creaturile spirituale
actioneaza liber. Lucrarile lor sunt
ale lor, nu ale lui Dumnezeu, care
totusi le sustine ca garant al libertatii
lor. Prin urmare, se cuvine sa
distingem, iImpreuna cu Sfantul
Toma, intre cauzalitatea creatoare a
lui Dumnezeu si cauzalitatea
creaturilor, adica intre cauza prima
si cauzele secunde . Fiecare dintre
ele este o0 cauza suta la suta in
ordinea sa si, prin urmare, nu exista
nicio contradictie intre a recunoaste
ca farda Dumnezeu nu putem face
nimic (cf. In 15,5) si faptul ca



actiunile noastre sunt ale noastre si
nu ale lui Dumnezeu.

Faptul cd Dumnezeu guverneaza
totul nu inseamna ca nu respecta
autonomia creatiei. Imaginea unui
Dumnezeu prea ,bagaret” este tipica
abordarilor care confunda creatia si
providenta in virtutea unei conceptii
yactualiste”, ca si cum Dumnezeu ar
trebui sa corecteze In permanenta
cursul lumii. Acestei imagini i se
opune o conceptie deista, potrivit
careia Dumnezeu nu intervine in
istorie (sau, cel mult, intervine doar
in momente critice). Daca
actualismul pune accentul pe
interventia divind continud in
creatie, deismul insista asupra
transcendentei divine si a
autonomiei consecvente a creatiei.
Primul uneste prea mult creatia si
providenta, cel de-al doilea le separa
prea mult.



Potrivit lui Aquino, pentru a guverna
lumea, Dumnezeu se foloseste de
actiunea cauzelor secunde,
respectand insa sfera proprie a
acestora. Acest lucru manifesta
bunatatea lui, care vrea sa se bazeze
pe creaturi pentru a conduce creatia
spre finalitatea sa "*". Deoarece
Dumnezeu conduce totul, intr-un
anumit fel cauzele secunde servesc
scopurilor providentei. Creaturile, in
special cele libere, sunt chemate sa
coopereze cu Dumnezeu in
realizarea planului sau ', Aceasta
afirmatie se aplica in primul rand
ingerilor, pe care Scriptura ii
prezinta ca participanti speciali la
providenta. ,Binecuvantati pe
Domnul, toti ingerii lui, voi, cei
puternici, care impliniti poruncile
sale ascultand de glasul cuvantului
sdu” (Ps 103 [102], 20) . Acest lucru
este valabil si pentru fiintele umane,
carora Dumnezeu le-a incredintat
stapanirea asupra lumii materiale
(cf. Gen 1,28). Fiind liberi, ingerii si



oamenii pot, de asemenea, sa se
opuna vointei lui Dumnezeu sau sa
se comporte contrar acesteia.
Inseamna aceasta cd providenta nu
se Implineste? Cum se explica,
atunci, prezenta raului in lume?

5. Raul

,Dacd Dumnezeu, Tatal Atotputernic,
Creatorul lumii oranduite si bune, se
ingrijeste de toate fapturile sale,
atunci de ce exista raul? Nici un
raspuns pripit nu va satisface aceasta
intrebare pe cat de insistenta, pe atat
de inevitabila, pe cat de dureroasa,
pe atat de plina de mister. Raspunsul
la aceasta intrebare il constituie
ansamblul credintei crestine [...]. ,Nu
exista trasaturd a mesajului crestin
care sa nu fie, dintr-un punct de
vedere, un raspuns la problema
raului” (Catehismul, nr. 309).

Este necesar, asadar, sa infruntam
problema raului intr-o lume buna



creata de un Dumnezeu bun. Toma
de Aquino sustine ca providenta
divina nu exclude raul in lucruri.
Dumnezeu nu il provoaca, dar nici
nu suprima actiunea cauzelor
secunde, care pot esua; defectul unui
efect al celei de-a doua cauze se
datoreaza acesteia si nu este
imputabil primei cauze ®.

Se obisnuieste sa se vorbeasca de
s,permisiunea” divina a rauluj;
aceasta inseamna ca raul este supus
providentei. ,Dumnezeu atotputernic
[...], fiind extrem de bun, nu ar
ingadui in nici un caz existenta
vreunui rau in creaturile sale, daca
nu ar fi atat de bun si de puternic
incat sa poata scoate binele din raul
insusi” . Aquino afirma ca
Dumnezeu prefera sa scoata binele
din rau decat sa nu permita deloc
existenta raului. Apartine bunatatii
lui Dumnezeu sa ingaduie relele si sa
obtina un bine mai mare din ele.
Dumnezeu este ,,Prevazatorul



universal al intregii fiinte

(universalis provisor totius entis)” "%

Acordand oamenilor o parte din
providentd, Dumnezeu le respecta
libertatea, chiar si atunci cand
acestia gresesc (cf. Catehismul, nn.
302, 307, 311). Este surprinzator
faptul ca Dumnezeu, ,,in Providenta
sa atotputernicd, poate scoate un
bine din consecintele unui

rau” (Catehism, nr. 312). Intreaga
istorie poate fi interpretata dupa
aceasta cheie de lecturd, in legatura
cu cuvintele sfantului Paul: ,Nu te
lasa invins de rau, ci invinge raul
prin bine.” (Rom 12,21) Y,

De atatea ori rdul pare mai puternic
decat binele, dar este dificil sa
dezradacinam tendinta umana
naturala de a avea incredere ca, in
cele din urma, binele trebuie sa
triumfe si, intr-adevar, triumfa, caci
iubirea este mai puternica.
Experienta raului aduce in fata



ochilor nostri tensiunea dintre
omnipotenta si bunatatea divina in
lucrarea sa in istorie, care primeste
un raspuns misterios in evenimentul
Crucii lui Cristos "%, dezvaluind
ofelul de a fi” al lui Dumnezeu.

Definitia raului ca privatiune, si nu
ca parte constitutiva a universului,
este crestinad. A sustine ca raul exista,
dar nu are substantd, inseamna a
depasi dilema in care cad cei care, pe
de o parte, neaga realitatea raului in
numele bunatatii si a puterii infinite
a lui Dumnezeu si, pe de alta parte,
neaga bunatatea si puterea infinita a
lui Dumnezeu in numele realitatii
raului. Adevarul creatiei, dus pana la
ultimele sale consecinte, implica
faptul cé nu exista lipsuri fara o
fiinta care sa fie lipsita de ceva, adica
nu exista rau farad un bine care sa-1
suporte. Raul absolut este imposibil.
Binele este mai fundamental si mai
puternic decat raul ",



La intrebarea ,,Daca Dumnezeu
existd, de unde vine raul?”, Toma de
Aquino raspunde: ,Daca raul exista,
Dumnezeu exista. Caci raul nu ar
exista daca ar disparea ordinea
binelui, a carui privatiune este raul.
Iar o astfel de ordine nu ar exista
dacd Dumnezeu nu ar exista” ™.
Lumea, desi imperfectd, cu raul in
interiorul ei, existd; prin urmare,
Dumnezeu exista. Raul are nevoie de
un subiect In care sa se regaseasca
(nu ar exista orbire fara cineva care
sa fie lipsit de vedere). Fara niciun
paradox, raul dovedeste existenta lui
Dumnezeu, intrucéat ne face sa
descoperim ca existenta unui subiect
contingent postuleaza existenta
Absolutului.

6. Providenta si viata crestina

Citind Scriptura, observam ca exista
texte explicite despre providenta,
mai ales In cartile sapientiale, dar si
texte implicite de natura istorico-



salvifici. In acestea din urma, se
poate avea impresia ca Dumnezeu
intervine uneori si alteori nu, ca si
cum ar exista lacune, momente in
care pare ca se ascunde. Ce putem
spune In fata acestui fapt? Existd o
contradictie in Biblie? In realitate, nu
este. Providenta este constanta, reala
si continua. Oamenii sunt cei care nu
stiu Intotdeauna sa considere ca ceea
ce se Intampla este providenta lui
Dumnezeu. Dumnezeu se manifesta
atat in ceea ce pare a fi bun, cat siin
a permite raul si suferinta. Vechiul
Testament ne invata ca trebuie sa
cautam si sa gasim urmele lui
Dumnezeu in orice, asa cum arata
raspunsul lui Job catre sotia sa dupa
ce si-a pierdut copiii, bunurile si
sanatatea: ,Daca acceptam lucrurile
bune de la Dumnezeu, nu vom

accepta si lucrurile rele?” (Jb 2,10) ™.

Aparenta ambivalenta a providentei
primeste un raspuns definitiv in
Cristos rastignit, ,puterea lui



Dumnezeu si intelepciunea lui
Dumnezeu” (1 Cor 1,24). ,Daca
descoperim prin credinta aceasta
putere si aceasta «intelepciune», ne
aflam pe caile mantuitoare ale
providentei divine [...]. Providenta
divina se reveleaza astfel ca fiind
drumul de mers al lui Dumnezeu cu
omul” "*, Din misterul patimirii si
mortii lui Isus, care este cea mai
mare nedreptate din istorie,
Dumnezeu a scos cel mai mare bine,
rascumpararea omenirii.

Aceasta consideratie are consecinte
pentru spiritualitatea crestind. Este o
eliberare pentru om sa stie ca este
condus de un Dumnezeu parinte si
providential, si nu de un destin orb.
Marturia sfintilor (cf. Catehismul,
313) 1i incurajeaza pe crestini sa
descopere necesitatea de a intelege
ca ,pentru cei care il iubesc pe
Dumnezeu toate lucrurile lucreaza
impreund spre bine” (Rom 8,28) "7
Acceptarea zilnica a providentei este



un act de speranta teologald, care nu
exclude exercitarea responsabila a
libertatii, care face parte din planul
lui Dumnezeu. Credinta in
providenta il conduce astfel pe
crestin la o atitudine de incredere
filiald in Dumnezeu in orice
imprejurare: cu recunostinta pentru
lucrurile bune primite si cu o simpla
abandonare in fata a ceea ce poate
parea rau, pentru cad Dumnezeu
scoate din rdu un bine mai mare.

Bibliografie de baza

-Catehismul Bisericii Catolice, nn.
302-324; Compendiu, nn. 55-58.

-loan Paul al II-lea, Cateheza despre
Providentd, 30 aprilie-25 iunie 1986.

-Ioan Paul al II-lea, Cred in
Dumnezeu Tatal. Cateheza asupra



Crezului (I), Palabra, Madrid 1996,
pp. 219-253.

™ Toma de Aquino,Summa
Theologiae, 1, q. 104, a. 1, ad 4.

2 Cf. IToan Paul al II-lea, Discurs la
audienta generala, 14-05-1986.

51 Joan Paul al II-lea, Discurs la
audienta generald, 28 mai 1986.

I Cf. Toma de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; ibid. cap. 148.

B! Operatiunea divina nu o exclude
pe cea a cauzelor secunde. Mai mult,
efectele care decurg din operatiunile
cauzelor secunde sunt supuse
providentei divine, deoarece
Dumnezeu insusi ordoneaza
singularul, asa cum s-a spus. Prin
urmare, cauzele secunde sunt
executorii providentei divine” (Toma
de Aquino, Contra Gentiles, lib. 3,
cap. 77).



I Joan Paul al II-lea, Discurs la
audienta generala, 30 aprilie 1986.

71 Acest ultim verset din Psalmul 102
indica faptul ca ingerii participa, in
felul lor, la guvernarea lui
Dumnezeu asupra creatiei, ca
»executanti puternici ai ordinelor
sale”, conform planului stabilit de
Providenta divina” (Idem, Discurs la
audienta generala, 30.07.1986).

81 cf. Toma de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71. Toma
presupune distinctia augustiniana
intre rdu ca vinovatie si ca pedeapsa;
aici vorbeste de vinovatie, deoarece
interpreteaza Is 45,6-7 (,Eu sunt
Domnul si nu exista altul, Eu
intocmesc lumina si creez
intunericul, fac pacea si provoc raul,
eu, Domnul fac toate acestea”), ca
referindu-se la pedeapsd; cf. si idem,
Summa Theologiae, 1, q. 49, a. 2.

®F Augustin de Hipona, Manual de
credintd, speranta si caritate, 3, 11.



1% Toma de Aquino,Summa
Theologiae, 1, q. 22, a. 2, ad 2.

M Cf, Ioan Paul al II-lea, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.

121 La intrebarea cum se poate

impaca raul si suferinta din lume cu
adevarul Providentei divine, nu se
poate da un raspuns definitiv fara a
se face referire la Cristos. Intr-
adevar, pe de o parte, Cristos —
Cuvantul intrupat — confirma [...] ca
Dumnezeu este alaturi de om in
suferinta sa; mai mult, ca El insusi ia
asupra Sa suferinta multiforma a
existentei pamantesti a omului. In
acelasi timp, Isus dezvaluie ca
aceasta suferinta are o valoare si o
putere radscumparatoare si
mantuitoare [...]. Adevarul
Providentei dobandeste astfel, prin
"puterea si intelepciunea” crucii lui
Cristos, sensul sdu escatologic
definitiv. Raspunsul definitiv la



intrebarea privind prezenta raului si
a suferintei In existenta pamanteasca
a omului este oferit de Revelatia
divina in perspectiva «predestinarii
in Cristos», adica in perspectiva
vocatiei omului la viata

vesnica” (idem, Discurs la audienta
generald, 11.06.1986).

"3 0 ampla reflectie asupra
chestiunii poate fi gasita in C.
Journet, El mal: estudio teologico,
Rialp, Madrid 1965.

14 Toma de Aquino,Contra Gentiles,
lib. 3, cap. 71.

13 sfantul Grigore cel Mare
comenteaza: ,Bunurile sunt daruri
ale lui Dumnezeu, atat temporale cat
si vesnice. Relele, insa, sunt
nenorocirile prezente despre care
vorbeste Domnul cadnd spune prin
profet: «Eu sunt Domnul $i nu exista
altul, care formez lumina si creez
intunericul, care fac pacea si creez
raul» (Is 45,5.6.7) [...] Eu formez



lumina si creez intunericul. Eu
formez lumina si creez intunericul,
pentru ca, prin flagelurile durerii
care creeaza intunericul in exterior,
se aprinde lumina invataturii in
interior. Eu formez pacea si creez
relele, pentru ca prin Dumnezeu ne
este redata pacea, dar, cand ceea ce
este creat bun il folosim cu rautate,
ceea ce este bun in sine devine o
nenorocire pentru noi. Prin pacat
intram in conflict cu Dumnezeu; de
aceea, este corect ca prin nenorociri
sa ne intoarcem la pacea Lui. Astfel,
atunci cand un lucru creat bun
devine pentru noi o cauza de durere,
suntem corectati si mintea noastra se
intoarce cu umilinta la pacea
Creatorului” (Grigore cel Mare,
Cartile morale, 3,9,15; vol. 1, Ciudad
Nueva, Madrid 1998, pp. 197-198).

161 {oan Paul al II-lea, Discurs la
audienta generald, 11.06.1986.



U111 continuitate cu experienta
atator sfinti din istoria Bisericii,
aceasta expresie paulina se regaseste
frecvent pe buzele Sfantului
Josemaria Escriva, care a trait si ne-a
incurajat sa traim in acceptarea cu
bucurie a vointei divine (cf.
Josemaria Escrivd, Brazdd, nr. 127;
Calea Crucii, IX, 4; Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 119).

Santiago Sanz

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/
(08.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-providenta-lui-dumnezeu/

	Tema a 5-a: Providența lui Dumnezeu
	1. Introducere: Poate interveni Dumnezeu în istorie?
	2. Providență și păstrare
	3. Providența în Biblie
	4. Providență și libertate
	5. Răul
	6. Providența și viața creștină
	Bibliografie de bază


