
opusdei.org

Tema a 05-a:
Preasfânta Treime

Este misterul central al
credinței și vieții creștine.
Creștinii sunt botezați în
numele Tatălui și al Fiului și al
Sfântului Duh.

24.10.2021

1. Revelația unui Dumnezeu
Unul și Întreit 

„Misterul central al credinței și al
vieții creștine este misterul
Preasfintei Treimi. Creștinii sunt



botezați în numele Tatălui și al Fiului
și al Sfântului Duh” (Compendiu, 44).
Întreaga viață a lui Isus este revelația
Dumnezeului Unul și Întreit: la
Bunavestire, la naștere, la episodul
pierderii și regăsirii sale în Templu,
când avea doisprezece ani, la
moartea și învierea sa, Isus se
revelează ca Fiul lui Dumnezeu într-
un mod nou față de modul în care
era înțeleasă filiația în Vechiul
Testament. Încă de la începutul vieții
sale publice și, în mod deplin, la
botezul Său, același Tatăl
mărturisește lumii că Cristos este
Fiul Iubit (cf. Mt 3,13-17 și alte), iar
Duhul coboară asupra Lui sub formă
de porumbel. Acestei prime revelații
explicite a Treimii îi corespunde
manifestarea similară la Schimbarea
la Față, care introduce misterul
pascal (cf. Mt 17,1-5 și alții). În cele
din urmă, când și-a luat rămas bun
de la ucenicii săi, Isus i-a trimis să
boteze în numele celor trei Persoane
divine, pentru ca viața eternă a



Tatălui, a Fiului și a Sfântului Duh să
fie comunicată lumii întregi (cf. Mt
28,19).

În Vechiul Testament, Dumnezeu și-a
dezvăluit unicitatea și dragostea
pentru poporul ales: Yahve era ca un
Tată. Dar, după ce a vorbit de
nenumărate ori prin profeți,
Dumnezeu a vorbit prin Fiul (cf. Evr
1,1-2), arătând că Yahve nu este doar
ca un Tată, ci că este Tatăl (cf. 
Compendiu, 46). Isus i se adresează în
rugăciunea sa cu termenul aramaic 
Abbá, folosit de copiii israeliți pentru
a se adresa propriului lor tată (cf. Mc
14,36) și distinge întotdeauna filiația
sa de cea a ucenicilor. Acest lucru
este atât de șocant, încât se poate
spune că adevăratul motiv al
răstignirii este tocmai acela de a se
numi pe Sine Fiul lui Dumnezeu într-
un sens unic. Este o revelație
definitivă și imediată [1], deoarece
Dumnezeu se arătă cu Cuvântul Său:
nu ne putem aștepta la o altă

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn1


revelație, în măsura în care Cristos
este Dumnezeu (cf. de ex., In 20, 17),
care ni se dăruiește, introducându-ne
în viața care izvorăște din sânul
Tatălui său.

În Cristos, Dumnezeu își dezvăluie și
dăruiește intimitatea, care în sine ar
fi inaccesibilă omului doar prin
forțele sale [2]. Această revelație
însăși este un act de iubire, deoarece
Dumnezeul personal al Vechiului
Testament își deschide în mod liber
inima și Unul născut din Tatăl iese în
întâmpinarea noastră, ca să se
unească cu noi și să ne ducă înapoi la
Tatăl (cf. In 1, 18). Este ceva ce
filosofia nu a putut afla, pentru că nu
o poți cunoaște în mod total decât
prin credință.

2. Dumnezeu în viața sa
intimă

Dumnezeu nu numai că are o viață
intimă, dar Dumnezeu este — este

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn2


identificat cu — viața sa intimă, o
viață caracterizată de eterne relații
de cunoaștere și iubire, care ne
conduc să exprimăm misterul
divinității în termeni de purcederi.

De fapt, numele revelate ale celor
trei Persoane divine cer ca
Dumnezeu să fie gândit ca
purcederea eternă a Fiului de la Tatăl
și în relația reciprocă — de asemenea
veșnică — a Iubirii care „iese din
Tatăl” (In 15,26) și „ia din Fiul”(In
16,14), care este Duhul Sfânt.
Revelația ne spune, așadar, despre
două purcederi în Dumnezeu:
generarea Cuvântului (cf. In 17,6) și
purcederea Duhului Sfânt. Cu
caracteristica particulară că ambele
sunt relații imanente, pentru că se
află în Dumnezeu: mai mult, sunt
Dumnezeu însuși, deoarece
Dumnezeu este personal; când
vorbim de o purcedere, de obicei ne
gândim la ceva care provine de la
altul și implică schimbare și mișcare.



Deoarece omul a fost creat după
chipul și asemănarea Dumnezeului
Întreit (cf. Gen 1,26-27), cea mai bună
analogie cu purcederile divine poate
fi găsită în spiritul uman, unde
cunoașterea pe care o avem despre
noi nu iese în afară: conceptul pe
care ni-l formăm despre noi este
diferit de noi înșine, dar nu este în
afara noastră. La fel se poate spune și
despre dragostea pe care o avem
pentru noi înșine. În mod similar, în
Dumnezeu Fiul provine de la Tatăl și
este Chipul Lui, analog modului în
care conceptul este imaginea
realității cunoscute. Doar că această
imagine în Dumnezeu este atât de
perfectă încât este Dumnezeu însuși,
cu toată infinitatea, eternitatea,
atotputernicia sa: Fiul este una cu
Tatăl, același Ceva, care este singura
și nedivizata natură divină, chiar
dacă este Altcineva. Simbolul niceno-
constantinopolitan o exprimă cu
formula „Dumnezeu din Dumnezeu,
Lumină din Lumină, Dumnezeu



adevărat din Dumnezeu adevărat”.
Faptul este că Tatăl îl naște pe Fiul,
dăruindu-se El însuși, dându-i
substanța și natura sa; nu în parte,
așa cum se întâmplă în generația
umană, ci în mod perfect și infinit.

Același lucru se poate spune despre
Duhul Sfânt, care purcede de la Tatăl
și de la Fiul ca Dragoste. Provine de
la amândoi, pentru că este Darul
etern și necreat pe care Tatăl îl dă
Fiului născându-L iar Fiul întoarce
tot ce a primit de la Tatăl ca răspuns
la dragostea Lui. Acest Dar este un
Dar de la sine, pentru că Tatăl îl
generează pe Fiul comunicându-i pe
deplin și perfect propria Lui ființă
prin Duhul său. Prin urmare, a Treia
Persoană este Iubirea reciprocă
dintre Tatăl și Fiul [3]. Numele tehnic
al acestei a doua purcedere este 
spirație. Urmând analogia
cunoașterii și a iubirii, se poate
spune că Duhul purcede ca voința

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn3


care se îndreaptă spre binele
cunoscut.

Aceste două purcederi se numesc 
imanente și se deosebesc radical de
creație, care este trecătoare, în
sensul că este ceva ce Dumnezeu
lucrează spre afară de Sine. Pe de o
parte, faptul de a fi purcederi, indică
o distincție în Dumnezeu; pe de altă
parte fiind imanente, dau dovadă de
unitate. Prin urmare, misterul
Dumnezeului Întreit nu poate fi
redus la o unitate fără distincții, ca și
cum cele trei Persoane ar fi doar trei
măști; sau trei ființe fără unitate
perfectă, ca și cum ar fi trei zei
diferiți, deși împreună.

Cele două purcederi sunt
fundamentul diferitelor relații, care
sunt identificate în Dumnezeu cu
Persoanele divine: a fi Tată, a fi Fiu și
a fi spirație (suflul) de către Ei. De
fapt, precum nu este posibil să fii tată
și să fii fiu al aceleiași persoane în



același timp, nu este posibil ca
Persoana care purcede prin spirație
să fie, în același timp, aceeași cu cele
două Persoane de la care provine. Ar
trebui clarificat faptul că în lumea
creată relațiile sunt accidente, în
sensul că raporturile între lucruri
create nu se identifică cu ființa lor,
chiar dacă le poate caracteriza în
modul cel mai profund, ca în cazul
filiației. Întrucât în purcederile
treimice este dăruită toată substanța
divină, în Dumnezeu relațiile sunt
eterne și sunt identificate cu
substanța în sine.

Aceste trei relații eterne nu doar
caracterizează, ci și se identifică cu
cele trei Persoane divine, deoarece a
gândi la Tatăl înseamnă a gândi la
Fiul; și a te gândi la Duhul Sfânt
înseamnă a te gândi la cei cu privire
la care El este Duh. Astfel Persoanele
divine sunt trei Ipostaze, dar un
singur Dumnezeu. Nu așa cum se
întâmplă cu trei oameni, care



participă la aceeași natură umană
fără să o epuizeze. Cele trei Persoane
sunt, fiecare, întreaga Divinitate,
identificându-se cu Natura unică a
lui Dumnezeu [4]: Persoanele sunt
una în cealaltă. Din acest motiv, Isus
îi spune lui Filip că cine L-a văzut pe
El L-a văzut pe Tatăl (cf. In 14, 6), în
măsura în care El și Tatăl sunt una
(cf. In 10, 30 și 17, 21). Această
dinamică, care se numește tehnic 
perihoreză sau circumincesiune (doi
termeni care se referă la o mișcare
dinamică în care unul se schimbă cu
celălalt ca într-un cerc de dans) ajută
la conștientizarea faptului că
misterul Dumnezeului Întreit este
misterul Iubirii: „El însuşi este în veci
relaţie de iubire: Tată, Fiu şi Duh
Sfânt, şi ne-a destinat să fim părtaşi
la ea” (Catehism, 221).

3. Viața noastră în Dumnezeu

Deoarece Dumnezeu este veșnica
comunicare a Iubirii, este de înțeles

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn4


ca această Iubire să se reverse în
afara Lui în faptele sale. Toată
acțiunea lui Dumnezeu în istorie este
lucrare comună a celor trei Persoane,
întrucât nu se disting decât înăuntrul
lui Dumnezeu. Cu toate acestea,
fiecare imprimă asupra faptelor
divine ad extra caracteristica ei
personală [5]. Cu o imagine, s-ar
putea spune că acțiunea divină este
întotdeauna unică, precum darul pe
care l-am putea primi de la o familie
prietenoasă, care este rodul unui
singur act; dar, pentru cei care
cunosc persoanele care alcătuiesc
acea familie, este posibil să
recunoască mâna sau intervenția
fiecăruia, prin amprenta personală
lăsată de ei asupra darului unic.

Această recunoaștere este posibilă,
pentru că am cunoscut Ipostazele
divine în distincția Lor personală
prin misiuni, când Dumnezeu Tatăl a
trimis împreună pe Fiul și pe Duhul
Sfânt în istorie (cf. In 3, 16-17 și 14,

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn5


26), pentru ca Ei să fie prezenți
printre oameni: „Proprietăţile
Persoanelor divine se manifestă
îndeosebi în misiunile divine ale
Întrupării Fiului şi dăruirii Duhului
Sfânt” (Catehism, 258). Sunt ca cele
două mâini ale Tatălui [6] care
îmbrățișează oamenii din toate
timpurile, pentru a-i aduce în sânul
Tatălui Său. Dacă Dumnezeu este
prezent în toate ființele ca principiu
a tot ceea ce există, cu misiunile
Fiului și ale Duhului se face prezent
într-un mod nou [7]. Însăși Crucea lui
Cristos manifestă omului din toate
timpurile Darul etern pe care
Dumnezeu îl face din El Însuși,
dezvăluind, în moartea sa, dinamica
intimă a Iubirii care unește cele trei
Persoane.

Aceasta înseamnă că sensul suprem
al realității, a ceea ce își dorește orice
om, ceea ce a fost căutat de filosofii și
de religiile din toate timpurile este
misterul Tatălui care îl naște veșnic

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn6
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn7


pe Fiul în Iubirea care este Duhul
Sfânt. Astfel, în Treime se găsește
modelul inițial al familiei umane [8],
iar viața sa intimă este adevărata
aspirație a întregii iubiri omenești.
Dumnezeu vrea ca toți oamenii să fie
o singură familie, adică una cu El
însuși, fiind fii în Fiul. Fiecare om a
fost creat după chipul și asemănarea
Treimii (cf. Gen 1, 27) și este făcut
pentru a trăi în comuniune cu
semenii săi și, mai ales, cu Tatăl
Ceresc. Aici se află fundamentul final
al valorizării vieții fiecărui om,
indiferent de capacitățile sau averea
lui.

Accesul la Tatăl poate fi găsit doar în
Cristos, Calea, Adevărul și Viața (cf.
In 14, 6): prin har, oamenii pot
deveni un singur corp mistic în
comuniunea Bisericii. Prin
contemplarea vieții lui Cristos și prin
sacramente, avem acces la viața
intimă a lui Dumnezeu. Prin Botez
suntem inserați în dinamica Iubirii

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn8


Familiei celor trei Persoane divine.
Așadar, în viața creștină, este vorba
de a descoperi că, pornind de la
existența noastră obișnuită, din
multiplele relații pe care le stabilim
și din viața noastră de familie, care a
avut modelul său perfect în Sfânta
Familie din Nazaret, putem ajunge la
Dumnezeu: „Adresează-te des celor
trei Persoane — Dumnezeu Tatăl,
Dumnezeu Fiul, si Dumnezeu Duhul
Sfânt. Și ca să ajungi la Preasfânta
Treime recurge la mijlocirea Mariei» 
[9]. În acest fel, sensul istoriei poate
fi descoperit ca o cale de la treime la
Treime, învățând de la „trinitatea
pământului ” — Isus, Maria și Iosif —
să privim spre Treimea Cerului.

Bibliografie de bază:

- Catehismul Bisericii Catolice,
232-267.

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn9


- Compendiu al Catehismului Bisericii
Catolice, 44-49.

Lectură recomandată:

- Sfântul Josemaría, Omilia, Smerenie,
Prietenii lui Dumnezeu, 104-109.

- J. Ratzinger, Dumnezeul creștinilor.
Meditații.

[1] Cf. Sf. Toma din Aquino, In Epist.
Ad Gal., c. 1, lect. 2.

[2] „Dumnezeu a lăsat urme ale
fiinţei sale trinitare în creaţie şi în
Vechiul Testament, însă intimitatea
fiinţei sale ca Sfântă Treime
constituie un mister inaccesibil
pentru raţiunea umană lăsată în
puterile ei şi chiar pentru credinţa
Israelului, înainte de întruparea
Fiului lui Dumnezeu şi a trimiterii
Duhului Sfânt. Acest mister a fost

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref1
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref2


revelat de Isus Cristos şi este izvorul
tuturor celorlalte
mistere” (Compendiu, 45).

[3] Duhul Sfânt „este a treia persoană
a Preasfintei Treimi. Este Dumnezeu,
unul şi egal cu Tatăl şi cu Fiul. El
„purcede de la Tatăl” (In 15,26), care,
început fără de început, este originea
întregii vieţi trinitare. Şi purcede şi
de la Fiul (Filioque), prin darul
veşnic pe care Tatăl îl face Fiului.
Trimis de Tatăl şi de Fiul întrupat,
Duhul Sfânt călăuzeşte Biserica „în
tot adevărul” (In 16,13) (Compendiu,
47).

[4] „Biserica exprimă credinţa sa
trinitară mărturisind un singur
Dumnezeu în trei persoane: Tatăl şi
Fiul şi Duhul Sfânt. Cele trei
persoane divine sunt un singur
Dumnezeu pentru că fiecare dintre
ele este identică cu plinătatea naturii
divine unice şi indivizibile. Ele sunt,
în mod real, distincte între ele,

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref3
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref4


datorită relaţiilor care le pun în
referinţă pe unele cu celelalte: Tatăl
îl naşte pe Fiul, Fiul este născut de
Tatăl, Duhul Sfânt purcede de la Tatăl
şi de la Fiul” (Compendiu, 48).

[5] „Inseparabile în unica lor
substanţă, persoanele divine sunt
inseparabile şi în acţiunea lor:
Treimea are una şi aceeaşi acţiune.
Însă, în unica lor lucrare divină,
fiecare persoană este prezentă
conform modului care îi este propriu
în Sfânta Treime (Compendiu, 49).

[6] Cf. Sfântul Ireneu, Adversus
haereses, IV, 20, 1.

[7] Cf. Sfântul Toma din Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 43, a. 1, c. și
a. 2, ad. 3.

[8] «Acel „Noi” divin constituie
modelul etern al „noi ” uman; mai
presus de toate, al acelui „noi” care
este format din bărbat și femei,
creați după chipul și asemănarea

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref5
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref6
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref7
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref8


divină» (Sf. Ioan Paul al II-lea, 
Scrisoarea către familii, 2-II-1994, 6).

[9] Sfântul Josemaría, Forja, 543.

Giulio Maspero

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-5-a-preasfanta-treime/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref9
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-preasfanta-treime/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-preasfanta-treime/

	Tema a 05-a: Preasfânta Treime
	1. Revelația unui Dumnezeu Unul și Întreit
	2. Dumnezeu în viața sa intimă
	3. Viața noastră în Dumnezeu


