opusdei.org

Tema a 05-a:
Preasfanta Treime

Este misterul central al
credintei si vietii crestine.
Crestinii sunt botezati in
numele Tatalui si al Fiului si al
Sfantului Duh.

24.10.2021

1. Revelatia unui Dumnezeu
Unul si Intreit

»Misterul central al credintei si al
vietii crestine este misterul
Preasfintei Treimi. Crestinii sunt



botezati in numele Tatalui si al Fiului
si al Sfantului Duh” (Compendiu, 44).
Intreaga viatd a lui Isus este revelatia
Dumnezeului Unul si Intreit: 1a
Bunavestire, la nastere, la episodul
pierderii si regasirii sale In Templu,
cand avea doisprezece anij, la
moartea si invierea sa, Isus se
reveleaza ca Fiul lui Dumnezeu intr-
un mod nou fata de modul in care
era inteleasa filiatia in Vechiul
Testament. Inca de la inceputul vietii
sale publice si, in mod deplin, la
botezul Sau, acelasi Tatal
marturiseste lumii ca Cristos este
Fiul Iubit (cf. Mt 3,13-17 si alte), iar
Duhul coboara asupra Lui sub forma
de porumbel. Acestei prime revelatii
explicite a Treimii ii corespunde
manifestarea similara la Schimbarea
la Fata, care introduce misterul
pascal (cf. Mt 17,1-5 si altii). In cele
din urma, cand si-a luat ramas bun
de la ucenicii sai, Isus i-a trimis sa
boteze In numele celor trei Persoane
divine, pentru ca viata eterna a



Tatalui, a Fiului si a Sfantului Duh sa
fie comunicata lumii intregi (cf. Mt
28,19).

In Vechiul Testament, Dumnezeu si-a
dezvaluit unicitatea si dragostea
pentru poporul ales: Yahve era ca un
Tata. Dar, dupa ce a vorbit de
nenumarate ori prin profeti,
Dumnezeu a vorbit prin Fiul (cf. Evr
1,1-2), aratand ca Yahve nu este doar
ca un Tatd, ci ca este Tatal (cf.
Compendiu, 46). Isus i se adreseaza in
rugadciunea sa cu termenul aramaic
Abbd, folosit de copiii israeliti pentru
a se adresa propriului lor tata (cf. Mc
14,36) si distinge Intotdeauna filiatia
sa de cea a ucenicilor. Acest lucru
este atat de socant, incat se poate
spune ca adevaratul motiv al
rastignirii este tocmai acela de a se
numi pe Sine Fiul lui Dumnezeu intr-
un sens unic. Este o revelatie
definitiva si imediata [1], deoarece
Dumnezeu se ardta cu Cuvantul Sau:
nu ne putem astepta la o alta


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn1

revelatie, In masura in care Cristos
este Dumnezeu (cf. de ex., In 20, 17),
care ni se daruieste, introducandu-ne
in viata care izvoraste din sanul
Tatalui sau.

In Cristos, Dumnezeu isi dezvéiluie si
daruieste intimitatea, care in sine ar
fi inaccesibila omului doar prin
fortele sale [2]. Aceasta revelatie
insasi este un act de iubire, deoarece
Dumnezeul personal al Vechiului
Testament isi deschide in mod liber
inima si Unul nascut din Tatal iese in
intAmpinarea noastra, ca sa se
uneasca cu noi si sd ne duca inapoi la
Tatal (cf. In 1, 18). Este ceva ce
filosofia nu a putut afla, pentru ca nu
0 poti cunoaste in mod total decat
prin credinta.

2. Dumnezeu in viata sa
intima

Dumnezeu nu numai ca are o viata
intima, dar Dumnezeu este — este


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn2

identificat cu — viata sa intima, o
viata caracterizata de eterne relatii
de cunoastere si iubire, care ne
conduc sa exprimam misterul
divinitatii in termeni de purcederi.

De fapt, numele revelate ale celor
trei Persoane divine cer ca
Dumnezeu sa fie gandit ca
purcederea eterna a Fiului de la Tatal
siin relatia reciproca — de asemenea
vesnica — a Iubirii care ,iese din
Tatal” (In 15,26) si ,,ia din Fiul”(In
16,14), care este Duhul Sfant.
Revelatia ne spune, asadar, despre
doua purcederi in Dumnezeu:
generarea Cuvantului (cf. In 17,6) si
purcederea Duhului Sfant. Cu
caracteristica particulara ca ambele
sunt relatii imanente, pentru ca se
afla in Dumnezeu: mai mult, sunt
Dumnezeu insusi, deoarece
Dumnezeu este personal; cand
vorbim de o purcedere, de obicei ne
gandim la ceva care provine de la
altul si implica schimbare si miscare.



Deoarece omul a fost creat dupa
chipul si asemédnarea Dumnezeului
Intreit (cf. Gen 1,26-27), cea mai buni
analogie cu purcederile divine poate
fi gasita in spiritul uman, unde
cunoasterea pe care o avem despre
noi nu iese in afara: conceptul pe
care ni-1 formam despre noi este
diferit de noi insine, dar nu este in
afara noastra. La fel se poate spune si
despre dragostea pe care 0 avem
pentru noi insine. In mod similar, in
Dumnezeu Fiul provine de la Tatal si
este Chipul Lui, analog modului in
care conceptul este imaginea
realitatii cunoscute. Doar ca aceasta
imagine in Dumnezeu este atat de
perfecta incat este Dumnezeu insusi,
cu toata infinitatea, eternitatea,
atotputernicia sa: Fiul este una cu
Tatal, acelasi Ceva, care este singura
si nedivizata natura divina, chiar
daca este Altcineva. Simbolul niceno-
constantinopolitan o exprima cu
formula ,,Dumnezeu din Dumnezeu,
Luminad din Lumind, Dumnezeu



adevarat din Dumnezeu adevarat”.
Faptul este ca Tatal il naste pe Fiul,
daruindu-se El insusi, dandu-i
substanta si natura sa; nu in parte,
asa cum se Intdmpla in generatia
umana, ci in mod perfect si infinit.

Acelasi lucru se poate spune despre
Duhul Sfant, care purcede de la Tatal
si de la Fiul ca Dragoste. Provine de
la amandoi, pentru ca este Darul
etern si necreat pe care Tatal il da
Fiului nascandu-L iar Fiul intoarce
tot ce a primit de la Tatal ca raspuns
la dragostea Lui. Acest Dar este un
Dar de la sine, pentru ca Tatal il
genereaza pe Fiul comunicandu-i pe
deplin si perfect propria Lui fiinta
prin Duhul sdu. Prin urmare, a Treia
Persoana este Iubirea reciproca
dintre Tatal si Fiul [3]. Numele tehnic
al acestei a doua purcedere este
spiratie. Urmand analogia
cunoasterii si a iubirii, se poate
spune ca Duhul purcede ca vointa


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn3

care se indreapta spre binele
cunoscut.

Aceste doua purcederi se numesc
imanente si se deosebesc radical de
creatie, care este trecatoare, in
sensul ca este ceva ce Dumnezeu
lucreaza spre afara de Sine. Pe de o
parte, faptul de a fi purcederi, indica
o distinctie in Dumnezeu; pe de alta
parte fiind imanente, dau dovada de
unitate. Prin urmare, misterul
Dumnezeului Intreit nu poate fi
redus la o unitate fara distinctii, ca si
cum cele trei Persoane ar fi doar trei
masti; sau trei fiinte fara unitate
perfecta, ca si cum ar fi trei zei
diferiti, desi impreuna.

Cele doud purcederi sunt
fundamentul diferitelor relatii, care
sunt identificate in Dumnezeu cu
Persoanele divine: a fi Tata, a fi Fiu si
a fi spiratie (suflul) de catre Ei. De
fapt, precum nu este posibil sa fii tata
si sa fii fiu al aceleiasi persoane in



acelasi timp, nu este posibil ca
Persoana care purcede prin spiratie
sa fie, in acelasi timp, aceeasi cu cele
doua Persoane de la care provine. Ar
trebui clarificat faptul cd in lumea
creata relatiile sunt accidente, in
sensul ca raporturile intre lucruri
create nu se identifica cu fiinta lor,
chiar daca le poate caracteriza in
modul cel mai profund, ca in cazul
filiatiei. Intrucat in purcederile
treimice este daruita toata substanta
divina, in Dumnezeu relatiile sunt
eterne si sunt identificate cu
substanta in sine.

Aceste trei relatii eterne nu doar
caracterizeaza, ci si se identifica cu
cele trei Persoane divine, deoarece a
gandi la Tatadl inseamnd a gandi la
Fiul; si a te gandi la Duhul Sfant
inseamnad a te gandi la cei cu privire
la care El este Duh. Astfel Persoanele
divine sunt trei Ipostaze, dar un
singur Dumnezeu. Nu asa cum se
intdmpla cu trei oameni, care



participa la aceeasi naturd umana
fara sa o epuizeze. Cele trei Persoane
sunt, fiecare, intreaga Divinitate,
identificAndu-se cu Natura unica a
lui Dumnezeu [4]: Persoanele sunt
una in cealalta. Din acest motiv, Isus
ii spune lui Filip ca cine L-a vazut pe
El L-a vazut pe Tatal (cf. In 14, 6), in
masura in care El si Tatal sunt una
(cf. In 10,3051 17, 21). Aceasta
dinamica, care se numeste tehnic
perihorezd sau circumincesiune (doi
termeni care se refera la o miscare
dinamica in care unul se schimba cu
celalalt ca intr-un cerc de dans) ajuta
la constientizarea faptului ca
misterul Dumnezeului Intreit este
misterul Iubirii: ,,El Insusi este In veci
relatie de iubire: Tata, Fiu si Duh
Sfant, si ne-a destinat sa fim partasi
la ea” (Catehism, 221).

3. Viata noastra in Dumnezeu

Deoarece Dumnezeu este vesnica
comunicare a Iubirii, este de inteles


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn4

ca aceasta Iubire sa se reverse in
afara Lui in faptele sale. Toata
actiunea lui Dumnezeu in istorie este
lucrare comuna a celor trei Persoane,
intrucat nu se disting decat inauntrul
Iui Dumnezeu. Cu toate acestea,
fiecare imprima asupra faptelor
divine ad extra caracteristica ei
personala [5]. Cu o imagine, s-ar
putea spune ca actiunea divina este
intotdeauna unica, precum darul pe
care l-am putea primi de la o familie
prietenoasa, care este rodul unui
singur act; dar, pentru cei care
cunosc persoanele care alcatuiesc
acea familie, este posibil sa
recunoasca mana sau interventia
fiecaruia, prin amprenta personala
lasata de ei asupra darului unic.

Aceasta recunoastere este posibila,
pentru ca am cunoscut Ipostazele
divine in distinctia Lor personala
prin misiuni, cAnd Dumnezeu Tatal a
trimis Impreuna pe Fiul si pe Duhul
Sfant in istorie (cf. In 3, 16-17 si 14,


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn5

26), pentru ca Ei sa fie prezenti
printre oameni: ,Proprietatile
Persoanelor divine se manifesta
indeosebi in misiunile divine ale
Intruparii Fiului si daruirii Duhului
Sfant” (Catehism, 258). Sunt ca cele
doud maini ale Tatalui [6] care
imbratiseaza oamenii din toate
timpurile, pentru a-i aduce in sanul
Tatalui Sau. Daca Dumnezeu este
prezent in toate fiintele ca principiu
a tot ceea ce exista, cu misiunile
Fiului si ale Duhului se face prezent
intr-un mod nou [7]. Insasi Crucea lui
Cristos manifesta omului din toate
timpurile Darul etern pe care
Dumnezeu il face din El fnsusi,
dezvaluind, In moartea sa, dinamica
intima a Iubirii care uneste cele trei
Persoane.

Aceasta Inseamna ca sensul suprem
al realitatii, a ceea ce 1si doreste orice
om, ceea ce a fost cautat de filosofii si
de religiile din toate timpurile este
misterul Tatdlui care il naste vesnic


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn6
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn7

pe Fiul in Tubirea care este Duhul
Sfant. Astfel, in Treime se gaseste
modelul initial al familiei umane [8],
iar viata sa intima este adevarata
aspiratie a intregii iubiri omenesti.
Dumnezeu vrea ca toti oamenii sa fie
o singura familie, adicd una cu El
insusi, fiind fii In Fiul. Fiecare om a
fost creat dupa chipul si asemanarea
Treimii (cf. Gen 1, 27) si este facut
pentru a trai in comuniune cu
semenii sai si, mai ales, cu Tatal
Ceresc. Aici se afla fundamentul final
al valorizarii vietii fiecarui om,
indiferent de capacitatile sau averea
lui.

Accesul la Tatal poate fi gasit doar in
Cristos, Calea, Adevarul si Viata (cf.
In 14, 6): prin har, oamenii pot
deveni un singur corp mistic in
comuniunea Bisericii. Prin
contemplarea vietii lui Cristos si prin
sacramente, avem acces la viata
intima a lui Dumnezeu. Prin Botez
suntem inserati in dinamica Iubirii


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn8

Familiei celor trei Persoane divine.
Asadar, in viata crestina, este vorba
de a descoperi ca, pornind de la
existenta noastra obisnuita, din
multiplele relatii pe care le stabilim
si din viata noastra de familie, care a
avut modelul sau perfect in Sfanta
Familie din Nazaret, putem ajunge la
Dumnezeu: ,Adreseaza-te des celor
trei Persoane — Dumnezeu Tatal,
Dumnezeu Fiul, si Dumnezeu Duhul
Sfant. Si ca sa ajungi la Preasfanta
Treime recurge la mijlocirea Mariei»
[9]. In acest fel, sensul istoriei poate
fi descoperit ca o cale de la treime la
Treime, invatand de la ,trinitatea
pamantului ” — Isus, Maria si Iosif —
sa privim spre Treimea Cerului.

Bibliografie de baza:

- Catehismul Bisericii Catolice,
232-267.


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftn9

- Compendiu al Catehismului Bisericii
Catolice, 44-49.

Lectura recomandata:

- Sfantul Josemaria, Omilia, Smerenie,
Prietenii lui Dumnezeu, 104-109.

- J. Ratzinger, Dumnezeul crestinilor.
Meditatii.

[1] Cf. Sf. Toma din Aquino, In Epist.
Ad Gal., c. 1, lect. 2.

[2] ,Dumnezeu a lasat urme ale
fiintei sale trinitare in creatie si in
Vechiul Testament, insa intimitatea
fiintei sale ca Sfantd Treime
constituie un mister inaccesibil
pentru ratiunea umana lasata in
puterile ei si chiar pentru credinta
Israelului, inainte de intruparea
Fiului lui Dumnezeu $i a trimiterii
Duhului Sfant. Acest mister a fost


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref1
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref2

revelat de Isus Cristos si este izvorul
tuturor celorlalte
mistere” (Compendiu, 45).

[3] Duhul Sfant ,este a treia persoana
a Preasfintei Treimi. Este Dumnezeu,
unul si egal cu Tatal si cu Fiul. El
spurcede de la Tatal” (In 15,26), care,
inceput fara de inceput, este originea
intregii vieti trinitare. Si purcede si
de la Fiul (Filioque), prin darul
vesnic pe care Tatal il face Fiului.
Trimis de Tatal si de Fiul intrupat,
Duhul Sfant calauzeste Biserica ,,in
tot adevarul” (In 16,13) (Compendiu,
47).

[4] ,,Biserica exprima credinta sa
trinitara marturisind un singur
Dumnezeu in trei persoane: Tatal si
Fiul si Duhul Sfant. Cele trei
persoane divine sunt un singur
Dumnezeu pentru ca fiecare dintre
ele este identica cu plinatatea naturii
divine unice si indivizibile. Ele sunt,
in mod real, distincte intre ele,


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref3
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref4

datorita relatiilor care le pun in
referinta pe unele cu celelalte: Tatal
il nagte pe Fiul, Fiul este nascut de
Tatal, Duhul Sfant purcede de la Tatal
si de la Fiul” (Compendiu, 48).

[5] , Inseparabile In unica lor
substantd, persoanele divine sunt
inseparabile si in actiunea lor:
Treimea are una si aceeasi actiune.
Ins4, in unica lor lucrare divina,
fiecare persoana este prezenta
conform modului care ii este propriu
in Sfanta Treime (Compendiu, 49).

[6] Cf. Sfantul Ireneu, Adversus
haereses, 1V, 20, 1.

[7] Cf. Sfantul Toma din Aquino,
Summa Theologiae, 1, q. 43, a. 1, c. si
a. 2, ad. 3.

[8] «Acel ,Noi” divin constituie
modelul etern al ,,noi ” uman; mai
presus de toate, al acelui ,,noi” care
este format din barbat si femei,
creati dupa chipul si aseméanarea


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref5
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref6
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref7
https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref8

divina» (Sf. Ioan Paul al II-lea,
Scrisoarea cdtre familii, 2-11-1994, 6).

[9] Sfantul Josemaria, Forja, 543.

Giulio Maspero

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-5-a-preasfanta-treime/ (22.01.2026)


https://opusdei.org/en-us/tool/opusdeicms/article/69575/change/?_changelist_filters=q%3Dtema%2B5#_ftnref9
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-preasfanta-treime/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-5-a-preasfanta-treime/

	Tema a 05-a: Preasfânta Treime
	1. Revelația unui Dumnezeu Unul și Întreit
	2. Dumnezeu în viața sa intimă
	3. Viața noastră în Dumnezeu


