opusdei.org

Tema a 04-a: Natura
lui Dumnezeu si
actiunea Sa

In fata Cuvantului lui
Dumnezeu care se reveleaza,
nu este loc decat pentru
adoratie si multumire; omul
cade in genunchi in fata unui
Dumnezeu care, fiind
transcendent, este ,interior
intimo meo”.

23.10.2021



1. Cine este Dumnezeu?

De-a lungul istoriei, fiecare cultura
si-a pus aceasta intrebare, atat de
mult incat primele semne de
civilizatie se regasesc de obicei in
sfera religioasa si cultica. Credinta in
Dumnezeu fundamentald pentru
oamenii din toate timpurile ™.
Diferenta esentiala este in ce
Dumnezeu se crede. De fapt, in unele
religii pagane, omul se inchina
fortelor naturii ca manifestari
concrete ale sacrului si avea o
pluralitate de zei ordonata ierarhic.
In Grecia antica, de exemplu,
divinitatea suprema dintr-un
panteon de zei era, de asemenea,
guvernata de o necesitate absoluta,
care cuprindea lumea si zeii insisi .
Pentru numerosi cercetatori ai
istoriei religiilor, la multe popoare a
existat o pierdere progresiva fata de
0 ,revelatie primordiald” a
Dumnezeului unic; dar, in orice caz,
chiar siin cultele cele mai degradate



se pot gasi in obiceiurile lor sclipiri
sau urme ale unei adevarate
religiozitati: adoratie, sacrificiu,
preotie, ofranda, rugaciune, aducere
de multumire, etc.

Ratiunea, atat in Grecia, cat si in alte
parti, a incercat sa purifice religia,
aratand ca divinitatea suprema
trebuia identificata cu Binele,
Frumusetea si Fiinta Insasi, ca sursa
a tot ceea ce este bun, a tot ceea ce
este frumos si a tot ceea ce exista.
Dar acesta ridica si alte probleme, si
anume Instrainarea credinciosilor de
Dumnezeu, caci divinitatea suprema
era astfel izolata intr-o autarhie
perfectd, deoarece insasi
posibilitatea de a stabili relatii cu
divinitatea era vazuta ca un semn de
slabiciune. In plus, nici prezenta
raului, care pare oarecum necesara,
nu este rezolvata, deoarece
principiul suprem este legat de lume
printr-un lant de fiinte intermediare,
fara intrerupere.



Revelatia iudeo-crestind a schimbat
radical aceasta imagine: Dumnezeu
este prezentat in Scriptura ca fiind
creatorul a tot ceea ce exista si
originea tuturor fortelor naturale.
Existenta divina preceda in mod
absolut existenta lumii, care este
radical dependenta de Dumnezeu.
Aici se afla ideea de transcendenta:
intre Dumnezeu si lume distanta este
infinita si nu exista o legatura
necesara intre ele. Omul si tot ceea ce
a fost creat ar putea sa nu fie si, in
faptul de a fi, depind intotdeauna de
altcineva, In timp ce Dumnezeu este
si este prin El Insusi. Aceastd distanta
infinita, aceasta neinsemnatate
absoluta a omului in fata lui
Dumnezeu arata ca tot ceea ce exista
este dorit de Dumnezeu cu vointa si
libertatea Sa: tot ceea ce exista este
bun si este rodul iubirii (cf. Gen 1).
Puterea lui Dumnezeu nu este
limitata nici in spatiu, nici in timp, si
de aceea actiunea Sa creatoare este
un dar absolut: este iubire. Puterea



Sa este atat de mare incat vrea sa
mentina relatia cu creaturile Sale;
vrea chiar sa le mantuiasca daca, din
cauza libertatii lor, acestea se
indeparteaza de Creator. Prin
urmare, originea raului trebuie pusa
in legatura cu posibila folosire
abuziva a libertatii de catre om —
ceea ce, de fapt, s-a intamplat, asa
cum este relatat In Geneza: cf. Gen 3
—, sinu cu ceva intrinsec materiei.

In acelasi timp, trebuie si
recunoastem ca, din cauza a ceea ce
tocmai s-a subliniat, Dumnezeu este
o fiinta care actioneaza cu libertate si
iubire. Religiile si filozofia se
intrebau ce este Dumnezeu, dar prin
revelatie, omul este condus sa se
intrebe cine este Dumnezeu (cf.
Compendiu, nr. 37); un Dumnezeu
care vine in intAmpinarea omului si
ii vorbeste ca unui prieten (cf. Ex
33,11). Atat de mult incat Dumnezeu
ii dezvaluie lui Moise numele Sau:
,Eu sunt Cel ce sunt” (Ex 3,14), ca



dovada a fidelitatii Sale fata de
alianta si ca il va insoti in desert,
simbol al ispitelor vietii. Este un
nume misterios ' care, in orice caz,
ne ,face cunoscute bogatiile
continute in misterul sau inefabil:
numai El este, din totdeauna si
pentru totdeauna, cel care
transcende lumea si istoria. El este
Cel care a facut cerul si pamantul.
Este Dumnezeul fidel, mereu
aproape de poporul Sau pentru a-1
salva. Este Sfantul prin excelenta,
«bogat in milostivire» (Ef 2,4), gata
mereu sa ierte. Este fiinta spirituala,
transcendentd, atotputernica,
vesnica, personald, perfecta. Este
adevar si iubire” (Compendiu, nr. 40).

Revelatia este astfel prezentata ca o
noutate absolutd, un dar pe care
omul il primeste de sus si pe care
trebuie sa-1 accepte cu recunostinta
si supunere religioasa. De aceea,
revelatia nu poate fi redusa la simple
asteptari umane, ci merge mult mai



departe: in fata Cuvantului lui
Dumnezeu care se reveleaza, nu este
loc decat pentru adoratie si
multumire, omul cade in genunchi in
fata uimirii unui Dumnezeu care,
fiind transcendent, devine interior,
intimo meo ', mai aproape de mine
decat eu Insumi si care il cautd pe om
in toate situatiile existentei sale:
»,Creatorul cerului si al pamantului,
unicul Dumnezeu care este sursa
intregii fiinte, acest unic Logos
creator, aceasta Ratiune creatoare, il
iubeste personal pe om, ba chiar il
iubeste cu pasiune si vrea la randul
sau sa fie iubit. Prin urmare, aceasta
Ratiune creatoare, care in acelasi
timp iubeste, da viata unei istorii de
iubire (...), o iubire [care] se
manifesta plina de o fidelitate si de o
mila inepuizabile; este o iubire care
iartd dincolo de orice limita” .



2. Cum este Dumnezeu?

Dumnezeul Sfintei Scripturi nu este o
proiectie a omului, deoarece
transcendenta Sa absolutd nu poate
fi descoperita decat din afara lumii
si, prin urmare, ca rod al unei
revelatii, adicd nu exista o revelatie
care sa provina doar din lume. Sau,
cu alte cuvinte, natura, ca loc al
revelatiei lui Dumnezeu ", trimite
intotdeauna la un Dumnezeu
transcendent. Fara aceasta
perspectiva, nu ar fi fost posibil ca
omul sa ajunga la aceste adevaruri.
Dumnezeu este in acelasi timp
exigent " si iubitor, mult mai mult
decat ar indrazni omul sa se astepte.
De fapt, ne putem imagina cu
usurinta un Dumnezeu atotputernic,
dar ne este greu sa recunoastem ca
aceasta atotputernicie ne poate iubi
® Intre conceptia umani si imaginea
revelata a lui Dumnezeu exista, in
acelasi timp, continuitate si
discontinuitate, pentru ca Dumnezeu



este Binele, Frumosul, Fiinta, cum
spunea filozofia, dar In acelasi timp
acest Dumnezeu ma iubeste pe mine,
care nu sunt nimic in comparatie cu
El. Vesnicul cauta vremelnicul, iar
acest lucru ne schimba radical
asteptarile si perspectiva noastra
asupra lui Dumnezeu.

in primul rAnd, Dumnezeu este Unul,
dar nu sens matematic, ca o unitate
numerica sau ca un punt, ci este Unul
in sensul absolut al Binelui, al
Frumosului si al Fiintei din care totul
provine. Se poate spune ca El este
Unul pentru ca nu exista un alt
dumnezeu si pentru ca nu are parti;
dar in acelasi timp trebuie spus ca El
este Unul pentru ca este sursa
intregii unitati. De fapt, fara El, totul
decade si se intoarce la nefiinta:
unitatea Sa este unitatea unei Iubiri
care este si Viata si da viata. Aceasta
unitate este astfel infinit mai mult
decat o simpla negare a
multiplicitatii.



Unitatea duce la recunoasterea lui
Dumnezeu ca fiind singurul
adevarat. Mai mult, El este Adevarul,
masura si sursa a tot ceea ce este
adevarat (cf. Compendiu, nr. 41); si
aceasta pentru ca El este tocmai
Fiinta. Aceasta identificare este
uneori temutd, deoarece se pare ca,
spunand ca adevarul este unul, orice
dialog devine imposibil. De aceea
este atat de necesar sa consideram ca
Dumnezeu nu este adevarat in sensul
uman al termenului, care este
intotdeauna partial. Mai degraba, in
El, Adevarul se identifica cu Fiinta,
cu Binele si cu Frumosul. Nu este un
adevar pur logic si formal, ci un
adevar care se identifica cu iubirea
care este comunicare, in sensul
deplin: revarsare creatoare,
exclusiva si universala in acelasi
timp, viata intima divina impartasita
si participatd de om. Nu este vorba
de adevarul formulelor sau al ideilor,
care sunt intotdeauna insuficiente, ci
de adevarul realului, care in cazul lui



Dumnezeu coincide cu Iubirea. Mai
mult, a spune ca Dumnezeu este
Adevar inseamna ca Adevarul este
Iubire. Acest lucru nu implica nicio
teama si nu limiteaza libertatea.
Astfel, imuabilitatea si unicitatea lui
Dumnezeu coincid cu Adevarul sau,
in masura in care acesta este
adevarul unei Iubiri care nu poate
trece.

Astfel, se vede ca, pentru a intelege
sensul propriu-zis crestin al
atributelor divine, este necesar sa se
uneasca afirmatia atotputerniciei cu
cea a bunatatii si a milei. Numai
dupa ce ai inteles ca Dumnezeu este
omnipotent si etern, te poti deschide
la adevarul coplesitor ca acelasi
Dumnezeu este Iubire, vointa
Binelui, izvorul intregii Frumusete si
al oricarui dar * Iatd de ce datele
oferite de reflectia filozofica sunt
esentiale, chiar daca in unele
privinte insuficiente. Urmarind acest
parcurs de la caracteristicile



percepute ca primare pana la cele
care pot fi intelese doar printr-o
intalnire personald cu Dumnezeu
care se reveleaza, ajungem sa vedem
cum aceste atribute sunt exprimate
in termeni diferiti doar in limbajul
nostru, In timp ce, in realitatea lui
Dumnezeu, ele coincid si se
identifica. Unicul este Cel Adevarat,
iar Cel Adevarat se identifica cu
Binele si [ubirea. Cu o alta imagine,
se poate spune ca ratiunea noastra
limitatd actioneaza putin ca o prisma
care descompune lumina in diferite
culori, fiecare dintre acestea fiind un
atribut al lui Dumnezeu, dar care, in
Dumnezeu, coincid cu insasi Fiinta
sa, care este Viata si sursa Intregii
vietl.

3. Cum il cunoastem pe
Dumnezeu?

Din cele spuse pana acum, putem sti
cum este Dumnezeu din faptele Sale:
numai Intalnirea cu Dumnezeu Cel



care 1l creeaza si il mantuieste pe om
ne poate revela ca El este in acelasi
timp Iubire si izvorul a tot binele.
Astfel, Dumnezeu este recunoscut nu
numai ca un intelect — Logos la greci
— care da rationalitate lumii (pana la
punctul in care unii L-au confundat
cu lumea, asa cum se intdmpla in
filozofia greaca si cum se intdmpla
din nou in unele filozofii moderne),
ci si ca o vointa personald care
creeaza sl iubeste. Este vorba,
asadar, de un Dumnezeu viu; intr-
adevar, de un Dumnezeu care este
Viata insasi. Astfel, ca Fiinta vie,
inzestrata cu vointa, viata si
libertate, Dumnezeu, in perfectiunea
sa infinitd, ramane intotdeauna
incomprehensibil, adica ireductibil la
conceptele umane.

Pornind de la ceea ce exista, de la
miscare, de la perfectiuni etc., se
poate demonstra existenta unei
Fiinte supreme care este sursa
acestei miscari, a perfectiunilor, etc.



Dar pentru a-L cunoaste pe
Dumnezeul personal, care este
Iubire, trebuie sa-L cautam in
actiunea Sa in istorie in favoarea
omenirii si, din acest motiv, este
necesara revelatia. Privind la
lucrarea Sa mantuitoare, descoperim
Fiinta Sa, la fel cum ajungem sa
cunoastem treptat o persoana prin
relatiile cu ea.

in acest sens, a-L cunoaste pe
Dumnezeu consta intotdeauna si
numai in a-L recunoaste, pentru ca El
este infinit mai mare decat noi. Toata
cunoasterea despre El vine de la El si
este darul Sau, rodul deschiderii Sale,
al initiativei Sale. Prin urmare,
atitudinea de abordare a acestei
cunoasteri trebuie sa fie una de
profunda umilinta. Nicio inteligenta
finitd nu poate cuprinde pe Cel care
este infinit, nicio putere nu-L poate
supune pe Cel Atotputernic. il putem
cunoaste doar prin ceea ce ne
daruieste, adica prin participarea la



bunurile Sale, pe baza actelor Sale de
iubire fata de fiecare dintre noi.

Prin urmare, cunoasterea noastra
despre El este Intotdeauna analogica:
in timp ce afirmam ceva despre El in
acelasi timp trebuie s negam ca
aceasta perfectiune este data in El
conform limitarilor pe care le vedem
in creatie. Traditia vorbeste de o
tripla cale: a afirmarii, a negarii si a
eminentei, in care ultima miscare a
ratiunii consta in afirmarea
perfectiunii lui Dumnezeu dincolo de
ceea ce poate gandi omul si care este
la originea tuturor realizarilor
acestei perfectiuni pe care le vedem
in lume. De exemplu, este usor sa
recunosti cd Dumnezeu este mare,
dar este mai dificil sa realizezi ca
este si mic, pentru ca in creatie
marele si micul se contrazic reciproc.
Totusi, daca ne gandim ca a fi mic
poate fi o perfectiune, asa cum se
vede In fenomenul nanotehnologiei,
atunci Dumnezeu trebuie sa fie si



sursa acestei perfectiuni si, in El,
aceasta perfectiune trebuie sa se
identifice cu maretia. Prin urmare,
trebuie sa negam faptul ca El este
mic (sau mare) in sensul limitat care
este dat in lumea creata, pentru a
purifica aceasta atribuire prin
trecerea la eminenta. Un aspect
deosebit de relevant este virtutea
umilintei, pe care grecii nu o
considerau o virtute. Fiind o
desavarsire, virtutea smereniei nu
numai ca este posedata de
Dumnezeu, dar Dumnezeu se
identifica cu ea. Ajungem astfel la
surprinzatoarea concluzie ca
Dumnezeu se identifica cu umilinta,
astfel incat El nu poate fi cunoscut
decat intr-o atitudine de smerenie,
care nu este altceva decat
participarea la darul de Sine.

Toate acestea implica faptul ca

Dumnezeul crestin poate fi cunoscut
prin sacramente si prin rugaciune in
Biserica, care face prezenta lucrarea



Sa mantuitoare pentru oamenii din
toate timpurile.

Bibliografie de baza

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
199-231; 268-274.

- Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice, nr. 36-43; 50.

Lecturi recomandate

- Sfantul Josemaria, Omilia
Lsmerenia”, Prietenii lui Dumnezeu,
nr. 104-109.

- J. Ratzinger, Dumnezeul crestinilor.
Meditatii, Ed. Sigueme, Salamanca
2005.




MAteismul este un fenomen modern
cu radacini religioase, In masura in
care neaga adevarul absolut al lui
Dumnezeu, bazandu-se pe un adevar
la fel de absolut, si anume, negarea
existentei Sale. Tocmai din acest
motiv, ateismul este un fenomen
secundar fata de religie si poate fi
inteles ca o ,credinta” in sens
negativ. Acelasi lucru se poate spune
si despre relativismul contemporan.
Fara revelatie, aceste fenomene de
negatie absoluta ar fi de neconceput.

“17eii erau supusi Sortii, care dirija
totul cu o necesitate adesea lipsita de
sens: de aici sentimentul tragic al
existentei care caracterizeaza
gandirea si literatura greaca.

Bl Dumnezeu se reveleaza lui Moise
ca Dumnezeul cel viu, «Dumnezeul
lui Abraham, Dumnezeul lui Isaac,
Dumnezeul lui Iacob» (Ex 3,6).
Dumnezeu reveleaza, tot lui Moise,
numele sau misterios: «Eu sunt Cel



care sunt (YHWH)». Numele inefabil
al lui Dumnezeu a fost Inlocuit deja
din timpurile Vechiului Testament de
cuvantul Domn. Astfel, in Noul
Testament, Isus, numit Domn, apare
ca Dumnezeu adevarat” (Compendiu,
nr. 38). Numele lui Dumnezeu
admite trei interpretari posibile: 1)
Dumnezeu dezvaluie ca nu este
posibil sa fie cunoscut, inlaturand
din partea omului tentatia de a
profita de prietenia sa cu El, asa cum
se facea cu divinitatile pdgane prin
practici magice, si afirmand propria
transcendenta; 2) potrivit expresiei
ebraice folosite, Dumnezeu afirma ca
va fi mereu cu Moise, pentru ca este
credincios si sta alaturi de cei care se
incred in El; 3) potrivit traducerii
grecesti a Bibliei, Dumnezeu se
manifesta ca insasi Fiinta (cfr.
Compendiu, nr. 39), in armonie cu
intuitiile filozofiei.

“ISfantul Augustin, Confesiuni, nr. 3,
6,11.



B'Benedict al XVI-lea, Discurs la a IV-a
Adunare ecleziala nationala italiana,
19 octombrie 2006.

6]Sf. JToan Paul al II-lea, Enciclica
Fides et ratio, 14-I1X-1998, nr. 19.

"'IDumnezeu ii cere omului - lui
Abram - sa paraseasca pamantul sau,
sa 1si paraseasca valorile sale, se
incredinteaza in cei mici, cere lucruri
dupa o logica diferitd de cea umana,
ca in cazul lui Osea. Este clar ca nu
poate fi o proiectie a aspiratiilor sau
dorintelor umane.

8 'Cum este posibil s ne dim seama
de acest lucru, sa ne dam seama ca
Dumnezeu ne iubeste, si sa nu
devenim noi insine nebuni de
dragoste? Dumnezeu ne iubeste:
Atotputernicul, Cel care a facut cerul
si pamantul” (Sfantul Josemaria, E
Cristos care trece, nr. 144).

1 Dumnezeu se reveleaza Israelului
ca Acela care are o iubire mai



puternica decat aceea a unui tata sau
a unei mame fata de copiii sai ori a
unui mire fatd de mireasa sa. EL, in
Sine Insusi, «este iubire» (1In 4,8.16),
care Se daruieste complet si gratuit si
care ,atat de mult a iubit lumea incat
L-a dat pe Fiul sdu, Unul-nascut, ca
lumea sa fie mantuitad prin EI” (In
3,16-17). Trimitandu-L pe Fiul sau si
pe Duhul Sfant, Dumnezeu reveleaza
ca El Insusi este rdsplata vesnica de
iubire” (Compendiu, nr. 42).

Giulio Maspero

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-
sa/ (25.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/

	Tema a 04-a: Natura lui Dumnezeu și acțiunea Sa
	1. Cine este Dumnezeu?
	2. Cum este Dumnezeu?
	3. Cum Îl cunoaștem pe Dumnezeu?


