
opusdei.org

Tema a 04-a: Natura
lui Dumnezeu și
acțiunea Sa

În fața Cuvântului lui
Dumnezeu care se revelează,
nu este loc decât pentru
adorație și mulțumire; omul
cade în genunchi în fața unui
Dumnezeu care, fiind
transcendent, este „interior
intimo meo”.

23.10.2021



1. Cine este Dumnezeu?

De-a lungul istoriei, fiecare cultură
și-a pus această întrebare, atât de
mult încât primele semne de
civilizație se regăsesc de obicei în
sfera religioasă și cultică. Credința în
Dumnezeu fundamentală pentru
oamenii din toate timpurile [1].
Diferența esențială este în ce
Dumnezeu se crede. De fapt, în unele
religii păgâne, omul se închina
forțelor naturii ca manifestări
concrete ale sacrului și avea o
pluralitate de zei ordonată ierarhic.
În Grecia antică, de exemplu,
divinitatea supremă dintr-un
panteon de zei era, de asemenea,
guvernată de o necesitate absolută,
care cuprindea lumea și zeii înșiși [2].
Pentru numeroși cercetători ai
istoriei religiilor, la multe popoare a
existat o pierdere progresivă față de
o „revelație primordială” a
Dumnezeului unic; dar, în orice caz,
chiar și în cultele cele mai degradate



se pot găsi în obiceiurile lor sclipiri
sau urme ale unei adevărate
religiozități: adorație, sacrificiu,
preoție, ofrandă, rugăciune, aducere
de mulțumire, etc.

Rațiunea, atât în Grecia, cât și în alte
părți, a încercat să purifice religia,
arătând că divinitatea supremă
trebuia identificată cu Binele,
Frumusețea și Ființa însăși, ca sursă
a tot ceea ce este bun, a tot ceea ce
este frumos și a tot ceea ce există.
Dar acesta ridică și alte probleme, și
anume înstrăinarea credincioșilor de
Dumnezeu, căci divinitatea supremă
era astfel izolată într-o autarhie
perfectă, deoarece însăși
posibilitatea de a stabili relații cu
divinitatea era văzută ca un semn de
slăbiciune. În plus, nici prezența
răului, care pare oarecum necesară,
nu este rezolvată, deoarece
principiul suprem este legat de lume
printr-un lanț de ființe intermediare,
fără întrerupere.



Revelația iudeo-creștină a schimbat
radical această imagine: Dumnezeu
este prezentat în Scriptură ca fiind
creatorul a tot ceea ce există și
originea tuturor forțelor naturale.
Existența divină precedă în mod
absolut existența lumii, care este
radical dependentă de Dumnezeu.
Aici se află ideea de transcendență:
între Dumnezeu și lume distanța este
infinită și nu există o legătură
necesară între ele. Omul și tot ceea ce
a fost creat ar putea să nu fie și, în
faptul de a fi, depind întotdeauna de
altcineva, în timp ce Dumnezeu este
și este prin El Însuși. Această distanță
infinită, această neînsemnătate
absolută a omului în fața lui
Dumnezeu arată că tot ceea ce există
este dorit de Dumnezeu cu voința și
libertatea Sa: tot ceea ce există este
bun și este rodul iubirii (cf. Gen 1).
Puterea lui Dumnezeu nu este
limitată nici în spațiu, nici în timp, și
de aceea acțiunea Sa creatoare este
un dar absolut: este iubire. Puterea



Sa este atât de mare încât vrea să
mențină relația cu creaturile Sale;
vrea chiar să le mântuiască dacă, din
cauza libertății lor, acestea se
îndepărtează de Creator. Prin
urmare, originea răului trebuie pusă
în legătură cu posibila folosire
abuzivă a libertății de către om –
ceea ce, de fapt, s-a întâmplat, așa
cum este relatat în Geneză: cf. Gen 3
– , și nu cu ceva intrinsec materiei.

În același timp, trebuie să
recunoaștem că, din cauza a ceea ce
tocmai s-a subliniat, Dumnezeu este
o ființă care acționează cu libertate și
iubire. Religiile și filozofia se
întrebau ce este Dumnezeu, dar prin
revelație, omul este condus să se
întrebe cine este Dumnezeu (cf. 
Compendiu, nr. 37); un Dumnezeu
care vine în întâmpinarea omului și
îi vorbește ca unui prieten (cf. Ex
33,11). Atât de mult încât Dumnezeu
îi dezvăluie lui Moise numele Său:
„Eu sunt Cel ce sunt” (Ex 3,14), ca



dovadă a fidelității Sale față de
alianță și că îl va însoți în deșert,
simbol al ispitelor vieții. Este un
nume misterios [3] care, în orice caz,
ne „face cunoscute bogățiile
conținute în misterul său inefabil:
numai El este, din totdeauna și
pentru totdeauna, cel care
transcende lumea şi istoria. El este
Cel care a făcut cerul și pământul.
Este Dumnezeul fidel, mereu
aproape de poporul Său pentru a‑l
salva. Este Sfântul prin excelență,
«bogat în milostivire» (Ef 2,4), gata
mereu să ierte. Este ființa spirituală,
transcendentă, atotputernică,
veșnică, personală, perfectă. Este
adevăr și iubire” (Compendiu, nr. 40).

Revelația este astfel prezentată ca o
noutate absolută, un dar pe care
omul îl primește de sus și pe care
trebuie să-l accepte cu recunoștință
și supunere religioasă. De aceea,
revelația nu poate fi redusă la simple
așteptări umane, ci merge mult mai



departe: în fața Cuvântului lui
Dumnezeu care se revelează, nu este
loc decât pentru adorație și
mulțumire, omul cade în genunchi în
fața uimirii unui Dumnezeu care,
fiind transcendent, devine interior,
intimo meo [4], mai aproape de mine
decât eu însumi și care îl caută pe om
în toate situațiile existenței sale:
„Creatorul cerului și al pământului,
unicul Dumnezeu care este sursa
întregii ființe, acest unic Logos
creator, această Rațiune creatoare, îl
iubește personal pe om, ba chiar îl
iubește cu pasiune și vrea la rândul
său să fie iubit. Prin urmare, această
Rațiune creatoare, care în același
timp iubește, dă viață unei istorii de
iubire (...), o iubire [care] se
manifestă plină de o fidelitate și de o
milă inepuizabile; este o iubire care
iartă dincolo de orice limită” [5].



2. Cum este Dumnezeu?

Dumnezeul Sfintei Scripturi nu este o
proiecție a omului, deoarece
transcendența Sa absolută nu poate
fi descoperită decât din afara lumii
și, prin urmare, ca rod al unei
revelații, adică nu există o revelație
care să provină doar din lume. Sau,
cu alte cuvinte, natura, ca loc al
revelației lui Dumnezeu [6], trimite
întotdeauna la un Dumnezeu
transcendent. Fără această
perspectivă, nu ar fi fost posibil ca
omul să ajungă la aceste adevăruri.
Dumnezeu este în același timp
exigent [7] și iubitor, mult mai mult
decât ar îndrăzni omul să se aștepte.
De fapt, ne putem imagina cu
ușurință un Dumnezeu atotputernic,
dar ne este greu să recunoaștem că
această atotputernicie ne poate iubi 
[8]. Între concepția umană și imaginea
revelată a lui Dumnezeu există, în
același timp, continuitate și
discontinuitate, pentru că Dumnezeu



este Binele, Frumosul, Ființa, cum
spunea filozofia, dar în același timp
acest Dumnezeu mă iubește pe mine,
care nu sunt nimic în comparație cu
El. Veșnicul caută vremelnicul, iar
acest lucru ne schimbă radical
așteptările și perspectiva noastră
asupra lui Dumnezeu.

În primul rând, Dumnezeu este Unul,
dar nu sens matematic, ca o unitate
numerică sau ca un punt, ci este Unul
în sensul absolut al Binelui, al
Frumosului și al Ființei din care totul
provine. Se poate spune că El este
Unul pentru că nu există un alt
dumnezeu și pentru că nu are părți;
dar în același timp trebuie spus că El
este Unul pentru că este sursa
întregii unități. De fapt, fără El, totul
decade și se întoarce la neființă:
unitatea Sa este unitatea unei Iubiri
care este și Viață și dă viață. Această
unitate este astfel infinit mai mult
decât o simplă negare a
multiplicității.



Unitatea duce la recunoașterea lui
Dumnezeu ca fiind singurul
adevărat. Mai mult, El este Adevărul,
măsura și sursa a tot ceea ce este
adevărat (cf. Compendiu, nr. 41); și
aceasta pentru că El este tocmai
Ființa. Această identificare este
uneori temută, deoarece se pare că,
spunând că adevărul este unul, orice
dialog devine imposibil. De aceea
este atât de necesar să considerăm că
Dumnezeu nu este adevărat în sensul
uman al termenului, care este
întotdeauna parțial. Mai degrabă, în
El, Adevărul se identifică cu Ființa,
cu Binele și cu Frumosul. Nu este un
adevăr pur logic și formal, ci un
adevăr care se identifică cu iubirea
care este comunicare, în sensul
deplin: revărsare creatoare,
exclusivă și universală în același
timp, viață intimă divină împărtășită
și participată de om. Nu este vorba
de adevărul formulelor sau al ideilor,
care sunt întotdeauna insuficiente, ci
de adevărul realului, care în cazul lui



Dumnezeu coincide cu Iubirea. Mai
mult, a spune că Dumnezeu este
Adevăr înseamnă că Adevărul este
Iubire. Acest lucru nu implică nicio
teamă și nu limitează libertatea.
Astfel, imuabilitatea și unicitatea lui
Dumnezeu coincid cu Adevărul său,
în măsura în care acesta este
adevărul unei Iubiri care nu poate
trece.

Astfel, se vede că, pentru a înțelege
sensul propriu-zis creștin al
atributelor divine, este necesar să se
unească afirmația atotputerniciei cu
cea a bunătății și a milei. Numai
după ce ai înțeles că Dumnezeu este
omnipotent și etern, te poți deschide
la adevărul copleșitor că același
Dumnezeu este Iubire, voința
Binelui, izvorul întregii Frumusețe și
al oricărui dar [9] Iată de ce datele
oferite de reflecția filozofică sunt
esențiale, chiar dacă în unele
privințe insuficiente. Urmărind acest
parcurs de la caracteristicile



percepute ca primare până la cele
care pot fi înțelese doar printr-o
întâlnire personală cu Dumnezeu
care se revelează, ajungem să vedem
cum aceste atribute sunt exprimate
în termeni diferiți doar în limbajul
nostru, în timp ce, în realitatea lui
Dumnezeu, ele coincid și se
identifică. Unicul este Cel Adevărat,
iar Cel Adevărat se identifică cu
Binele și Iubirea. Cu o altă imagine,
se poate spune că rațiunea noastră
limitată acționează puțin ca o prismă
care descompune lumina în diferite
culori, fiecare dintre acestea fiind un
atribut al lui Dumnezeu, dar care, în
Dumnezeu, coincid cu însăși Ființa
sa, care este Viață și sursa întregii
vieți.

3. Cum Îl cunoaștem pe
Dumnezeu?

Din cele spuse până acum, putem ști
cum este Dumnezeu din faptele Sale:
numai întâlnirea cu Dumnezeu Cel



care îl creează și îl mântuiește pe om
ne poate revela că El este în același
timp Iubire și izvorul a tot binele.
Astfel, Dumnezeu este recunoscut nu
numai ca un intelect – Logos la greci
– care dă raționalitate lumii (până la
punctul în care unii L-au confundat
cu lumea, așa cum se întâmpla în
filozofia greacă și cum se întâmplă
din nou în unele filozofii moderne),
ci și ca o voință personală care
creează și iubește. Este vorba,
așadar, de un Dumnezeu viu; într-
adevăr, de un Dumnezeu care este
Viața însăși. Astfel, ca Ființă vie,
înzestrată cu voință, viață și
libertate, Dumnezeu, în perfecțiunea
sa infinită, rămâne întotdeauna
incomprehensibil, adică ireductibil la
conceptele umane.

Pornind de la ceea ce există, de la
mișcare, de la perfecțiuni etc., se
poate demonstra existența unei
Ființe supreme care este sursa
acestei mișcări, a perfecțiunilor, etc.



Dar pentru a-L cunoaște pe
Dumnezeul personal, care este
Iubire, trebuie să-L căutăm în
acțiunea Sa în istorie în favoarea
omenirii și, din acest motiv, este
necesară revelația. Privind la
lucrarea Sa mântuitoare, descoperim
Ființa Sa, la fel cum ajungem să
cunoaștem treptat o persoană prin
relațiile cu ea.

În acest sens, a-L cunoaște pe
Dumnezeu constă întotdeauna și
numai în a-L recunoaște, pentru că El
este infinit mai mare decât noi. Toată
cunoașterea despre El vine de la El și
este darul Său, rodul deschiderii Sale,
al inițiativei Sale. Prin urmare,
atitudinea de abordare a acestei
cunoașteri trebuie să fie una de
profundă umilință. Nicio inteligență
finită nu poate cuprinde pe Cel care
este infinit, nicio putere nu-L poate
supune pe Cel Atotputernic. Îl putem
cunoaște doar prin ceea ce ne
dăruiește, adică prin participarea la



bunurile Sale, pe baza actelor Sale de
iubire față de fiecare dintre noi.

Prin urmare, cunoașterea noastră
despre El este întotdeauna analogică:
în timp ce afirmăm ceva despre El, în
același timp trebuie să negăm că
această perfecțiune este dată în El
conform limitărilor pe care le vedem
în creație. Tradiția vorbește de o
triplă cale: a afirmării, a negării și a
eminenței, în care ultima mișcare a
rațiunii constă în afirmarea
perfecțiunii lui Dumnezeu dincolo de
ceea ce poate gândi omul și care este
la originea tuturor realizărilor
acestei perfecțiuni pe care le vedem
în lume. De exemplu, este ușor să
recunoști că Dumnezeu este mare,
dar este mai dificil să realizezi că
este și mic, pentru că în creație
marele și micul se contrazic reciproc.
Totuși, dacă ne gândim că a fi mic
poate fi o perfecțiune, așa cum se
vede în fenomenul nanotehnologiei,
atunci Dumnezeu trebuie să fie și



sursa acestei perfecțiuni și, în El,
această perfecțiune trebuie să se
identifice cu măreția. Prin urmare,
trebuie să negăm faptul că El este
mic (sau mare) în sensul limitat care
este dat în lumea creată, pentru a
purifica această atribuire prin
trecerea la eminență. Un aspect
deosebit de relevant este virtutea
umilinței, pe care grecii nu o
considerau o virtute. Fiind o
desăvârșire, virtutea smereniei nu
numai că este posedată de
Dumnezeu, dar Dumnezeu se
identifică cu ea. Ajungem astfel la
surprinzătoarea concluzie că
Dumnezeu se identifică cu umilința,
astfel încât El nu poate fi cunoscut
decât într-o atitudine de smerenie,
care nu este altceva decât
participarea la darul de Sine.

Toate acestea implică faptul că
Dumnezeul creștin poate fi cunoscut
prin sacramente și prin rugăciune în
Biserică, care face prezentă lucrarea



Sa mântuitoare pentru oamenii din
toate timpurile.

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
199-231; 268-274.

- Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice, nr. 36-43; 50.

Lecturi recomandate

- Sfântul Josemaría, Omilia
„Smerenia”, Prietenii lui Dumnezeu,
nr. 104-109.

- J. Ratzinger, Dumnezeul creștinilor.
Meditații, Ed. Sígueme, Salamanca
2005.



[1]Ateismul este un fenomen modern
cu rădăcini religioase, în măsura în
care neagă adevărul absolut al lui
Dumnezeu, bazându-se pe un adevăr
la fel de absolut, și anume, negarea
existenței Sale. Tocmai din acest
motiv, ateismul este un fenomen
secundar față de religie și poate fi
înțeles ca o „credință” în sens
negativ. Același lucru se poate spune
și despre relativismul contemporan.
Fără revelație, aceste fenomene de
negație absolută ar fi de neconceput.

[2]Zeii erau supuși Sorții, care dirija
totul cu o necesitate adesea lipsită de
sens: de aici sentimentul tragic al
existenței care caracterizează
gândirea și literatura greacă.

[3]„Dumnezeu se revelează lui Moise
ca Dumnezeul cel viu, «Dumnezeul
lui Abraham, Dumnezeul lui Isaac,
Dumnezeul lui Iacob» (Ex 3,6).
Dumnezeu revelează, tot lui Moise,
numele său misterios: «Eu sunt Cel



care sunt (YHWH)». Numele inefabil
al lui Dumnezeu a fost înlocuit deja
din timpurile Vechiului Testament de
cuvântul Domn. Astfel, în Noul
Testament, Isus, numit Domn, apare
ca Dumnezeu adevărat” (Compendiu,
nr. 38). Numele lui Dumnezeu
admite trei interpretări posibile: 1)
Dumnezeu dezvăluie că nu este
posibil să fie cunoscut, înlăturând
din partea omului tentația de a
profita de prietenia sa cu El, așa cum
se făcea cu divinitățile păgâne prin
practici magice, și afirmând propria
transcendență; 2) potrivit expresiei
ebraice folosite, Dumnezeu afirmă că
va fi mereu cu Moise, pentru că este
credincios și stă alături de cei care se
încred în El; 3) potrivit traducerii
grecești a Bibliei, Dumnezeu se
manifestă ca însăși Ființa (cfr. 
Compendiu, nr. 39), în armonie cu
intuițiile filozofiei.

[4]Sfântul Augustin, Confesiuni, nr. 3,
6, 11.



[5]Benedict al XVI-lea, Discurs la a IV-a
Adunare eclezială națională italiană,
19 octombrie 2006.

[6]Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Fides et ratio, 14-IX-1998, nr. 19.

[7]Dumnezeu îi cere omului – lui
Abram – să părăsească pământul său,
să își părăsească valorile sale, se
încredințează în cei mici, cere lucruri
după o logică diferită de cea umană,
ca în cazul lui Osea. Este clar că nu
poate fi o proiecție a aspirațiilor sau
dorințelor umane.

[8]„Cum este posibil să ne dăm seama
de acest lucru, să ne dăm seama că
Dumnezeu ne iubește, și să nu
devenim noi înșine nebuni de
dragoste? Dumnezeu ne iubește:
Atotputernicul, Cel care a făcut cerul
și pământul” (Sfântul Josemaría, E
Cristos care trece, nr. 144).

[9] „Dumnezeu se revelează Israelului
ca Acela care are o iubire mai



puternică decât aceea a unui tată sau
a unei mame față de copiii săi ori a
unui mire față de mireasa sa. El, în
Sine Însuși, «este iubire» (1In 4,8.16),
care Se dăruiește complet și gratuit și
care „atât de mult a iubit lumea încât
L‑a dat pe Fiul său, Unul‑născut, ca
lumea să fie mântuită prin El” (In
3,16‑17). Trimițându‑L pe Fiul său și
pe Duhul Sfânt, Dumnezeu revelează
că El Însuși este răsplată veșnică de
iubire” (Compendiu, nr. 42).

Giulio Maspero

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-
sa/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-4-a-natura-lui-dumnezeu-si-actiunea-sa/

	Tema a 04-a: Natura lui Dumnezeu și acțiunea Sa
	1. Cine este Dumnezeu?
	2. Cum este Dumnezeu?
	3. Cum Îl cunoaștem pe Dumnezeu?


