
opusdei.org

Tema a 27-a:
Libertatea, legea și
conștiința

Dumnezeu a dorit libertatea
pentru ca omul să-L poată căuta
fără constrângere pe Creatorul
și Răscumpărătorul său.

29.06.2023

1. Libertatea copiilor lui
Dumnezeu

Libertatea umană are mai multe
dimensiuni. Libertatea ca lipsă de
constrângere este aceea de care se



bucură persoana care poate realiza
în exterior ceea ce a hotărât să facă,
fără impuneri sau piedici ale
agenților externi; astfel, se vorbește
despre libertatea de exprimare,
libertatea de întrunire, etc. 
Libertatea de alegere sau libertatea
psihologică înseamnă absența nevoii
interne pentru a alege un lucru sau
altul; nu se mai referă la posibilitatea
de a face, ci de a decide în mod
autonom, fără a fi supus unui
determinism intern. În sens moral,
libertatea se referă, în schimb, la
capacitatea de a afirma și a iubi
binele; acesta este obiectul liberului
arbitru, evitând ca omul să fie
înrobit de patimi dezordonate și de
păcat.

Dumnezeu a dorit libertatea omului,
astfel încât acesta „să-L caute
spontan pe Creatorul său și,
atașându-se de El, să ajungă, în
libertate, la perfecțiunea deplină și
fericită. Demnitatea omului



presupune ca acesta să acționeze
conform unei alegeri conștiente și
libere, adică în mod personal, împins
și călăuzit dinlăuntru, și nu dintr-un
impuls interior orb sau dintr-o pură
constrângere externă. Omul
dobândește o asemenea demnitate
când, eliberându-se de orice robie a
patimilor, se îndreaptă spre scopul
său într-o alegere liberă a binelui și
își procură în mod eficient mijloacele
corespunzătoare prin efortul și
priceperea sa” [1].

Libertatea față de coerciții externe,
față de necesitățile interne și de
patimile dezordonate, într-un cuvânt,
libertatea umană deplină are o mare
valoare, pentru că numai ea face
posibilă dragostea (afirmarea liberă
a binelui pentru el însuși) și, prin
urmare, iubirea lui Dumnezeu ca cel
mai mare bine. Ea este o calitate cu
care omul imită iubirea divină și
ajunge la scopul pentru care a fost
creat. În acest sens, se afirmă că „este



la om un semn privilegiat al chipului
lui Dumnezeu” [2].

Sfânta Scriptură consideră libertatea
omului din perspectiva istoriei
mântuirii. Din cauza primei căderi,
libertatea pe care omul a primit-o de
la Dumnezeu a rămas îngrădită, deși
nu a fost complet coruptă, omul fiind
înrobit de păcat (cf. Catehism,
1739-1740). Prin Crucea sa glorioasă,
anunțată și pregătită de economia
Vechiului Testament, „Cristos a
dobândit mântuirea tuturor
oamenilor. El i-a răscumpărat din
păcatul care îi ţinea în
robie” (Catehism, 1741). Doar
colaborând cu harul pe care
Dumnezeu îl dă omului prin Cristos,
ne putem bucura de deplină libertate
în sens moral: „Pentru libertate ne-a
făcut Cristos liberi” (Gal 5,1) (cf. 
Catehism, 1742).

Posibilitatea ca omul să păcătuiască
nu l-a făcut pe Dumnezeu să renunțe



la creația lui gratuită. Autoritățile
umane trebuie să respecte libertatea
și să nu stabilească mai multe limite
decât cele impuse de legile drepte.
Dar, în același timp, nu trebuie uitat
că nu este suficient ca deciziile unui
om să fie libere astfel încât ele să
devină bune și, din această cauză,
doar în lumina marii valori a liberei
afirmări a binelui din partea omului
se înțelege, de asemenea, cerința
etică de a respecta libertatea lui
failibilă.

2. Legea morală naturală

Conceptul de drept este analog.
Legea naturală, legea cea nouă sau
legea lui Cristos, legile umane
politice și bisericești sunt legi morale
într-un sens foarte diferit, deși toate
au ceva în comun.

Legea eternă este planul Înțelepciunii
divine de a conduce toată creația
spre scopul ei [3] ; în ceea ce privește



rasa umană, ea corespunde cu planul
etern de mântuire al lui Dumnezeu,
care ne-a chemat în Cristos „ca să fim
sfinți şi neprihăniți înaintea lui”,
„alegându-ne de mai înainte spre
înfiere, prin Isus Cristos” (Ef 1,4-5).

Dumnezeu conduce fiecare creatură
până la scopul ei, în funcție de firea
sa. Mai exact, „Dumnezeu se
îngrijește de oameni altfel decât de
ființele nepersonale: nu «din
exterior», prin legile naturii fizice, ci
«din interior», prin rațiune, care,
cunoscând Legea veșnică a lui
Dumnezeu printr-o lumină naturală,
este în măsură să-i arate omului
direcția corectă a conduitei sale
libere” [4].

Legea morală naturală este felul în
care legea eternă se arată într-o
creatură rațională [5]. „Este însăși
Legea veșnică, înscrisă în ființele
înzestrate cu rațiune și care le înclină
spre actul și scopul care le sunt



proprii” [6]. Prin urmare, este o lege
divină (divino-naturală). Este aceeași
lumină a rațiunii care permite ca
omul să discearnă binele și răul și
care are putere de lege ca voce și
interpret al celei mai înalte rațiuni a
lui Dumnezeu, la care participă
spiritul nostru și la care libertatea
noastră aderă [7]. Se numește 
naturală, deoarece constă în lumina
rațiunii pe care fiecare om o are prin
natura sa.

Legea morală naturală este un prim
pas în comunicarea către întreaga
omenire, a planului divin de
mântuire, a cărui cunoaștere
completă este posibilă numai prin
Revelație. Legea naturală „are drept
pivot aspirația și supunerea față de
Dumnezeu, izvorul şi judecătorul a
tot binele, precum şi perceperea
aproapelui ca egal cu tine
însuți” (Catehism, 1955).



- Proprietăți. Legea morală naturală
este universală, deoarece se extinde
la fiecare persoană umană, din toate
timpurile (cf. Catehism, 1956). „Este 
imuabilă și permanentă, de-a lungul
variațiilor istoriei; ea dăinuie sub
fluxul ideilor și al moravurilor și le
sprijină progresul. Regulile care o
exprimă rămân substanțial
valabile” (Catehism, 1958) [8]. Este 
obligatorie, deoarece, pentru a tinde
spre Dumnezeu, omul trebuie să
înfăptuiască binele și să evite răul în
mod liber; și pentru aceasta, trebuie
să fie capabil să deosebească binele
de răul, ceea ce se întâmplă înainte
de toate datorită luminii rațiunii
naturale [9]. Respectarea legii morale
naturale poate fi uneori dificilă, dar
niciodată nu este imposibilă [10].

- Cunoașterea dreptului natural.
Preceptele dreptului natural pot să
fie cunoscute de orice om prin
rațiune. Cu toate acestea, de fapt, nu
toate preceptele sunt percepute de



toată lumea într-un mod clar și
imediat (cf. Catehism, 1960).
Cunoașterea lor eficientă poate fi
condiționată de dispozițiile personale
ale fiecăruia, de mediul social și
cultural, de educația primită etc.
Întrucât, în situația actuală,
consecințele păcatului nu au fost în
totalitate eliminate, harul și revelația
sunt necesare omului pentru ca
adevărurile religioase și morale să
poată fi cunoscute „de toți, fără
greutate, cu certitudine fermă și fără
amestec de eroare” [11].

3. Legea divino-pozitivă

Legea antică, revelată de Dumnezeu
lui Moise, „este primul stadiu al legii
revelate. Prescripțiile ei morale sunt
rezumate în cele zece
porunci” (Catehism, 1962), care
exprimă concluzii imediate ale legii
morale naturale. Întreaga economie
a Vechiului Testament este ordonată



să pregătească, să anunțe și să
semnifice venirea Mântuitorului [12].

Legea cea nouă sau Legea
evanghelică sau Legea lui Cristos
„este harul Duhului Sfânt dăruit prin
credința în Cristos. Poruncile
exterioare, menționate și ele în
Evanghelie, predispun la acest har
sau îi produc efectele în viață” [13].

Elementul principal al Legii lui
Cristos este harul Duhului Sfânt, care
vindecă omul întreg și se manifestă
în credința care lucrează prin
dragoste [14]. În mod fundamental,
este o lege internă, care dă puterea
interioară de a realiza ceea ce învață.
În al doilea rând, este și o lege scrisă,
care este găsită în învățăturile
Domnului (Predica de pe munte,
Fericirile etc.) și în cateheza morală a
apostolilor, care pot fi rezumate în
porunca iubirii. Acest al doilea
element nu are o importanță
secundară, deoarece harul Duhului



Sfânt, infuzat în inima
credinciosului, implică în mod
necesar „a trăi conform Duhului” și
se exprimă prin „roadele Duhului”, la
care se opun „lucrările cărnii” (cf. Ga
5,16-26).

Biserica, cu Magisteriul ei, este
interpret autentic al dreptului
natural (cf. Catehism, 2036). Această
misiune nu se limitează numai la
credincioși, ci asta – prin porunca lui
Cristos: euntes, docete omnes gentes;
„Mergeți și învățați toate
neamurile” (Mt 28,19) – se referă la
toți oamenii. De aici vine
responsabilitatea creștinilor în
învățarea legii morale naturale,
întrucât, prin credință și cu ajutorul
Magisteriului, ei o știu mai ușor și
fără greșeli.

4. Legile civile

Legile civile sunt reglementările
emise de către autoritățile de stat (în



general de către organul legislativ de
stat), cu scopul de a promulga , de a
face explicite sau de a specifica
cerințele legii morale naturale,
necesare pentru a face posibilă și a
reglementa în mod corect viața
cetățenilor din sfera societății
organizate politic [15]. În principal,
acestea trebuie să garanteze pacea și
securitatea, libertatea, dreptatea,
protecția drepturilor fundamentale
ale persoanei și moralitatea publică 
[16].

Virtutea dreptății implică obligația
morală de a respecta legile civile
juste. Gravitatea acestei obligații
depinde de importanța conținutului
legii respective pentru binele comun
al societății.

Actele normative care se opun legii
morale naturale și binelui comun al
societății sunt nedrepte. Mai precis,
sunt nedrepte acele legi:



1) care interzic să facă ceva ce,
pentru cetățeni, este moralmente
obligatoriu sau care poruncesc să
facă ceva ce nu poate fi făcut fără
vinovăție morală;

2) cele care dăunează în mod clar sau
lipsesc de protecția cuvenită valorile
care aparțin binelui comun: viața,
dreptatea, drepturile fundamentale
ale persoanei, căsătoria sau familia
etc.;

3) cele care nu sunt promulgate în
mod legitim;

4) cele care nu distribuie în mod
echitabil și proporțional între
cetățeni sarcinile și beneficiile.

Legile civile nedrepte nu obligă în
conștiință; dimpotrivă, există pentru
fiecare persoană obligația morală de
a nu urma prescripțiile lor, mai ales
dacă sunt nedrepte din motivele
indicate la 1) și 2), de a-și exprima a
dezacordul și de a încerca să le



schimbe cât mai curând posibil sau
măcar să le reducă efectele negative.
Uneori, va fi necesar să se recurgă la
obiecție de conștiință (cf. Catehism,
2242-2243) [17].

5. Legile bisericești și
poruncile Bisericii

Pentru a-i salva pe oameni,
Dumnezeu a dorit ca ei să formeze o
societate [18]: Biserica, întemeiată de
Isus Cristos și înzestrată de El cu
toate mijloacele pentru a-și îndeplini
scopul supranatural, care este
mântuirea sufletelor. Printre aceste
mijloace se numără puterea
legislativă, pe care o au Pontiful
Roman pentru Biserica universală și
Episcopii diecezani – și alte autorități
asemănătoare – pentru
circumscripțiile proprii. Majoritatea
legilor universale sunt cuprinse în
Codul de Drept Canonic. Există un
Cod pentru credincioșii de rit latin și
altul pentru cei de rit oriental.



Legile bisericești leagă cu o obligație
morală reală [19]. Încălcarea lor poate
să fie păcat de moarte sau lesne-
iertător, în funcție de gravitatea
materiei reglementate.

Principalele porunci ale Bisericii sunt
cinci: prima, să participi la Sfânta
Liturghie duminicile și în zilele de
sărbătoare de poruncă (cf. Catehism,
2042); a doua, să-ți mărturisești
păcatele de moarte cel puțin o dată
pe an și în pericol de moarte și dacă
vei primi Sfânta Împărtășanie
(cf.Catehism, 2042); a 3-a, să primești
Sfânta Împărtășanie cel puțin o dată
pe an, de Paști (cf. Catehism, 2042); a
4-a, să ţii posturile rânduite de sfânta
Biserică și să nu mănânci carne în
zilele oprite (cf. Catehism, 2043); a 5-
a, să vii în ajutorul necesităților
Bisericii (cf. Catehism, 2043).



6. Libertatea și legea

Există modalități de a pune
problemele morale afirmând că
cerințele etice conținute de legea
naturală sunt externe libertății.
Libertatea și legea par a fi atunci
realități opuse și limitate reciproc: ca
și cum libertatea ar începe acolo
unde legea se încheie și invers.

Realitatea este că comportamentul
liber nu provine din instinct sau
dintr-o nevoie fizică sau biologică, ci
este conturat de fiecare persoană în
conformitate cu cunoașterea pe care
o are despre bine și rău: ea face liber
binele cuprins în legea morală și
evită tot liber răul cunoscut prin
aceeași lege.

Negarea binelui care se cunoaște
prin legea morală nu este libertate, ci
păcat. Așadar, ceea ce se opune legii
morale este păcatul, nu libertatea.
Legea, într-adevăr, indică faptul că



este necesară corectarea dorințelor
care ne împing să înfăptuim acțiuni
păcătoase: dorințe de răzbunare,
violență, furt etc. Dar acea indicație
morală pe care legea ne-o oferă nu
este opusă libertății – care tinde
întotdeauna la afirmarea generoasă
a binelui –, nici nu presupune o
constrângere: în ciuda cunoașterii
legii morale omul întotdeauna își
păstrează nefericita posibilitate de a
păcătui. „A face răul nu este o
eliberare, ci o sclavie. (…) Cel care îl
înfăptuiește va spune, probabil, că s-
a comportat după preferințele sale,
dar nu va reuși să vorbească cu
vocea adevăratei libertăți: pentru că
s-a făcut sclavul a ceea ce a ales, şi a
ales ceea ce este mai rău, absența lui
Dumnezeu, și acolo nu există
libertate” [20].

O problemă aparte este că legile și
reglementările oamenilor, din cauza
generalității și a conciziei termenilor
cu care sunt exprimate pot să nu fie



întotdeauna un indicator fidel al ceea
ce o anumită persoană trebuie să
facă. Persoana bine formată știe că,
în aceste cazuri concrete, trebuie să
facă ceea ce ea știe sigur că este bun 
[21]. Dar nu există niciun caz în care
este bine să înfăptuiești acțiuni
intrinsec rele, interzise de preceptele
negative ale legii morale naturale sau
de legea pozitivă divină (adulter,
omor deliberat, etc.) [22].

7. Conștiința morală

„Conștiința morală este o judecată a
rațiunii, prin care persoana umană
recunoaşte calitatea morală a unui
act concret pe care intenționează să-l
facă” (Catehism, 1778). „Conștiința
formulează astfel obligația morală în
lumina legii naturale: și anume
obligația de a face ceea ce omul
cunoaște ca fiind un bine ce îi este
desemnat aici și acum” de această
judecată care este în el însuși [23].



Conștiința este o „normă apropiată
de moralitatea personală” [24], de
aceea, atunci când acționezi
împotriva ei, comiți un rău moral.
Acest rol de normă apropiată
aparține conștiinței nu pentru că este
norma supremă [25], ci pentru că are
față de persoană un caracter ultim
inevitabil: „Judecata conștiinței
afirmă «în ultimă instanță»
conformitatea unui comportament
concret cu legea” [26]. Atunci când o
persoană judecă cu siguranță, după
ce a examinat problema cu toate
mijloacele care îi stau la dispoziție,
nu există nicio altă instanță
ulterioară, o conștiință a conștiinței,
o judecată a judecății, pentru că,
altfel, ea ar merge la infinit.

O conștiință dreaptă sau adevărată
este cea care judecă cu acuratețe
calitatea morală a unui act și 
conștiința greșită cea care nu atinge
adevărul, considerând ca fiind o
acțiune bună pe aceea care este, de



fapt, rea, sau invers. Cauza erorii de
conștiință este ignoranța, care poate
fi invincibilă(și nevinovată), dacă
domină o persoană într-o asemenea
măsură încât nu există nicio șansă s-
o recunoască și s-o alunge sau de
învins (și vinovată), dacă ar putea fi
recunoscută și depășită, dar rămâne,
pentru că persoana nu vrea să
depună efortul pentru a ieși din ea 
[27]. Conștiința vinovat greșită nu
scuză păcatul și chiar îl poate agrava.

Conștiința este certă atunci când
judecă cu siguranța morală că nu se
înșală. Se spune că este probabilă,
atunci când judecă cu convingerea că
există o anumită probabilitate de
eroare, dar aceasta este mai mică
decât probabilitatea de a nimeri. Se
spune că este îndoielnicăatunci când
probabilitatea de a greși se crede că
este egală sau mai mare decât
probabilitatea de a izbuti. În cele din
urmă, ea este numită perplexă
întrucât nu îndrăznește să judece,



pentru că crede că este păcat atât să
înfăptuiești o acțiune, cât și s-o omiți.

În practică, nu trebuie decât să se
urmeze conștiința adevărată și certă
sauanumite conștiințe invincibil
greșite [28]. Nu ar trebui să acționezi
cu conștiință îndoielnică, ci este
necesar să ieși din îndoială rugându-
te, studiind, întrebând etc.

8. Formarea conștiinței

Acțiunile moralmente negative
efectuate cu ignoranță invincibilă
sunt dăunătoare celor care le comit
și poate și altora și, în orice caz, pot
contribui la întunecarea, în
continuare, a conștiinței. De aceea,
există nevoia urgentă pentru fiecare
om de a-și forma conștiința (cf. 
Catehism, 1783).

Pentru formarea unei conștiințe
corecte este necesară instruirea
inteligenței în cunoașterea



adevărului – pentru care creștinul
are ajutorul Magisteriului Bisericii –
și educația voinței și afectivității prin
practicarea virtuților [29]. Este o
sarcină care durează o viață (cf. 
Catehism, 1784).

Deosebit de importantă pentru
formarea conștiinței este smerenia,
care se dobândește prin sinceritatea
față de Dumnezeu și prin
îndrumarea spirituală [30].

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice ,
1730-1742, 1776-1794 și 1950-1974.

- Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993, nr. 28-64.

Lectură recomandată



- Sfântul Josemaría, omilie:
„Libertatea, dar al lui Dumnezeu”, în 
Prietenii lui Dumnezeu, nr. 23-38.

- J. Ratzinger, „Conciencia y verdad”,
în Id., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino, Madrid 1992, pp.
95-115.

- E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 și 430-434.

[1] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, nr. 17. Cf. Catehism,
nr. 1731.

[2] Ibid.

[3] Cf. Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c .;



Conciliul Vatican II, Declarația 
Dignitatis humanae, nr. 3.

[4] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, nr. 43.

[5] Cf. ibidem ; Sfântul Toma din
Aquino, Summa Theologiae , I-II, q.
91, a. 2.

[6] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nr. 44.

[7] Cf. ibidem.

[8] „Aplicarea legii naturale e foarte
variată; ea poate pretinde o reflecţie
adaptată la multiplicitatea condiţiilor
de viaţă, în funcţie de locuri, epoci şi
împrejurări. Totuşi, în diversitatea
culturilor, legea naturală rămâne ca
o regulă care îi leagă între ei pe
oameni şi le impune, dincolo de
diferenţele inevitabile, principii
comune” (Catehism, nr. 1957).



[9] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nr. 42.

[10] Cf. ibidem, nr. 102.

[11] Pius al XII-lea, Enc. Humani
generis: DS 3876. Cf. Catehism, nr.
1960.

[12] Cf. Conciliul Vatican II, Const. Dei
verbum, nr. 15.

[13] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nr. 24. Cf. Sfântul
Toma de Aquino, Summa Theologiae ,
I-II, q. 106, a. 1, c. și a. 2.

[14] Cf. Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[15] Cf. Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, q. 95, a. 2; Catehism,
nr. 1959.

[16] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Evangelium vitae, 25-III-1995, nr. 71.



[17] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Evangelium vitae, nn. 72-74.

[18] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, nr. 9.

[19] Cf. Conciliul din Trent, Canoane
despre sacramentul Botezului, 8: DS
1621.

[20] Sfântul Josemaría, omilie: 
Libertatea, dar al lui Dumnezeu, în 
Prietenii lui Dumnezeu, nr. 37.

[21] Cf. Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae , I-II, q. 96, a. 6 și II-II, q.
120.

[22] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nn. 76, 80, 81, 82.

[23] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nr. 59.

[24] Ibidem, nr. 60.

[25] Cf. ibidem, nr. 60.



[26] Ibidem, nr. 59.

[27] Cf. ibidem, nr. 62; Conciliul Vatican
II, Const. Gaudium et spes, nr. 16.

[28] O conștiință certă, invincibil
greșită, este regulă morală nu în mod
absolut: obligă doar în timp ce
rămâne eroarea. Și nu pentru ceea ce
este ea însăși: puterea obligatorie a
conștiinței derivă din adevăr, deci
conștiința eronată nu poate obliga
decât în măsura în care în mod
subiectiv și invincibil este
considerată adevărată. În chestiuni
foarte importante (omucidere
deliberată etc.) eroarea conștiinței
nevinovate este foarte rară.

[29] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Veritatis splendor, nr. 64.

[30] „Munca de îndrumare spirituală
trebuie să fie orientată nu în direcţia
formării unor fiinţe lipsite de
judecată, care se limitează să execute
concret ceea ce le spune altcineva;



dimpotrivă, îndrumarea spirituală
trebuie să tindă să formeze persoane
cu criterii proprii. Iar criteriul
presupune maturitate, fermitate în
convingeri, cunoaştere suficientă a
doctrinei, delicateţe spirituală,
educare a voinţei. (Sfântul Josemaría,
Convorbiri cu Mons. Escrivá de
Balaguer, nr. 93).

Ángel Rodríguez Luño

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-27-a-libertatea-legea-si-constiinta/

(09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-27-a-libertatea-legea-si-constiinta/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-27-a-libertatea-legea-si-constiinta/

	Tema a 27-a: Libertatea, legea și conștiința
	1. Libertatea copiilor lui Dumnezeu
	2. Legea morală naturală
	3. Legea divino-pozitivă
	4. Legile civile
	5. Legile bisericești și poruncile Bisericii
	6. Libertatea și legea
	7. Conștiința morală
	8. Formarea conștiinței


