
opusdei.org

Tema a 26-a:
Sacramentul
căsătoriei

Comunitatea intimă de viață și
dragoste conjugală dintre
bărbat și femeie este sacră și
este structurată după legile
stabilite de Creator, din care
omul nu poate dispune după
plăcul lui.

26.10.2025

„Legământul matrimonial, prin care
un bărbat şi o femeie stabilesc între
ei o comunitate a întregii vieţi,



rânduit prin caracterul său natural
spre binele soţilor şi spre naşterea şi
educarea copiilor, a fost ridicat de
Cristos Domnul, între cei botezaţi, la
demnitatea de sacrament. (Codul de
Drept Canonic, 1055 § 1).

1. Căsătoria în planul lui
Dumnezeu

„Dumnezeu însuși este autorul
căsătoriei”[1]. Taina comunității
conjugale dintre bărbat și femeie este
sacră și este structurată după legile
proprii stabilite de Creator, care nu
depind de arbitrajul uman.

Instituția căsătoriei nu este o
intervenție neautorizată în relațiile
personale și intime dintre un bărbat
și o femeie, ci o exigență intrinsecă a
legământului de iubire conjugală:
este singurul loc care face posibil ca
iubirea dintre un bărbat și o femeie
să fie una conjugală[2], adică o iubire
aleasă, care cuprinde binele întregii
persoane în ceea ce o diferențiază



sexual[3]. Această iubire reciprocă
dintre soți devine o imagine a iubirii
absolute și nestrămutate cu care
Dumnezeu îl iubește pe om. Este
bună, foarte bună în ochii
Creatorului (Gn 1,31). Iar această
iubire, pe care Dumnezeu o
binecuvântează, e menită să fie
rodnică și să se împlinească în
lucrarea comună de păstrare a
creației: „Dumnezeu i-a binecuvântat
și le-a zis: «Creșteți și vă înmulțiți și
umpleți pământul și-l
supuneți»” (Gen 1,28)” (Catehism, nr.
1604).

Păcatul originar a introdus ruperea
comuniunii originare dintre bărbat și
femeie, slăbind conștiința morală cu
privire la unitatea și indisolubilitatea
căsătoriei. Legea veche, în
conformitate cu pedagogia divină, nu
a criticat poligamia patriarhilor și
nici nu a interzis divorțul; dar
„Privind legământul lui Dumnezeu
cu Israel sub chipul unei iubiri



conjugale exclusive și fidele (cf. Os
1-3; Is 54;62; Ier 2-3;31; Ez 16,62;23),
profeții au pregătit conștiința
Poporului ales pentru o înțelegere
aprofundată a unicității și a
indisolubilității căsătoriei (cf. Mal
2,13-17)” (Catehism, nr. 1611).

„Isus Cristos nu numai că restabileşte
ordinea iniţială voită de Dumnezeu,
ci dăruieşte harul pentru a trăi
Căsătoria în noua demnitate de
sacrament, care este semnul iubirii
sale căsătoreşti faţă de Biserică:
„Bărbaţilor, iubiţi‑vă soţiile aşa cum
Cristos a iubit Biserica” (Ef
5,25)” (Compendiu, nr. 341).

„De aceea, între botezați nu poate să
existe un contract matrimonial valid
care să nu fie, în același timp, și
sacrament” (Codul de Drept Canonic,
1055 §2)[4].

Sacramentul căsătoriei sporește
harul sfințitor și dăruiește harul
sacramental specific, care exercită o



influență singulară asupra tuturor
realităților vieții conjugale[5], în
special asupra iubirii soților[6].
Chemarea universală la sfințenie este
specificată pentru soți „de
sacramentul celebrat și tradus în
concret în realitatea proprie a
existenței conjugale în familie”[7].
„Soții sunt chemați să-și sfințească
căsătoria și să se sfințească în
această unire; prin urmare, de aceea
ar comite o gravă eroare dacă și-ar
construi viața spirituală ignorând
sau separându-se de propriul cămin.
Viața de familie, relațiile conjugale,
grija și educarea copiilor, efortul de a
susține material familia și de a-i
asigura și îmbunătăți traiul, relațiile
cu celelalte persoane care alcătuiesc
comunitatea umană, toate acestea
sunt realități omenești și obișnuite pe
care soții creștini trebuie să le
supranaturalizeze”[8].

2. Celebrarea căsătoriei



Căsătoria ia naștere din
consimțământul personal și
irevocabil al soților (cf. Catehism, nr.
1626). „Consimțământul matrimonial
este actul voinței, prin care un
bărbat și o femeie se dăruiesc și se
primesc reciproc, printr-un pact
irevocabil, pentru a forma
căsătoria” (Codul de Drept Canonic,
1057 §2).

„Biserica cere în mod normal pentru
credincioșii ei forma ecleziastică a
celebrării căsătoriei” (Catehism, nr.
1631). De aceea, „sunt valide numai
acele căsătorii care sunt încheiate în
faţa Ordinariului locului sau a
parohului locului, ori în faţa unui
preot sau diacon delegat de unul
dintre ei ca să asiste şi, în plus, în
faţa a doi martori, conform
dispoziţiilor canoanelor” Codului de
Drept Canonic (1108 §1).

Mai multe motive concurează pentru
a explica această determinare:



căsătoria sacramentală este un act
liturgic; introduce într-un ordo
eclesial (stare în Biserică), creând
drepturi și obligații în Biserică între
soți și față de copii. Deoarece
căsătoria este o stare de viață în
Biserică, este necesar să existe
certitudine cu privire la ea (de aici
obligația de a avea martori); iar
caracterul public al
consimțământului protejează „Da”-ul
dat odată și ajută la rămânerea fidel
acestuia (cf. Catehism, nr. 1631).

3. Proprietățile esențiale ale
căsătoriei

„Proprietățile esențiale ale căsătoriei
sunt unitatea și indisolubilitatea,
care în căsătoria creștină ating o
fermitate deosebită datorită
sacramentului” (Codul de Drept
Canonic, 1056). Soțul și soția „prin
legământul conjugal «nu mai sunt
doi, ci un singur trup» (Mt 19,6)...
Această unire intimă, dăruire



reciprocă dintre două persoane
precum și binele copiilor pretind
fidelitatea deplină a soților și
unitatea indisolubilă dintre ei”[9].

„Demnitatea personală egală, ce
trebuie recunoscută bărbatului și
femeii în afecțiunea lor reciprocă și
deplină, face să apară limpede
unitatea căsătoriei confirmate de
Domnul. Poligamia este contrară
acestei demnități egale și iubirii
conjugale ce este unică și
exclusivă” (Catehism, nr. 1645).

„În predica sa, Isus a arătat fără
echivoc sensul originar al unirii
dintre bărbat și femeie, așa cum a
voit-o Creatorul la început:
permisiunea, dată de Moise, ca
bărbatul să-și lase femeia, era o
cedare în fața învârtoșării inimii;
legătura conjugală dintre bărbat și
femeie este indisolubilă: Dumnezeu
însuși a încheiat-o: „Ceea ce
Dumnezeu a unit, omul să nu



despartă” (Mt 19, 6)” (Catehism, nr.
1614).

În virtutea sacramentului, prin care
soții creștini manifestă și participă la
misterul unității și al iubirii fecunde
între Cristos și Biserică (Ef 5, 32),
indisolubilitatea capătă un sens nou
și mai profund, sporind soliditatea
originară a legăturii conjugale, astfel
încât „căsătoria validă [adică
săvârșită între botezați] și consumată
nu poate fi desfăcută de nici o putere
omenească, și din nici un motiv,
decât moarte” (Codul de Drept
Canonic, can. 1141).

„Divorțul este o ofensă gravă adusă
legii naturale. El pretinde că rupe
contractul liber consimțit al soților
de a trăi unul cu altul până la
moarte. Divorțul lezează Legământul
de mântuire pentru care Căsătoria
sacramentală constituie un
semn” (Catehism, nr. 2384).



„Se poate întâmpla ca unul dintre
soți să fie victima nevinovată a unui
divorț pronunțat de legea civilă;
atunci el nu contravine preceptului
moral. Există o diferență
considerabilă între soțul care s-a
străduit cu sinceritate să fie fidel
sacramentului Căsătoriei și se vede
pe nedrept părăsit și acela care,
printr-o greșeală gravă, distruge o
căsătorie canonic
validă” (Catehism,nr. 2386).

„Există totuși situații în care
coabitarea matrimonială devine
practic imposibilă din motive foarte
felurite. În asemenea cazuri, Biserica
admite separarea fizică a soților și
sfârșitul coabitării. Soții nu încetează
să fie soț și soție în fața lui
Dumnezeu; ei nu sunt liberi să se
angajeze într-o nouă unire. În
această situație dificilă, soluția cea
mai bună ar fi, pe cât posibil,
împăcarea, dacă este posibil,
reconcilierea” (Catehism, nr. 1649).



Dacă după despărțire „divorțul civil
rămâne singurul mod posibil de a
asigura anumite drepturi legitime,
îngrijirea copiilor sau apărarea
patrimoniului, poate fi tolerat fără a
constitui o greșeală
morală” (Catehism, nr. 2383).

Dacă după divorț se contractează o
nouă uniune, chiar dacă este
recunoscută de legea civilă, „soțul
recăsătorit se află atunci în situație
de adulter public și
permanent” (Catehism, nr. 2384).

Divorțații recăsătoriți, deși continuă
să aparțină Bisericii, în mod normal
nu pot fi admiși la Euharistie,
deoarece starea și condiția lor de
viață contrazic obiectiv acea uniune
de iubire indisolubilă dintre Cristos
și Biserica, semnificată și actualizată
în Euharistie. „Reconcilierea
spirituală în sacramentul Pocăinței,
care ar deschide calea către
sacramentul euharistic, poate fi dată



numai acelora care, căindu-se pentru
că au rupt semnul legământului și al
fidelității față de Cristos, sunt sincer
dispuși la o formă de viață care să nu
fie în contradicție cu indisolubilitatea
Căsătoriei. Aceasta înseamnă, în
concret, faptul că atunci când
bărbatul și femeia, pentru motive
serioase, cum ar fi, de pildă,
educarea copiilor, nu pot satisface
obligația de separare, "își iau
angajamentul de a trăi în deplină
abstinență, adică de a se abține de la
actele specifice vieții conjugale”[10]
[10b].

4. Paternitatea responsabilă

„Prin însăși natura lor, instituția
căsătoriei și iubirea conjugală sunt
orânduite în vederea procreării și
educării copiilor, și prin aceasta își
află încununarea: Copiii sunt darul
cel mai prețios al căsătoriei și
contribuie în cea mai mare măsură la
binele părinților înșiși. Dumnezeu,



care a spus: «Nu este bine ca omul să
fie singur» (Gen 2,18) și care «l-a
făcut pe om de la început bărbat și
femeie» (Mt 19,4), voind să-i
comunice o anume participare
deosebită la lucrarea sa creatoare, i-a
binecuvântat pe bărbat și pe femeie,
zicând: «Creșteți și înmulțiți-vă» (Gen
1,28). Prin urmare, trăirea autentică
a dragostei conjugale, precum și
întreaga structură a vieții de familie,
care izvorăște din ea, tind, fără a
subestima celelalte scopuri ale
căsătoriei, să-i dispună pe soți să
colaboreze cu tărie sufletească la
iubirea Creatorului și a
Mântuitorului, care, prin ei, își
sporește și își îmbogățește neîncetat
familia” (Catehism, nr. 1652)[11].

Prin urmare, printre „soții care își
îndeplinesc în acest mod menirea pe
care le-a încredințat-o Dumnezeu
trebuie amintiți în mod deosebit
aceia care, prin hotărâre bine
gândită, luată în comun, primesc cu



generozitate să crească în mod
corespunzător chiar și un număr mai
mare de copii”[12].

Stereotipul familiei prezentat de
cultura dominantă actuală se opune
familiei numeroase, justificat prin
motive economice, sociale, de igienă,
etc. Dar „Adevărata dragoste
reciprocă transcende cuplul bărbat –
nevastă şi se extinde la roadele lor
naturale: copiii. Egoismul,
dimpotrivă, ajunge să coboare
această dragoste la simpla satisfacere
a instinctului şi distruge legătura
între părinţi şi copii. Cu greu va
putea cineva să se simtă fiu bun – fiu
adevărat – al părinţilor lui, dacă
crede că a venit pe lume împotriva
voinţei lor, că nu s-a născut dintr-o
dragoste curată, ci dintr-o
imprudenţă sau o greşeală de calcul.
(…) Văd limpede că atacurile
împotriva familiilor numeroase
provin din lipsa credinţei, fiind
produse de un mediu social incapabil



să înţeleagă generozitatea şi care
încearcă să ascundă egoismul şi
anumite practici de nemărturisit
invocând motive aparent
altruiste”[13].

Chiar și cu o dispoziție generoasă
față de paternitate, soții se pot afla
„stingheriți de unele condiții ale
vieții de azi și pot ajunge în situații în
care numărul copiilor nu poate fi
sporit, cel puțin pentru o vreme”[14].

„Dacă există pentru a rări nașterile,
motive serioase datorate condițiilor
fizice sau psihologice ale soților, fie
împrejurărilor exterioare, Biserica
învață că e permis soților să țină cont
de ciclurile naturale inerente
funcțiilor de generare, pentru a se
folosi de căsătorie numai în
perioadele infertile și a programa
astfel natalitatea”[15].

Este intrinsec rea „orice acțiune, care
– fie în pregătirea actului sexual, fie
în desfășurarea lui, fie în dezvoltarea



consecințelor lui naturale – și-ar
propune drept scop sau mijloc să
împiedice procrearea”[16].

Deși se caută să se întârzie o nouă
concepție, valoarea morală a actului
conjugal realizat în perioada
infecondă a femeii este diferită de
cea a actului efectuat cu recursul la
un mijloc anticonceptiv. „Prin
structura sa intimă, actul conjugal, în
același timp în care unește în mod
profund soții, îi face apți pentru
generarea de noi vieți, după legile
înscrise în însăși ființa bărbatului și
a femeii. Menținând aceste două
aspecte esențiale, unirea și
procrearea, actul conjugal păstrează
în mod integral sensul de iubire
reciprocă și veritabilă și orânduirea
sa spre înalta vocație a omului la
paternitate”[17].

Prin recursul la anticoncepție se
exclude sensul procreativ al actului
conjugal; folosirea căsătoriei în



perioadele infeconde ale femeii
respectă conexiunea inseparabilă a
sensurilor unitiv și procreativ al
sexualității umane. În primul caz se
comite un act pozitiv pentru a
împiedica procrearea, eliminând din
actul conjugal potențialitatea sa
proprie în ordinea procreării; în al
doilea caz se omite doar folosirea
căsătoriei în perioadele fecunde ale
femeii, ceea ce de la sine nu lezează
nici un alt act conjugal în capacitatea
sa procreatoare în momentul
realizării lui[18].

Prin urmare, paternitatea
responsabilă, așa cum o învață
Biserica, nu comportă în nici un fel o
mentalitate anticonceptivă;
dimpotrivă, răspunde unei anumite
situații provocate de circumstanțe
concurente, care de la sine nu se
doresc, ci se pătimesc, și care pot
contribui, cu rugăciunea, să unească
mai mult pe soți și pe întreaga
familie.



5. Căsătoria și familia

„După planul lui Dumnezeu,
Căsătoria este fundamentul celei mai
ample comunități a familiei, pentru
că instituția însăși a Căsătoriei și
iubirea conjugală sunt rânduite
pentru procrearea și educarea
copiilor, care sunt cununa
Căsătoriei”[19].

„Deoarece Creatorul a toate a făcut
din comunitatea conjugală începutul
și temelia societății umane, familia a
devenit celula de bază și vitală a
societății”[20]. Această dimensiune
specifică și exclusiv publică a
căsătoriei și a familiei cere apărarea
și promovarea ei din partea
autorității civile [21]. Legile care nu
recunosc proprietățile esențiale ale
căsătoriei — divorțul —, sau o
echivalează cu alte forme de uniune
non-matrimoniale — uniunile de fapt
sau uniunile între persoane de
același sex — sunt nedrepte: vătează



grav fundamentul societății însăși, pe
care Statul este obligat să-l protejeze
și să-l promoveze[22].

În Biserică, familia este numită
Biserică domestică deoarece
specifica comuniune a membrilor săi
este chemată să fie „o descoperire și
realizare specifică a comuniunii
eclesiale”[23]. „Părinții trebuie să fie
pentru copiii lor, prin cuvânt și
exemplu, primii vestitori ai credinței
și să vegheze la vocaPia proprie a
fiecăruia, acordând atenție specială
vocației sacre”[24]. „Aici se exercită
în mod privilegiat preoția baptismală
a tatălui familiei, a mamei, a copiilor,
a tuturor membrilor familiei, „prin
primirea sacramentelor, prin
rugăciune și mulțumire, prin
mărturia unei vieți sfinte, prin
abnegație și dragoste activă”.
Căminul este astfel prima școală de
viață creștină și „o școală de
dezvoltare umană”. Aici se învață
răbdarea și bucuria muncii, iubirea



frățească, iertarea generoasă, mereu
repetată, și mai ales cultul divin prin
rugăciune și oferirea
vieții” (Catehism, nr. 1657).

Literatura de bază folosită:

– Catehismul Bisericii catolice, 1601–
1666; 2331–2400

– Conciliul Vatican II, Const. Gaudium
et spes, nn. 47-52

– Ioan Paul al II-lea., Exh. Apost. 
Familiaris consortio, nn. 11–16.

Literatura recomandată

– Convorbiri cu mons. Escriva de
Balaguer, nn. 87-112.

– Sf. Josemaria, „Căsătoria, vocație
creștină”. E Cristos care trece, nn.
22-30



–Miras J.–Bañares, J. I. Matrimonio y
familia, Axis – colectivul pentru o
bună literatură, Brno, 2014.

Note

[1] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 48.

[2] Cfr. Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, 22-XI-1981, nr.
11.

[3] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 49.

[4] „Într-adevăr, prin Botez, bărbatul
și femeia sunt inserați definitiv în
noul și veșnicul legământ, în
legământul conjugal al lui Cristos cu
Biserica. În puterea acestei inserări
indestructibile, comuniunea intimă
de viață și caritatea conjugală
întemeiată de Creator este ridicată și



înglobată în iubirea conjugală a lui
Cristos, fiind susținută și îmbogățită
de forța lui mântuitoare.” (Ioan Paul
al II-lea, Ex. ap. Familiaris consortio,
nr. 13).

[5] „Cuplurile căsătorite au harul
acestei stări – harul sacramentului –
pentru a trăi toate virtuţile omeneşti
şi creştine ale convieţuirii:
înţelegerea, buna dispoziţie,
răbdarea, iertarea, delicateţea în
purtarea unuia faţă de
celălalt” (Sfântul Josemaría, 
Convorbiri, nr. 108).

[6] „Autentica iubire conjugală este
asumată în iubirea dumnezeiască și
este călăuzită și îmbogăPită de
puterea răscumpărătoare a lui
Cristos și de acțiunea mântuitoare a
Bisericii, pentru ca soții să fie
realmente duși la Dumnezeu, să fie
ajutați și încurajați în misiunea lor
sublimă de tată și mamă[” (Conciliul



Vatican II, Const. „Gaudium et Spes”,
nr. 48).

[7] Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, nr. 56.

[8] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 23.

[9] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 48.

[10] Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, nr. 84. Cfr.
Benedict al XVI-lea, Ex. Ap.
„Sacramentum Caritatis”, 22-II-2007,
nr. 29; Congregația pentru Doctrina
Credinței, „Scrisoare privind
primirea comuniunii euharistice de
către credincioșii divorțați care s-au
recăsătorit”, 14-IX-1994; Catehism, nr.
1650. [10b]Nota traducătorului:
Exortația apostolica Amoris Laetitia
nu a acordat un permis automat
pentru împărtășirea persoanelor
divorțate care s-au recăsătorit; mai
degrabă, deschide posibilitatea unui



discernământ pastoral individual,
călăuzit de milostivire, pentru cazuri
concrete. Exortația subliniază
necesitatea de a-i însoți pe acești
oameni și, în anumite situații, poate
permite accesul la spovadă și la
împărtășanie. cf. Papa Francisc,
Exortația apostolică Amoris laetitia,
nr. 305.

[11] „În îndatorirea lor de a
transmite viața și de a educa,
îndatorire ce trebuie considerată ca
misiunea lor proprie, soții știu că
sunt colaboratori ai iubirii lui
Dumnezeu Creatorul și, într-un fel,
interpreții ei.(...), Astfel, soții creștini,
încrezători în providența divină și
cultivând spiritul de sacrificiu, Îl
preamăresc pe Creator și tind spre
perfecțiune în Cristos atunci când își
îndeplinesc menirea de a procrea cu
simț de răspundere generos, uman și
creștin” (Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 50).



[12] Idem.

[13] Sfântul Josemaría, Convorbiri,
nr. 94. „Soții trebuie să-și întemeieze
viața comună pe o afecțiune sinceră
și curată și pe bucuria de a fi adus pe
lume copiii pe care Dumnezeu le-a
dat harul să-i aibă, știind, atunci
când este nevoie, să renunțe la
propriile comodități și să se încreadă
în providența divină. A întemeia o
familie numeroasă, dacă aceasta ar fi
voința lui Dumnezeu, este o garanție
de fericire și eficacitate, chiar dacă
susțin altceva promotorii greșiți ai
unui trist hedonism” (Sfântul
Josemaría, E Cristos care trece, nr.
25).

[14] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 51.

[15] Paul al VI-lea, Enc. Humanae
vitae, 26-VII-1968, nr. 16.

[16] Ibidem, nr. 14.



[17] Ibidem, nr. 12. Actul conjugal
realizat cu excluderea unuia dintre
semnificații este intrinsec necinstit:
„un act conjugal impus celuilalt soț,
fără a ține seama de condițiile sale și
de dorințele sale legitime, nu este un
adevărat act de iubire și, în
consecință, contrazice exigența unei
orânduiri morale în raporturile
dintre soți”; sau „un act de iubire
reciprocă ce ar pricinui un rău
disponibilității de transmitere a
vieții, pe care Creatorul a sădit-o în
acest act potrivit unor legi speciale,
este în contradicție cu planul pentru
care a orânduit căsătoria și cu voința
Autorului vieții. A te folosi de acest
dar divin distrugând fie chiar parțial,
semnificația și finalitatea lui,
înseamnă a contrazice natura
bărbatului, ca și femeii, și raportul
lor cel mai intim; înseamnă deci a te
împotrivi planului lui Dumnezeu și
voinței Sale” (Ibidem, nr. 13).



[18] Cfr. Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, nr. 32; Catehism,
nr. 2370. Suprimarea semnificației
procreative atrage după sine
excluderea semnificației unitive a
actului conjugal: „De aici derivă nu
numai refuzul pozitiv pentru o nouă
viață, ci chiar falsificarea interioară
a adevăratei iubiri conjugale, care e
chemată a se dărui în totalitatea
personală” (Ex. ap. Familiaris
consortio, nr. 32).

[19] Ibidem, nr. 14.

[20] Ibidem, nr. 42.

[21] „Familia este elementul natural
și fundamental al societății și are
dreptul la protecția societății și a
statului” (ONU, „Declarația
Universală a Drepturilor Omului”,
10-XII-1948, art. 16).

[22] Cfr. Consiliul Pontifical pentru
Familie, Familia, căsătoria și uniunile
de fapt, Vatican 2000; Congregația



pentru Doctrina Credinței, 
Considerații privind proiectele de
recunoaștere legală a uniunilor între
persoane de același sex Vatican, 2003.

[23] Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, nr. 21.

[24] Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, nr. 11.

Rafael Díaz

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-26-a-sacramentul-casatoriei/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-26-a-sacramentul-casatoriei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-26-a-sacramentul-casatoriei/

	Tema a 26-a: Sacramentul căsătoriei

