
opusdei.org

Tema a 25-a:
Sacramentul
preoției

Prin sacramentul Preoției se
conferă o participare la preoția
lui Cristos-Cap. Preoția
ministerială se deosebește în
mod esențial de preoția comună
a credincioșilor.

22.10.2025

1. Preoția lui Cristos

Din poporul israelit, desemnat în
Exodul 19, 6 ca „împărăție de preoți”,



tribul lui Levi a fost ales de
Dumnezeu „pentru slujirea cortului
mărturiei” (Num 1, 50); la rândul său,
dintre leviți erau consacrați preoții
Vechiului Legământ prin ritualul
ungerii (cf. Ex 29, 1-7), primind o
funcție „ca să mijlocească pentru
oameni în cele către Dumnezeu, ca să
aducă daruri și jertfe pentru
păcate” (Evr 5,1). Ca element al Legii
mozaice, această preoție este o
„introducere la o speranță mai
bună” (Evr 7,19), o „umbră a
bunurilor viitoare”, dar ea însăși „nu
poate niciodată, prin niște jertfe tot
aceleași, care se aduc neîncetat din
an în an, să desăvârșească pe cei ce
se apropie” (Evr 10,1). Preoția
levitică prefigura într-un anumit
mod, în poporul ales, împlinirea
deplină a preoției în Isus Cristos, care
nu este legat nici de genealogie, nici
de jertfele templului, nici de Lege, ci
doar de Însuși Dumnezeu (cf. Evr
6,17-20 și 7,1 ss.). De aceea, a fost
„proclamat de Dumnezeu Mare Preot



după rânduiala lui Melchisedec” (Evr
5,10), care „prin o singură jertfă i-a
dus pentru totdeauna la desăvârșire
pe cei care se sfințesc” (Evr 10,14).
Într-adevăr, Cuvântul lui Dumnezeu
întrupat, împlinind profețiile
mesianice, răscumpără pe toți
oamenii prin moartea și învierea Sa,
dându-și propria viață împlinind
astfel condiția Sa preoțească. Această
preoție, pe care Isus Însuși o prezintă
în termeni de consacrare și misiune
(cf. In 10,14-18), are, așadar, o
valoare universală: nu există „o
acțiune mântuitoare a lui Dumnezeu
în afara unicei mijlociri a lui
Cristos”[1].

2. Preoția la apostoli și în
succesiunea apostolică

La Cina cea de Taină, Isus manifestă
voința de a face pe apostolii Săi să
participe la preoția Sa, exprimată ca
sfințire și misiune: „După cum m-ai
trimis pe mine în lume, și eu îi trimit



pe ei în lume și pentru ei mă
consacru pe mine însumi, ca și ei să
fie consacrați în adevăr” (In
17,18-19). Această participare se
realizează în diferite momente de-a
lungul slujirii lui Cristos, care pot fi
considerate pașii succesivi care
conduc la instituirea sacramentului
Preoției: când îi cheamă pe apostoli,
constituindu-i ca un colegiu (cf. Mc
3,13-19), când îi învață și îi trimite să
predice (cf. Lc 9,1-6), când le conferă
puterea de a ierta păcatele (cf. In
20,22-23), când le încredințează
misiunea universală (cf. Mt 28,18-20);
până la ocazia cea mai deosebită în
care le poruncește să celebreze
Euharistia: „Faceți aceasta în
amintirea mea” (1 Cor 11,24). În
misiunea apostolică ei „au fost
„deplin confirmați în ziua
Rusaliilor”[2].

Pe parcursul vieții lor, „nu numai că
au avut diverși colaboratori în
exercitarea misiunii, dar, pentru ca



misiunea încredințată lor să
continue și după moartea lor,
apostolii, ca printr-un testament, le-
au încredințat colaboratorilor lor
imediați sarcina de a duce la bun
sfârșit și de a consolida lucrarea pe
care ei au început-o (…). Și le-au dat
și porunca ca, la rândul lor, alți
bărbați vrednici să-și asume
misiunea, după moartea lor”[3].
Astfel, „episcopii, împreună cu
preoții și diaconii, au primit
misiunea de a sluji comunitatea,
stând în fruntea turmei, în numele
lui Dumnezeu, ca păstori, ca
învățători ai doctrinei, ca preoți ai
cultului sfânt și ca slujitori înzestrați
cu autoritate”[4].

2.1. Liturgia hirotonirii

În Noul Testament, misiunea
apostolică este transmisă prin
impunerea mâinilor însoțită de o
rugăciune (cf. Fpt 6,6; 1 Tim 4,14;
5,22; 2 Tim 1,6); aceasta este practica



atestată în cele mai vechi rituri de
hirotonire, precum cele consemnate
în Traditio Apostolica și Statuta
Ecclesiae Antiqua. Acest nucleu
esențial, care constituie semnul
sacramental, a fost îmbogățit de-a
lungul secolelor cu unele rituri
complementare, care pot diferi în
diferitele tradiții liturgice. „În Ritul
latin, riturile de început ─
prezentarea și alegerea candidatului
la hirotonire, omilia episcopului,
întrebările puse candidatului, litania
sfinților ─ atestă că alegerea
candidatului s-a făcut în
conformitate cu practica Bisericii și
pregătesc actul solemn al consacrării,
după care mai multe rituri vin să
exprime și să completeze în chip
simbolic misterul ce s-a săvârșit:
pentru episcop și pentru preot,
ungerea cu sfânta crismă, semn al
ungerii speciale a Duhului Sfânt, care
face rodnică slujirea lor; punerea în
mâinile episcopului a
Evangheliarului, a inelului, a mitrei



și a crucii, ca semn al misiunii lui
apostolice de vestire a Cuvântului lui
Dumnezeu, al fidelității lui față de
Biserică, mireasa lui Cristos, al
misiunii lui de păstor al turmei
Domnului; punerea în mâinile
preotului a patenei și a potirului,
«ofranda poporului sfânt», pe care
este chemat să o înfățișeze lui
Dumnezeu; punerea în mâinile
diaconului a Evangheliarului pentru
a arăta că a primit misiunea de a
vesti Evanghelia lui
Cristos” (Catehismul, nr. 1574).

2.2. Natura și efectele hirotonirii
primite

Prin sacramentul Preoției se conferă
o participare la preoția lui Cristos,
după modul transmis prin
succesiunea apostolică. Preoția
ministerială se deosebește de preoția
comună a credincioșilor, care
provine din Botez și din Mir; ambele
„se rânduiesc una pentru alta”, dar



„diferă totuși una de alta în
esență”[5]. Este specific și propriu
preoției ministeriale să fie „o
reprezentare sacramentală a lui
Cristos-Cap și Păstor”[6], ceea ce
permite exercitarea autorității lui
Cristos în funcția pastorală de
predicare și de conducere, și
acțiunea in persona Christi în
exercitarea ministerului
sacramental.

Această repraesentatio Christi Capitis
subsistă întotdeauna în slujitor, a
cărui suflet a fost pecetluit cu
caracterul sacramental, imprimat în
mod indelebil în suflet la hirotonire.
Caracterul este, așadar, efectul
principal al sacramentului și, fiind o
realitate permanentă, face ca
hirotonirea să nu poată fi nici
repetată, nici desființată, nici
conferită pentru o perioadă limitată.
„Un subiect hirotonit în mod valid
poate fi, desigur, din motive grave,
dispensat de obligațiile și funcțiile



legate de hirotonire ori i se poate
interzice exercitarea lor, însă nu mai
poate redeveni laic în sens
strict” (Catehismul, nr. 1583).

Hirotonirea, în fiecare dintre gradele
sale, conferă, de asemenea, „harul
Duhului Sfânt propriu acestui
sacrament”, care este „acela de a fi
configurat cu Cristos Preotul,
Învățătorul și Păstorul, al cărui
slujitor este rânduit cel care primește
hirotonirea” (Catehismul, nr. 1585).
Această ministerialitate este în
același timp dar și misiune, deoarece
hirotonirea se primește în vederea
serviciului adus lui Cristos și
credincioșilor, care în Biserică
formează Trupul Său mistic. Mai
specific, pentru episcop, darul primit
este „Duhul de cârmuire pe care l-ai
dăruit Fiului tău preaiubit Isus
Cristos și pe care El l-a dăruit
sfinților apostoli”[7]. Pentru preot se
cere de la Dumnezeu darul Duhului
Sfânt „ca să fie vrednic de a sta fără



prihană înaintea altarului tău, de a
vesti Evanghelia Împărăției tale, de a
îndeplini slujirea cuvântului
adevărului tău, de a-ți aduce daruri
și jertfe spirituale, de a reînnoi
poporul tău prin baia nașterii celei
de a doua; astfel încât el însuși să
meargă în întâmpinarea marelui
nostru Dumnezeu și Mântuitor Isus
Cristos”[8]. În cazul diaconilor,
„harul sacramental le dă forța
necesară pentru a sluji Poporul lui
Dumnezeu prin diaconia liturgiei, a
cuvântului și a iubirii, în comuniune
cu Episcopul și cu preoțimea
lui” (Catehismul, nr. 1588).

2.3. Gradele sacramentului
Preoției

Diaconatul, prezbiteratul și
episcopatul păstrează între ele o
relație intrinsecă, ca grade ale
singurei realități sacramentale a
Preoției, primite succesiv într-un
mod inclusiv. La rândul lor, ele se



disting în funcție de realitatea
sacramentală conferită și de funcțiile
corespunzătoare în Biserică.

Episcopatul este „plinătatea
sacramentului Preoției”, numită „în
liturgia Bisericii și în glasul Sfinților
Părinți Preoție supremă, culmea
slujirii sacre”[9]. Episcopilor le este
încredințată „misiunea de a păstori
Biserica particulară ce i-a fost
încredințată”, stând „în fruntea
turmei, în numele lui Dumnezeu, ca
păstori, ca învățători ai doctrinei, ca
preoți ai cultului sfânt și ca slujitori
înzestrați cu autoritate”[10]. Ei sunt
succesorii apostolilor și membri ai
colegiului episcopal, în care sunt
încorporați imediat în virtutea
hirotonirii, păstrând comuniunea
ierarhică cu Papa, capul colegiului, și
cu ceilalți membri. Le revine în
principal funcția de capitalitate, atât
în Biserica universală, cât și prin
prezidarea Bisericilor locale, pe care
le conduc „ca vicari și delegați ai lui

https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/126589/change/#_ftn10


Cristos”, și o fac „prin sfaturile,
îndemnurile, exemplele lor, dar și
prin autoritatea și puterea
sacră”[11]. Dintre îndatoririle
episcopilor „se remarcă predicarea
Evangheliei. Căci episcopii sunt
propovăduitorii credinței, care aduc
noi ucenici lui Cristos, sunt învățători
autentici, adică înzestrați cu
autoritatea lui Cristos, care predică
poporului încredințat lor credința de
crezut și de aplicat în viață”, iar
„când învață în comuniune cu
Romanul Pontif, trebuie să fie
respectați de toți ca martori ai
adevărului divin și catolic”[12]. În
fine, ca administratori ai harului
preoției supreme, ei îndrumă cu
autoritatea lor distribuirea rodnică a
sacramentelor: „Ei reglementează
administrarea Botezului, prin care se
acordă participarea la preoția regală
a lui Cristos. Ei sunt miniștrii
originari ai Mirului, dispensatori ai
sfințirilor sacre și moderatori ai
disciplinei penitențiale; ei îndeamnă



și învață cu sârguință pe poporul lor
să participe cu credință și cu
reverență la liturgie și mai ales la
Sfânta Jertfă a Liturghiei”[13].

Prezbiteratul a fost instituit de
Dumnezeu pentru ca slujitorii Săi „să
aibă puterea sacră a ordinului de a
oferi jertfa și de a ierta păcatele și să
exercite public, în numele lui Cristos,
funcția preoțească în folosul
oamenilor”[14]. Preoților le-a fost
încredințată funcția ministerială „în
grad subordonat, pentru ca aceștia,
constituiți în Ordinul preoțesc, să fie
colaboratorii Ordinului episcopal
pentru a împlini cum se cuvine
misiunea apostolică încredințată de
Cristos”[15]. Ei participă „la
autoritatea cu care Cristos însuși
zidește, sfințește și cârmuiește
Trupul său”, iar prin hirotonirea
sacramentală primită „sunt
însemnați cu un caracter special, și
astfel, sunt făcuți asemenea chipului
lui Cristos Preotul, așa încât să poată



acționa în persoana lui Cristos
Capul”[16]. Ei „formează, împreună
cu Episcopul lor, o unică preoțime cu
diferite ocupații”[17] și își exercită
misiunea în contact imediat cu
oamenii. Mai concret, preoții „au ca
îndatorire principală să
propovăduiască tuturor Evanghelia
lui Dumnezeu, pentru a zidi și a spori
Poporul lui Dumnezeu, împlinind
porunca Domnului: «Mergeți în toată
lumea și propovăduiți Evanghelia
toute făpturii»”[18]. Funcția lor este
centrată „în cultul euharistic sau
adunarea euharistică, în care,
acționând in persona Christi și
proclamând misterul Lui, unesc
rugăciunile credincioșilor cu jertfa
Capului lor (cf. 1 Cor 11,26),
reprezentând și aplicând în jertfa
Liturghiei, până la venirea
Domnului, unica Jertfă a Noului
Testament, anume cea a lui Cristos,
care se oferă pe Sine Tatălui, ca
Victimă nepătată (cf. Evr
9,14-28)”[19]. Aceasta este unită cu



„ministerul împăcării și al
mângâierii”, pe care îl exercită „față
de credincioșii pocăiți sau bolnavi”.
Ca adevărați păstori, „ei, exercitând,
în măsura autorității lor, lucrarea lui
Cristos, Păstor și Cap, adună familia
lui Dumnezeu ca o frăție adunată
într-un singur duh și, prin Cristos, o
conduc în Duhul Sfânt către
Dumnezeu Tatăl”[20].

Diaconii constituie „treapta
inferioară a ierarhiei”. Li se impun
mâinile „nu pentru preoție, ci pentru
slujire”, pe care o exercită ca o 
repraesentatio Christi Servi. Revine
diaconilor „administrarea solemnă a
Botezului, păstrarea și distribuția
Euharistiei, asistența în numele
Bisericii și binecuvântarea căsătoriei,
ducerea Viaticului muribunzilor,
citirea Sfintei Scripturi
credincioșilor, îndrumarea și
îndemnarea poporului, președinția
cultului și a rugăciunii credincioșilor,
administrarea sacramentalelor,



președinția riturilor înmormântării
și înhumării””[21].

3. Ministrul și subiectul
sacramentului

Administrarea sacramentului
Preoției în cele trei grade este
rezervată în mod exclusiv
episcopului: în Noul Testament
numai apostolii îl conferă, iar, „dat
fiind că sacramentul Preoției este
sacramentul slujirii apostolice,
episcopii, ca urmași ai Apostolilor, au
misiunea de a transmite «darul
spiritual» (LG 21), «sămânța
apostolică» (LG 20)” (Catehismul, nr.
1576), păstrată de-a lungul secolelor
în ministerul hirotonit.

Pentru ca hirotonirea episcopală să
fie îngăduită, în Biserica latină, este
necesar un mandat explicit pontifical
(cf. Codul de drept canonic, can.
1013); în Bisericile orientale este
rezervată Romanului Pontif,



Patriarhului sau Mitropolitului, fiind
întotdeauna ilicită dacă nu există un
mandat legitim (cf. Codul canoanelor
Bisericii orientale, can. 745). În cazul
hirotonirii preoțești și diaconale, este
necesar ca consacrantul să fie
episcopul propriu al candidatului,
sau să se emită scrisorile dimisorii de
către autoritatea competentă (cf. 
Codul de drept canonic, can.
1015-1016); dacă hirotonirea are loc
în afara propriei circumscripții, este
necesară permisiunea episcopului
diecezan (cf. Codul de drept canonic,
can. 1017).

Pentru validitatea sfințirii în aceste
trei trepte este necesar ca candidatul
să fie bărbat ș să fie botezat. Isus
Cristos, într-adevăr, a ales ca apostoli
doar bărbați, deși printre cei care Îl
urmau se aflau și femei, care în mai
multe ocazii au dovedit o fidelitate
mai mare. Acest comportament al
Domnului este normativ pentru
întreaga viață a Bisericii și nu poate



fi considerat circumstanțial, întrucât
și apostolii s-au simțit legați de
această practică și au impus mâinile
numai asupra bărbaților, chiar și
atunci când Biserica s-a răspândit în
regiuni unde prezența femeilor în
slujire nu genera disensiuni. Părinții
Bisericii au urmat cu fidelitate
această normă, conștienți că se trata
de o tradiție obligatorie, care a fost
consemnată cu insistență în
decretele sinodale. Biserica, în
consecință, „nu se consideră
împuternicită să admită femeile la
hirotonirea preoțească””[22].

O hirotonire legitimă și pe deplin
roditoare necesită, în plus, din partea
candidatului, vocația ca realitate
supranaturală, confirmată totodată
prin invitația autorității competente
(„chemarea ierarhiei”). Pe de altă
parte, în Biserica latină este în
vigoare legea celibatului eclesiastic
pentru cei hirotoniți în cele trei
grade; aceasta „nu este cerută,



firește, de esența preoției în
sine”[23], dar „în multe sensuri este
adecvată pentru preoție”, deoarece
prin ea clericii participă la
modalitatea de a trăi celib asumată
de Cristos pentru a-Și împlini
misiunea, „se unește mai ușor cu El
cu o inimă nedespărțită, se dedică
mai liber în El și pentru El slujirii lui
Dumnezeu și al oamenilor”. Prin
dăruirea deplină a vieții lor pentru
misiunea încredințată, cei hirotoniți
„evocă logodna misterioasă stabilită
de Dumnezeu (…), prin care Biserica
nu are decât pe Cristos drept Mire. În
plus, se constituie în semn viu al
acelei lumi viitoare, deja prezentă
prin credință și caritate, în care fiii
învierii nu se vor însura și nici nu se
vor mărita”[24]. Nu sunt legați de
celibat diaconii permanenți, nici
diaconii și preoții din Bisericile
orientale. În sfârșit pentru sfințirea
lor se cere o anumită o dispoziției
interioară și exterioară, o vârstă
obligatorie și cunoștințe, îndeplinirea



sfințirilor premergătoare și absența
impedimentelor și iregularităților (cf.
Codul de drept canonic, can.
1029-1042; Codul canoanelor Bisericii
orientale, (can. 758-762). La
candidații sfințirii episcopale sunt
valabile condiții speciale care asigură
idoneitatea lor (cf. Codul de drept
canonic, can. 378).

Bibliografie de bază

— Catehismul Bisericii Catolice, nn.
1533-1600.

Lecturi recomandate

— Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nn. 18-29; Decr. 
Presbyterorum ordinis, nn. 2, 4-6,
15-17.



— Sf. Josemaría Escrivá, Omilia
„Preot pentru eternitate”, în A iubi
Biserica.

[1] Congregația pentru Doctrina
Credinței, Decl. Dominus Iesus, 6-
VIII-2000, nr. 14.

[2] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 19.

[3] Ibidem, nr. 20.

[4] Ibidem, nr. 10.

[5] Sf. Ioan Paul al II-lea, Exh. apost. 
Pastores dabo vobis, 25-III-1992, nr.
15.

[6] Pontificalul Roman, Ordinarea
episcopală, Rugăciunea
consacratorie.

[7] Ritul bizantin, Rugăciunea de
hirotonire preoțească.



[8] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 29.

[9] Ibidem, nr. 21.

[10] Ibidem, nr. 20.

[11] Ibidem, nr. 27.

[12] Ibidem, nr. 25.

[13] Ibidem, nr. 26.

[14] Conciliul Vatican II, Decr. 
Presbyterorum ordinis, nr. 2. 

[15] Ibidem.

[16] Ibidem.

[17] Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen gentium, nr. 28.

[18] Ibidem, Decr. Presbyterorum
ordinis, nr. 4.

[19] Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen gentium, nr. 28.



[20] Ibidem.

[21] Ibidem, nr. 29.

[22] Sf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoare
apost. Ordinatio sacerdotalis, 22-
V-1994, nr. 2.

[23] Conciliul Vatican II, Decr. 
Presbyterorum ordinis, nr. 16.

[24] Ibidem.

Philip Goyret / Traducere: Iosif
Fickl

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-25-a-sacramentul-preotiei/
(24.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-25-a-sacramentul-preotiei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-25-a-sacramentul-preotiei/

	Tema a 25-a: Sacramentul preoției
	1. Preoția lui Cristos
	2. Preoția la apostoli și în succesiunea apostolică
	3. Ministrul și subiectul sacramentului


