opusdei.org

Tema a 25-a:
Sacramentul
preotiei

Prin sacramentul Preotiei se
confera o participare la preotia
lui Cristos-Cap. Preotia
ministeriala se deosebeste in

mod esential de preotia comuna
a credinciosilor.

22.10.2025

1. Preotia lui Cristos

Din poporul israelit, desemnat in
Exodul 19, 6 ca ,imparatie de preoti”,



tribul lui Levi a fost ales de
Dumnezeu ,pentru slujirea cortului
marturiei” (Num 1, 50); la randul sau,
dintre leviti erau consacrati preotii
Vechiului Legdmant prin ritualul
ungerii (cf. Ex 29, 1-7), primind o
functie ,,ca sa mijloceasca pentru
oameni in cele catre Dumnezeu, ca sa
aduca daruri si jertfe pentru

pacate” (Evr 5,1). Ca element al Legii
mozaice, aceasta preotie este o
sintroducere la o speranta mai
buna” (Evr 7,19), o ,,umbra a
bunurilor viitoare”, dar ea insasi ,nu
poate niciodata, prin niste jertfe tot
aceleasi, care se aduc neincetat din
an in an, sd desavarseasca pe cei ce
se apropie” (Evr 10,1). Preotia
levitica prefigura intr-un anumit
mod, in poporul ales, implinirea
deplina a preotiei in Isus Cristos, care
nu este legat nici de genealogie, nici
de jertfele templului, nici de Lege, ci
doar de Insusi Dumnezeu (cf. Evr
6,17-20 si 7,1 ss.). De aceea, a fost
sproclamat de Dumnezeu Mare Preot



dupa randuiala lui Melchisedec” (Evr
5,10), care ,,prin o singura jertfa i-a
dus pentru totdeauna la desavarsire
pe cei care se sfintesc” (Evr 10,14).
Intr-adevar, Cuvantul lui Dumnezeu
intrupat, implinind profetiile
mesianice, rascumpara pe toti
oamenii prin moartea si invierea Sa,
dandu-si propria viata implinind
astfel conditia Sa preoteasca. Aceasta
preotie, pe care Isus Insusi o prezinta
in termeni de consacrare si misiune
(cf. In 10,14-18), are, asadar, o
valoare universala: nu exista ,,0
actiune mantuitoare a lui Dumnezeu
in afara unicei mijlociri a lui
Cristos”[1].

2. Preotia la apostoli si in
succesiunea apostolica

La Cina cea de Taina, Isus manifesta
vointa de a face pe apostolii Sai sa
participe la preotia Sa, exprimata ca
sfintire si misiune: ,Dupa cum m-ai
trimis pe mine in lume, si eu 1i trimit



pe eiin lume si pentru ei ma
consacru pe mine insumi, ca si ei sa
fie consacrati in adevar” (In
17,18-19). Aceasta participare se
realizeaza in diferite momente de-a
lungul slujirii lui Cristos, care pot fi
considerate pasii succesivi care
conduc la instituirea sacramentului
Preotiei: cand ii cheama pe apostoli,
constituindu-i ca un colegiu (cf. Mc
3,13-19), cand ii invata si 1i trimite sa
predice (cf. Lc 9,1-6), cand le confera
puterea de a ierta pacatele (cf. In
20,22-23), cand le incredinteaza
misiunea universala (cf. Mt 28,18-20);
pana la ocazia cea mai deosebita in
care le porunceste sa celebreze
Euharistia: ,Faceti aceasta in
amintirea mea” (1 Cor 11,24). In
misiunea apostolica ei ,au fost
»deplin confirmati in ziua
Rusaliilor”[2].

Pe parcursul vietii lor, ,nu numai ca
au avut diversi colaboratori in
exercitarea misiunii, dar, pentru ca



misiunea incredintata lor sa
continue si dupa moartea lor,
apostolii, ca printr-un testament, le-
au Incredintat colaboratorilor lor
imediati sarcina de a duce la bun
sfarsit si de a consolida lucrarea pe
care ei au inceput-o (...). Sile-au dat
si porunca ca, la randul lor, alti
barbati vrednici sa-si asume
misiunea, dupa moartea lor”[3].
Astfel, ,episcopii, impreuna cu
preotii si diaconii, au primit
misiunea de a sluji comunitatea,
stind in fruntea turmei, in numele
lui Dumnezeu, ca pastori, ca
invatatori ai doctrinei, ca preoti ai
cultului sfant si ca slujitori inzestrati
cu autoritate”[4].

2.1. Liturgia hirotonirii

In Noul Testament, misiunea
apostolica este transmisa prin
impunerea mainilor insotita de o
rugaciune (cf. Fpt 6,6; 1 Tim 4,14;
5,22; 2 Tim 1,6); aceasta este practica



atestata in cele mai vechi rituri de
hirotonire, precum cele consemnate
in Traditio Apostolica si Statuta
Ecclesiae Antiqua. Acest nucleu
esential, care constituie semnul
sacramental, a fost imbogatit de-a
lungul secolelor cu unele rituri
complementare, care pot diferi In
diferitele traditii liturgice. ,,In Ritul
latin, riturile de inceput —
prezentarea si alegerea candidatului
la hirotonire, omilia episcopului,
intrebarile puse candidatului, litania
sfintilor — atesta ca alegerea
candidatului s-a facut in
conformitate cu practica Bisericii si
pregatesc actul solemn al consacrarii,
dupa care mai multe rituri vin sa
exprime si sd completeze in chip
simbolic misterul ce s-a savarsit:
pentru episcop si pentru preot,
ungerea cu sfanta crisma, semn al
ungerii speciale a Duhului Sfant, care
face rodnica slujirea lor; punerea in
mainile episcopului a
Evangheliarului, a inelului, a mitrei



si a crucii, ca semn al misiunii lui
apostolice de vestire a Cuvantului lui
Dumnezeu, al fidelitatii lui fata de
Biserica, mireasa lui Cristos, al
misiunii lui de pastor al turmei
Domnului; punerea in mainile
preotului a patenei si a potirului,
«ofranda poporului sfant», pe care
este chemat sa o Infatiseze lui
Dumnezeu; punerea In mainile
diaconului a Evangheliarului pentru
a arata ca a primit misiunea de a
vesti Evanghelia lui

Cristos” (Catehismul, nr. 1574).

2.2. Natura si efectele hirotonirii
primite

Prin sacramentul Preotiei se confera
0 participare la preotia lui Cristos,
dupa modul transmis prin
succesiunea apostolica. Preotia
ministeriala se deosebeste de preotia
comuna a credinciosilor, care
provine din Botez si din Mir; ambele
»Se randuiesc una pentru alta”, dar



,difera totusi una de alta in
esenta”[5]. Este specific si propriu
preotiei ministeriale sa fie ,,0
reprezentare sacramentala a lui
Cristos-Cap si Pastor”[6], ceea ce
permite exercitarea autoritatii lui
Cristos In functia pastorala de
predicare si de conducere, si
actiunea in persona Christi in
exercitarea ministerului
sacramental.

Aceasta repraesentatio Christi Capitis
subsista intotdeauna in slujitor, a
carui suflet a fost pecetluit cu
caracterul sacramental, imprimat in
mod indelebil in suflet la hirotonire.
Caracterul este, asadar, efectul
principal al sacramentului si, fiind o
realitate permanenta, face ca
hirotonirea sa nu poata fi nici
repetata, nici desfiintata, nici
conferitd pentru o perioada limitata.
»,Un subiect hirotonit in mod valid
poate fi, desigur, din motive grave,
dispensat de obligatiile si functiile



legate de hirotonire ori i se poate
interzice exercitarea lor, insa nu mai
poate redeveni laic in sens

strict” (Catehismul, nr. 1583).

Hirotonirea, in fiecare dintre gradele
sale, confera, de asemenea, ,harul
Duhului Sfant propriu acestui
sacrament”, care este ,acela de a fi
configurat cu Cristos Preotul,
Invatatorul si Pastorul, al cirui
slujitor este randuit cel care primeste
hirotonirea” (Catehismul, nr. 1585).
Aceasta ministerialitate este in
acelasi timp dar si misiune, deoarece
hirotonirea se primeste in vederea
serviciului adus lui Cristos si
credinciosilor, care in Biserica
formeaza Trupul Sau mistic. Mai
specific, pentru episcop, darul primit
este ,Duhul de cArmuire pe care l-ai
daruit Fiului tau preaiubit Isus
Cristos si pe care El l-a daruit
sfintilor apostoli”[7]. Pentru preot se
cere de la Dumnezeu darul Duhului
Sfant ,,ca sa fie vrednic de a sta fara



prihana inaintea altarului tau, de a
vesti Evanghelia Imparatiei tale, de a
indeplini slujirea cuvantului
adevarului tau, de a-ti aduce daruri
si jertfe spirituale, de a reinnoi
poporul tau prin baia nasterii celei
de a doua; astfel incat el insusi sa
mearga in intAmpinarea marelui
nostru Dumnezeu si Mantuitor Isus
Cristos”[8]. In cazul diaconilor,
,harul sacramental le da forta
necesara pentru a sluji Poporul lui
Dumnezeu prin diaconia liturgiei, a
cuvantului si a iubirii, in comuniune
cu Episcopul si cu preotimea

lui” (Catehismul, nr. 1588).

2.3. Gradele sacramentului
Preotiei

Diaconatul, prezbiteratul si
episcopatul pastreaza intre ele o
relatie intrinseca, ca grade ale
singurei realitati sacramentale a
Preotiei, primite succesiv intr-un
mod inclusiv. La randul lor, ele se



disting in functie de realitatea
sacramentala conferita si de functiile
corespunzatoare in Biserica.

Episcopatul este ,plinatatea
sacramentului Preotiei”, numita ,,in
liturgia Bisericii si in glasul Sfintilor
Parinti Preotie supremad, culmea
slujirii sacre”[9]. Episcopilor le este
incredintatd ,misiunea de a pastori
Biserica particulara ce i-a fost
incredintatd”, stand ,,in fruntea
turmei, in numele lui Dumnezeu, ca
pastori, ca Invatatori ai doctrinei, ca
preoti ai cultului sfant si ca slujitori
inzestrati cu autoritate”[10]. Ei sunt
succesorii apostolilor si membri ai
colegiului episcopal, in care sunt
incorporati imediat in virtutea
hirotonirii, pastrdnd comuniunea
ierarhica cu Papa, capul colegiului, si
cu ceilalti membri. Le revine in
principal functia de capitalitate, atat
in Biserica universald, cat si prin
prezidarea Bisericilor locale, pe care
le conduc ,,ca vicari si delegati ai lui


https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/126589/change/#_ftn10

Cristos”, si o fac ,,prin sfaturile,
indemnurile, exemplele lor, dar si
prin autoritatea si puterea
sacra”[11]. Dintre indatoririle
episcopilor ,,se remarca predicarea
Evangheliei. Caci episcopii sunt
propovaduitorii credintei, care aduc
noi ucenici lui Cristos, sunt invatatori
autentici, adica inzestrati cu
autoritatea lui Cristos, care predica
poporului incredintat lor credinta de
crezut si de aplicat In viata”, iar
»,cand Invata in comuniune cu
Romanul Pontif, trebuie sa fie
respectati de toti ca martori ai
adevarului divin si catolic’[12]. In
fine, ca administratori ai harului
preotiei supreme, ei indruma cu
autoritatea lor distribuirea rodnica a
sacramentelor: ,Ei reglementeaza
administrarea Botezului, prin care se
acorda participarea la preotia regala
a lui Cristos. Ei sunt ministrii
originari ai Mirului, dispensatori ai
sfintirilor sacre si moderatori ai
disciplinei penitentiale; ei indeamna



si invata cu sarguinta pe poporul lor
sa participe cu credinta si cu
reverenta la liturgie si mai ales la
Sfanta Jertfa a Liturghiei”[13].

Prezbiteratul a fost instituit de
Dumnezeu pentru ca slujitorii Sai ,,sa
aiba puterea sacra a ordinului de a
oferi jertfa si de a ierta pacatele si sa
exercite public, In numele lui Cristos,
functia preoteasca in folosul
oamenilor”[14]. Preotilor le-a fost
incredintata functia ministeriala ,,in
grad subordonat, pentru ca acestia,
constituiti in Ordinul preotesc, sa fie
colaboratorii Ordinului episcopal
pentru a implini cum se cuvine
misiunea apostolica incredintata de
Cristos”[15]. Ei participa ,,la
autoritatea cu care Cristos insusi
zideste, sfinteste si cArmuieste
Trupul sau”, iar prin hirotonirea
sacramentala primita ,,sunt
insemnati cu un caracter special, si
astfel, sunt facuti asemenea chipului
lui Cristos Preotul, asa incat sa poata



actiona In persoana lui Cristos
Capul”[16]. Ei ,formeazd, impreuna
cu Episcopul lor, o unica preotime cu
diferite ocupatii”[17] si 1si exercita
misiunea in contact imediat cu
oamenii. Mai concret, preotii ,,au ca
indatorire principala sa
propovaduiasca tuturor Evanghelia
lui Dumnezeu, pentru a zidi si a spori
Poporul lui Dumnezeu, implinind
porunca Domnului: «Mergeti in toata
lumea si propovaduiti Evanghelia
toute fapturii»”[18]. Functia lor este
centrata ,,in cultul euharistic sau
adunarea euharistica, in care,
actionand in persona Christi si
proclamand misterul Lui, unesc
rugaciunile credinciosilor cu jertfa
Capului lor (cf. 1 Cor 11,26),
reprezentand si aplicand in jertfa
Liturghiei, pana la venirea
Domnului, unica Jertfa a Noului
Testament, anume cea a lui Cristos,
care se ofera pe Sine Tatalui, ca
Victima nepatata (cf. Evr
9,14-28)”[19]. Aceasta este unita cu



,ministerul Impacarii si al
mangaierii”, pe care 1l exercita ,fata
de credinciosii pocditi sau bolnavi”.
Ca adevarati pastori, ,ei, exercitand,
in masura autoritatii lor, lucrarea lui
Cristos, Pastor si Cap, aduna familia
lui Dumnezeu ca o fratie adunata
intr-un singur duh si, prin Cristos, o
conduc in Duhul Sfant catre
Dumnezeu Tatal”[20].

Diaconii constituie ,treapta
inferioara a ierarhiei”. Li se impun
mainile ,nu pentru preotie, ci pentru
slujire”, pe care o exercita ca o
repraesentatio Christi Servi. Revine
diaconilor ,,administrarea solemna a
Botezului, pastrarea si distributia
Euharistiei, asistenta in numele
Bisericii si binecuvantarea casatoriei,
ducerea Viaticului muribunzilor,
citirea Sfintei Scripturi
credinciosilor, indrumarea si
indemnarea poporului, presedintia
cultului si a rugaciunii credinciosilor,
administrarea sacramentalelor,



presedintia riturilor inmormantarii
si iInhumarii””[21].

3. Ministrul si subiectul
sacramentului

Administrarea sacramentului
Preotiei in cele trei grade este
rezervata in mod exclusiv
episcopului: in Noul Testament
numai apostolii il conferad, iar, ,,dat
fiind ca sacramentul Preotiei este
sacramentul slujirii apostolice,
episcopii, ca urmasi ai Apostolilor, au
misiunea de a transmite «darul
spiritual» (LG 21), «<samanta
apostolica» (LG 20)” (Catehismul, nr.
1576), pastrata de-a lungul secolelor
In ministerul hirotonit.

Pentru ca hirotonirea episcopala sa
fie ingdduita, In Biserica latina, este
necesar un mandat explicit pontifical
(cf. Codul de drept canonic, can.
1013); in Bisericile orientale este
rezervata Romanului Pontif,



Patriarhului sau Mitropolitului, fiind
intotdeauna ilicita daca nu exista un
mandat legitim (cf. Codul canoanelor
Bisericii orientale, can. 745). In cazul
hirotonirii preotesti si diaconale, este
necesar ca consacrantul sa fie
episcopul propriu al candidatului,
sau sa se emita scrisorile dimisorii de
catre autoritatea competenta (cf.
Codul de drept canonic, can.
1015-1016); daca hirotonirea are loc
in afara propriei circumscriptii, este
necesara permisiunea episcopului
diecezan (cf. Codul de drept canonic,
can. 1017).

Pentru validitatea sfintirii in aceste
trei trepte este necesar ca candidatul
sa fie barbat s sa fie botezat. Isus
Cristos, intr-adevar, a ales ca apostoli
doar barbati, desi printre cei care 1l
urmau se aflau si femei, care in mai
multe ocazii au dovedit o fidelitate
mai mare. Acest comportament al
Domnului este normativ pentru
intreaga viata a Bisericii si nu poate



fi considerat circumstantial, intrucat
si apostolii s-au simtit legati de
aceasta practica si au impus mainile
numai asupra barbatilor, chiar si
atunci cand Biserica s-a raspandit in
regiuni unde prezenta femeilor in
slujire nu genera disensiuni. Parintii
Bisericii au urmat cu fidelitate
aceasta norma, constienti ca se trata
de o traditie obligatorie, care a fost
consemnata cu insistenta in
decretele sinodale. Biserica, in
consecinta, ,nu se considera
imputernicitd sd admita femeile la
hirotonirea preoteasca””[22].

O hirotonire legitima si pe deplin
roditoare necesita, in plus, din partea
candidatului, vocatia ca realitate
supranaturald, confirmata totodata
prin invitatia autoritatii competente
(,chemarea ierarhiei”). Pe de alta
parte, in Biserica latina este in
vigoare legea celibatului eclesiastic
pentru cei hirotoniti in cele trei
grade; aceasta ,,nu este ceruta,



fireste, de esenta preotiei in
sine”[23], dar ,,in multe sensuri este
adecvata pentru preotie”, deoarece
prin ea clericii participa la
modalitatea de a trai celib asumata
de Cristos pentru a-Si implini
misiunea, ,,se uneste mai usor cu El
cu o inima nedespartita, se dedica
mai liber in El si pentru El slujirii lui
Dumnezeu si al oamenilor”. Prin
daruirea deplind a vietii lor pentru
misiunea incredintata, cei hirotoniti
»,evoca logodna misterioasa stabilita
de Dumnezeu (...), prin care Biserica
nu are decat pe Cristos drept Mire. In
plus, se constituie In semn viu al
acelei lumi viitoare, deja prezenta
prin credinta si caritate, in care fiii
invierii nu se vor insura si nici nu se
vor marita”[24]. Nu sunt legati de
celibat diaconii permanenti, nici
diaconii si preotii din Bisericile
orientale. In sfarsit pentru sfintirea
lor se cere o anumita o dispozitiel
interioara si exterioara, o varsta
obligatorie si cunostinte, indeplinirea



sfintirilor premergéatoare si absenta
impedimentelor si iregularitatilor (cf.
Codul de drept canonic, can.
1029-1042; Codul canoanelor Bisericii
orientale, (can. 758-762). La
candidatii sfintirii episcopale sunt
valabile conditii speciale care asigura
idoneitatea lor (cf. Codul de drept
canonic, can. 378).

Bibliografie de baza

— Catehismul Bisericii Catolice, nn.
1533-1600.

Lecturi recomandate

— Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nn. 18-29; Decr.
Presbyterorum ordinis, nn. 2, 4-6,
15-17.



— Sf. Josemaria Escriva, Omilia
»,Preot pentru eternitate”, in A iubi
Biserica.

[1] Congregatia pentru Doctrina
Credintei, Decl. Dominus Iesus, 6-
VIII-2000, nr. 14.

[2] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 19.

[3] Ibidem, nr. 20.
[4] Ibidem, nr. 10.

[5] Sf. Ioan Paul al II-lea, Exh. apost.
Pastores dabo vobis, 25-111-1992, nr.
15.

[6] Pontificalul Roman, Ordinarea
episcopald, Rugaciunea
consacratorie.

[7] Ritul bizantin, Rugaciunea de
hirotonire preoteasca.



[8] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 29.

[9] Ibidem, nr. 21.

[10] Ibidem, nr. 20.
[11] Ibidem, nr. 27.
[12] Ibidem, nr. 25.
[13] Ibidem, nr. 26.

[14] Conciliul Vatican II, Decr.
Presbyterorum ordinis, nr. 2.

[15] Ibidem.
[16] Ibidem.

[17] Conciliul Vatican II, Const.
Lumen gentium, nr. 28.

[18] Ibidem, Decr. Presbyterorum
ordinis, nr. 4.

[19] Conciliul Vatican II, Const.
Lumen gentium, nr. 28.



[20] Ibidem.
[21] Ibidem, nr. 29.

[22] Sf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoare
apost. Ordinatio sacerdotalis, 22-
V-1994, nr. 2.

[23] Conciliul Vatican II, Decr.
Presbyterorum ordinis, nr. 16.

[24] Ibidem.

Philip Goyret / Traducere: Iosif
Fickl

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-25-a-sacramentul-preotiei/
(24.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-25-a-sacramentul-preotiei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-25-a-sacramentul-preotiei/

	Tema a 25-a: Sacramentul preoției
	1. Preoția lui Cristos
	2. Preoția la apostoli și în succesiunea apostolică
	3. Ministrul și subiectul sacramentului


