
opusdei.org

Tema a 24-a: Ungerea
bolnavilor

Pentru un creștin, boala și
moartea pot și trebuie să fie
mijloace de sfințire și de
corăscumpărare cu Cristos; la
aceasta ajută sacramentul
Ungerii bolnavilor.

13.10.2025

1. Ungerea bolnavilor,
sacrament al mântuirii și al
tămăduirii

Natura acestui sacrament



Ungerea bolnavilor este un
sacrament instituit de Isus Cristos,
prefigurat ca atare în Evanghelia
Sfântului Marcu (cf. Mc 6,13) și
recomandat credincioșilor și
promulgat de Apostolul Iacob: „Este
cineva bolnav între voi? Să cheme pe
preoții Bisericii și aceștia să se roage
asupra lui, ungându-l cu untdelemn
în numele Domnului. Și rugăciunea
credinței îl va mântui pe cel bolnav și
Domnul îl va ridica. Și dacă a făcut
păcate, i se vor ierta” (Iac 5,14-15).
Tradiția vie a Bisericii, reflectată în
textele Magisteriului ecleziastic, a
recunoscut în acest rit, destinat în
mod special întăririi bolnavilor și
curățirii lor de păcat și de urmările
lui, unul dintre cele șapte sacramente
ale Legii Noi[1].

Sensul creștin al suferinței, al morții și
al pregătirii pentru o moarte bună

În Ritualul Ungerii bolnavilor, sensul
bolii omului, al suferințelor și al



morții sale este explicat în lumina
planului mântuitor al lui Dumnezeu,
și mai concret în lumina valorii
mântuitoare a suferinței asumate de
Cristos, Cuvântul întrupat, în
misterul Patimii, Morții și Învierii
Sale[2].

Catehismul Bisericii Catolice oferă o
abordare similară: „Prin Patimile și
Moartea Sa pe Cruce, Cristos a dat un
sens nou suferinței: de acum, ea ne
poate face asemenea chipului său și
ne poate uni cu Patimile Sale
mântuitoare” (Catehism, nr. 1505).
„Cristos îi cheamă pe ucenicii Săi să-
L urmeze, luându-și și ei crucea (cf.
Mt 10,38). Urmându-L, ei au dobândit
un nou mod de a privi boala și pe cei
bolnavi” (Catehism, nr. 1506).

Sfânta Scriptură indică o relație
strânsă între boală și moarte, și
păcat[3].

Dar ar fi o greșeală să considerăm
boala în sine ca o pedeapsă pentru



păcatele proprii (cf. In 9,3). Sensul
durerii inocente poate fi înțeles doar
în lumina credinței, crezând cu tărie
în Bunătatea și Înțelepciunea lui
Dumnezeu, în Providența Sa
iubitoare și contemplând misterul
Patimii, Morții și Învierii lui Cristos,
prin care a fost posibilă
Răscumpărarea lumi[4].

În același timp, Domnul ne-a învățat
sensul pozitiv al suferinței pentru a
realiza Răscumpărarea, a vrut să
vindece o mulțime de bolnavi,
manifestându-Și puterea asupra
durerii și bolii și, mai ales, puterea
de a ierta păcatele (cf. Mt 9,2-7).
După Înviere, Îi trimite pe Apostoli:
„În numele Meu... vor pune mâinile
peste bolnavi și se vor tămădui” (Mc
16,17-18) (cf. Catehism, nr. 1507)[5].

Pentru un creștin, boala și moartea
pot și trebuie să fie mijloace de
sfințire și de corăscumpărare cu
Cristos. Ungerea bolnavilor ajută la



trăirea acestor realități dureroase ale
vieții umane cu sens creștin: „În
Ungerea bolnavilor, cum se numește
acum Ultima Ungere, asistăm la o
pregătire plină de dragoste pentru
călătorie, care se va încheia în casa
Tatălui”[6].

2. Structura semnului sacramental
și celebrarea sacramentului

Conform Ritualului Ungerii
bolnavilor, materia aptă a
sacramentului este uleiul de măsline
sau, în caz de necesitate, un alt ulei
vegetal[7].

Acest ulei trebuie să fie sfințit de
episcop sau de un preot care are
această facultate[8].

Ungerea se conferă ungând bolnavul
pe frunte și pe mâini[9]. Formula
sacramentală prin care, în ritul latin,
se conferă Ungerea bolnavilor este
următoarea: „Per istam sanctam
Unctionem et suam piissimam



misericordiam adiuvet te Dominus
gratia Spiritus Sancti. Amen./ Ut a
peccatis liberatum te salvet atque
propitius allevet. Amen.” (Prin
această sfântă Ungere și prin mila Sa
cea multă, să te ajute Domnul cu
harul Duhului Sfânt. Amin./ Pentru
ca, iertându-ţi de păcate, să te
mântuiască și să te aline cu bunătate.
Amin.)”[10].

După cum reamintește Catehismul
Bisericii Catolice, „este foarte potrivit
ca [Ungerea bolnavilor] să se
celebreze în cadrul Euharistiei,
memorial al Paștelui Domnului. Dacă
împrejurările o sugerează,
celebrarea sacramentului poate fi
precedată de sacramentul Penitenței
și urmată de sacramentul
Euharistiei. În calitate de sacrament
al Paștelui lui Cristos, Euharistia ar
trebui să fie întotdeauna ultimul
sacrament al peregrinării
pământești, «Viaticul» pentru



«trecerea» la viața
veșnică” (Catehism, nr. 1517).

3. Ministrul Ungerii bolnavilor

Ministrul acestui sacrament este
numai preotul (episcopul sau
preotul)[11]. Este datoria păstorilor
să învețe pe credincioși despre
binefacerile acestui sacrament.
Credincioșii (în special, rudele și
prietenii) trebuie să îndemne pe
bolnavi să cheme preotul pentru a
primi Ungerea bolnavilor (cf. 
Catehism, nr. 1516).

Este bine ca credincioșii să aibă în
vedere că în zilele noastre se tinde să
se „izoleze” boala și moartea. În
clinicile și spitalele moderne,
bolnavii grav adesea mor în
singurătate, chiar dacă se află
înconjurați de alte persoane într-o
„unitate de terapie intensivă”. Toți –
în special creștinii care lucrează în
mediul spitalicesc – trebuie să facă
un efort pentru ca bolnavilor



internați să nu le lipsească mijloacele
care dau mângâiere și alină trupul și
sufletul suferind, iar printre aceste
mijloace – pe lângă sacramentul
Penitenței și Viatic – se află și
sacramentul Ungerii bolnavilor.

4. Subiectul Ungerii bolnavilor

Subiect al Ungerii bolnavilor este
orice persoană botezată, care a atins
vârsta rațiunii și se află în pericol de
moarte din cauza unei boli grave sau
a bătrâneții însoțită de o slăbiciune
senilă avansată[12]. Decedaților nu li
se poate administra Ungerea
bolnavilor.

Pentru a primi roadele acestui
sacrament este necesară în subiect
reconcilierea prealabilă cu
Dumnezeu și cu Biserica, cel puțin
prin dorință, inseparabil unită de
căința păcatelor proprii și de intenția
de a le mărturisi, atunci când este
posibil, în sacramentul Penitenței. De
aceea, Biserica prevede ca, înainte de



Ungere, să i se administreze
bolnavului sacramentul Penitenței și
al Reconcilierii[13].

Subiectul trebuie să aibă intenția, cel
puțin habituală și implicită, de a
primi acest sacrament[14]. Cu alte
cuvinte: bolnavul trebuie să aibă
voința neretractată de a muri așa
cum mor creștinii și cu ajutoarele
supranaturale menite pentru ei.

Deși Ungerea bolnavilor poate fi
administrată celui care și-a pierdut
deja cunoștința, trebuie să ne
străduim ca ea să fie primită cu
cunoștință de cauză, pentru ca
bolnavul să se poată pregăti mai bine
de a primi harul sacramentului. Nu
trebuie administrată celor care care
în mod încăpățânat persistă necăiți
în păcat mortal manifest (cf. CIC, can.
1007).

Dacă un bolnav care a primit
Ungerea își recapătă sănătatea,
poate, în cazul unei noi boli grave, să



primească din nou acest sacrament;
iar, în cursul aceleiași boli,
sacramentul poate fi repetat dacă
boala se agravează (cf. CIC, can. 1004,
§ 2).

În sfârșit, este bine să avem în
vedere această indicație a Bisericii:
„În îndoiala dacă bolnavul a atins
vârsta rațiunii, suferă o boală gravă
sau a decedat deja, să se
administreze acest sacrament” (CIC,
can. 1005).

5. Necesitatea acestui sacrament

Primirea Ungerii bolnavilor nu este
necesară cu necesitate de mijloc
pentru mântuire, dar nu trebuie să
se renunțe în mod voit la acest
sacrament, dacă este posibil să-l
primești, pentru că ar însemna să
respingi un ajutor de mare
eficacitate pentru mântuire. A priva
un bolnav de această ajutor, ar putea
constitui un păcat grav.



6. Efectele Ungerii bolnavilor

În calitate de sacrament adevărat și
propriu al Legii Noi, Ungerea
bolnavilor oferă creștinului
credincios harul sfințitor; în plus,
harul sacramental specific al Ungerii
bolnavilor are ca efecte:

— o uniune mai intimă cu Cristos în
Patima Sa mântuitoare, pentru
binele său și al întregii Biserici (cf. 
Catehism, nn. 1521-1522; 1532);

— mângâierea, pacea și
îmbărbătarea pentru a învinge
dificultățile și suferințele proprii
stării de boală gravă sau a fragilității
bătrâneții (cf. Catehism, nn. 1520;
1532);

— tămăduirea urmelor păcatului și
iertarea păcatelor veniale, precum și
a celor mortale în cazul în care
bolnavul ar fi fost căit dar nu ar fi
putut primi sacramentul Penitenței
(cf. Catehism, nr. 1520);



— refacerea sănătății corporale, dacă
aceasta este voința lui Dumnezeu (cf.
Conciliul de la Florența: DS 1325; 
Catehism, nr. 1520);

— pregătirea pentru trecerea la viața
veșnică. În acest sens afirmă
Catehismul Bisericii Catolice: „Acest
har [propriu Ungerii bolnavilor] este
un dar al Duhului Sfânt care
reînnoiește încrederea și credința în
Dumnezeu și întărește împotriva
ispitelor celui rău, adică împotriva
ispitei de descurajare și de angoasă
în fața morții (cf. Evr
2,15)” (Catehism, nr. 1520).

Originalul în spaniolă publicat la 21 noiembrie 2012

Literatură de bază

— Catehismul Bisericii Catolice, nn.
1499-1532.



Lecturi recomandate

— Sf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoarea
Apostolică Salvifici doloris, 11-
II-1984.

— P. Adnès, L’Onction des malades.
Histoire et théologie, FAC-éditions,
Paris 1994, pp. 86 (trad. it.: L’Unzione
degli infermi, Storia e teologia,
Edizioni San Paolo, Cinisello Balsamo
(Milano) 1996, pp. 99).

— F.M. Arocena, „Unción de
enfermos”, în C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 983-989.

[1] Cfr. DS 216; 1324-1325; 1695-1696;
1716-1717; Catehismul, nn.
1511-1513.

[2] Cf. Ritualul Ungerii bolnavilor,
Praenotanda, nn. 1-2.



[3] Cf. Dt 28,15; Dt 28,21-22; Dt 28,27;
Sal 37 (38),2-12; Ps 38 (39), 9-12; Ps
106 (107),17; Înț 2,24; Rom 5,12; Rom
5,14-15.

[4] „Cristos nu numai că Se lasă atins
de bolnavi, ci Își însușește durerile
lor: «El a luat asupra Sa slăbiciunile
noastre și bolile noastre le-a
purtat» (Mt 8,17; cf. Is 53,4). (...) Pe
Cruce, Cristos a luat asupra Sa toată
greutatea răului (cf. Is 53,4-6) și a
ridicat «păcatul lumii» (In 1,29),
boala nefiind decât o consecință a
acestuia” (Catehism, nr. 1505).

[5] Durerea, prin sine însăși, nu
mântuiește, nu răscumpără. Doar
boala trăită în credință, în speranță
și în dragoste față de Dumnezeu,
doar boala trăită în uniune cu
Cristos, curăță și răscumpără. Cristos
ne mântuiește astfel nu de durere, ci
în durere, transformată în rugăciune,
într-un "jertfă spirituală" (cf. Rom
12,1; 1 Pt 2,4-5), pe care o putem oferi



lui Dumnezeu unindu-ne la jertfa
răscumpărătoare a lui Cristos,
actualizată în fiecare celebrare a
Euharistiei pentru ca noi să putem
participa la ea.

În plus, este potrivit să considerăm
că «intră în planul providențial al lui
Dumnezeu ca omul să lupte cu
ardoare împotriva oricărei boli și să
caute sănătatea cu sârguință, pentru
a-și putea îndeplini în continuare
funcțiile în societate și în Biserică, cu
condiția să fie totdeauna pregătit să
completeze ce lipsește Patimilor lui
Cristos pentru mântuirea lumii,
așteptând eliberarea în slava fiilor
lui Dumnezeu (cf. Col 1,24; Rom
8,19-21)» (Ritualul Ungerii bolnavilor,
Praenotanda, nr. 3).

[6] Sfântul Josemaría, Cristos care
trece, nr. 80.

[7] Cf. Ritualul Ungerii bolnavilor,
Praenotanda, nr. 20; Conciliul Vatican
II, Const. Sacrosanctum Concilium,



nr. 73; Sf. Paul al VI-lea, Const. Apost.
Sacram Unctionem Infirmorum, 30-
XI-1972, AAS 65 (1973) nr. 8.

[8] Cf. Ritualul Ungerii bolnavilor,
Praenotanda, nr. 21. În acest
prenotand se indică de asemenea, în
conformitate cu CIC, can. 999, că
orice preot, în caz de necesitate,
poate binecuvânta uleiul pentru
Ungerea bolnavilor, dar în cadrul
celebrației.

[9] Cf. Ibidem, Praenotanda, 23. În caz
de necesitate, ar fi suficientă o
singură ungere pe frunte sau pe o
altă parte convenabilă a corpului (cf. 
ibidem).

[10] Ritualul Ungerii bolnavilor, 
Praenotanda, 25; cf. CIC, can. 847, § 1;
Catehism, nr. 1513. Această formulă
este distribuită astfel încât prima
parte se rostește în timpul ungerii
frunții, iar a doua în timpul ungerii
mâinilor. În caz de necesitate, când
se poate face o singură ungere,



ministrul pronunță simultan
întreaga formulă (cf. Ritualul Ungerii
bolnavilor, Praenotanda, 23).

[11] Cf. CIC, can. 1003, § 1. Nici
diaconii, nici credincioșii laici nu pot
administra valid Ungerea bolnavilor
(cf. Congregația pentru Doctrina
Credinței, Nota privind ministrul
sacramentului Ungerii bolnavilor,
«Notitiae» 41 (2005) 479).

[12] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 73; CIC,
can. 1004-1007; Catehism, nr. 1514.
Prin urmare, Ungerea bolnavilor nu
este un sacrament pentru acei
credincioși care au ajuns pur și
simplu la așa-numita "a treia
vârstă" (nu este sacramentul
pensionarilor), și nici nu este un
sacrament doar pentru muribunzi.
În cazul unei intervenții chirurgicale,
Ungerea bolnavilor poate fi
administrată atunci când boala, care



este motivul intervenției, pune în
pericol viața bolnavului.

[13] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 74.

[14] În acest sens se spune în CIC:
«Acest sacrament trebuie administrat
bolnavilor care, atunci când se aflau
în posesia facultăților lor, l-au cerut
cel puțin în mod implicit» (can.
1006).

© Fundación Studium, 2016 și ©
Biroul de presă Opus Dei, 2016.

Ángel García Ibáñez / Traducere
Iosif Fickl

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-24-a-ungerea-bolnavilor/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-24-a-ungerea-bolnavilor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-24-a-ungerea-bolnavilor/

	Tema a 24-a: Ungerea bolnavilor
	1. Ungerea bolnavilor, sacrament al mântuirii și al tămăduirii


