
opusdei.org

Tema a 21-a:
Euharistia (III)

Credința în prezența reală a lui
Cristos în Euharistie a
determinat Biserica să se
închine Sfântului Sacrament
atât în timpul Sfintei Liturghii,
cât și în afara acesteia.

28.06.2023

1. Prezența euharistică reală

În celebrarea Euharistiei, Persoana
lui Cristos – Cuvântul întrupat, care a
fost răstignit, a murit și a înviat
pentru mântuirea lumii – se face



prezentă într-o formă unică,
supranaturală și mistică.
Fundamentul acestei doctrine se
găsește în însăși instituția
Euharistiei, când Isus a identificat
darurile pe care le oferea cu Trupul
și Sângele său („Acesta este Trupul
meu... Acesta este Sângele meu...”),
adică cu corporalitatea sa unită în
mod inseparabil cu Cuvântul și, prin
urmare, cu întreaga sa Persoană.

Cu siguranță, Isus Cristos este
prezent în Biserica sa în multe feluri:
în Cuvântul său, în rugăciunea
credincioșilor (cf. Mt 18,20), în săraci,
bolnavi, în cei întemnițați (cf. Mt
25,31-46), în sacramente și mai ales
în persoana preotului slujitor. Dar, 
mai presus de toate, el este prezent
sub speciile euharistice (cf. 
Catehismul, nr. 1373).

Unicitatea prezenței euharistice a lui
Cristos constă în faptul că Sfântul
Sacrament conține cu adevărat, în



mod real și substanțial Trupul și
Sângele împreună cu Sufletul și
Divinitatea Domnului nostru Isus
Cristos, Dumnezeu adevărat și Om
adevărat, cel care s-a născut din
Fecioară, a murit pe Cruce și acum
este așezat în ceruri de-a dreapta
Tatălui. „Această prezență o numim
«reală», nu cu titlu exclusiv, ca și
cum celelalte prezențe n-ar fi «reale»,
ci prin excelență, pentru că este 
substanțială și pentru că, prin ea,
Cristos, Dumnezeu și om, se face
prezent în întregime” (Catehismul,
nr. 1374).

Termenul substanțial este menit să
indice consistența prezenței
personale a lui Cristos în Euharistie:
Euharistia nu este doar o simplă
„imagine”, capabilă să „semnifice” și
să stimuleze mintea să se gândească
la Cristos, prezent în realitate în altă
parte, în ceruri; nici nu este doar un
simplu „semn”, prin care ni se oferă
„virtutea mântuitoare” – harul – care



vine de la Cristos. Euharistia este, pe
de altă parte, prezența obiectivă a
ființei în sine (substanța) a Trupului
și a Sângelui lui Cristos, adică a
întregii sale Umanități – unită în mod
inseparabil cu Divinitatea prin
uniunea hipostatică – deși este
voalată de „speciile” sau de
aparențele pâinii și ale vinului.

Prin urmare, prezența adevăratului
Trup și Sânge al lui Cristos în acest
sacrament „«nu se poate cunoaște
prin simțuri», spune Sfântul Toma,
«ci numai prin credință, care se
întemeiază pe autoritatea lui
Dumnezeu»” (Catehismul, nr. 1381).
Acest lucru este bine exprimat în
următoarea strofă din Adoro te
devote: Visus, tactus, gustus, in te
fallitur / Sed auditu solo tuto creditur /
Credo quidquid dixit Dei Filius: / Nil
hoc verbo Veritatis verius (Vederea,
tactul, gustul greșesc despre tine / Dar
auzul este suficient pentru a crede cu
tărie / Cred tot ce a spus Fiul lui



Dumnezeu / Nimic nu este mai
adevărat decât acest cuvânt al
adevărului).

2. Transsubstanțierea

Prezența adevărată, reală și
substanțială a lui Cristos în
Euharistie presupune o
preschimbare extraordinară,
supranaturală, unică. O astfel de
transformare își are fundamentul în
înseși cuvintele Domnului: „Luați și
mâncați, acesta este Trupul meu...
Beți din el toți, căci acesta este
Sângele meu, al noului
legământ...” (Mt 26,26-28). Într-
adevăr, aceste cuvinte devin realitate
numai dacă pâinea și vinul încetează
să mai fie pâine și vin și devin Trupul
și Sângele lui Cristos, deoarece este
imposibil ca unul și același lucru să
fie simultan două ființe diferite:
pâinea și Trupul lui Cristos; vinul și
Sângele lui Cristos.



Catehismul Bisericii Catolice
amintește în acest sens: „Conciliul
Tridentin rezumă credința catolică,
declarând: «Deoarece Cristos,
Răscumpărătorul nostru, a spus că
ceea ce oferă sub chipul pâinii este
cu adevărat Trupul său, a existat în
Biserică întotdeauna convingerea, pe
care sfântul Conciliu o declară din
nou, că, prin consacrarea pâinii și a
vinului, se înfăptuiește
preschimbarea întregii substanțe a
pâinii în substanța Trupului lui
Cristos Domnul nostru și a întregii
substanțe a vinului în substanța
Sângelui lui; această preschimbare,
Biserica catolică a numit-o, în mod
just și adecvat, 
transsubstanţiere»” (Catehismul, nr.
1376). Cu toate acestea, aspectul
pâinii și al vinului, adică „speciile
euharistice”, rămâne neschimbat.

Deși simțurile înțeleg cu adevărat
aparențele pâinii și ale vinului,
lumina credinței ne face să știm că



ceea ce este cu adevărat conținut sub
vălul speciilor euharistice este
substanța Trupului și a Sângelui
Domnului. Datorită permanenței
speciilor sacramentale de pâine,
putem afirma că Trupul lui Cristos –
întreaga sa Persoană – este cu
adevărat prezent pe altar, în
ciborium sau în tabernacol.

3. Proprietățile prezenței
euharistice

Modul în care Cristos este prezent în
Euharistie este un mister admirabil.
Potrivit credinței catolice, Isus
Cristos este prezent întreg, cu
corporalitatea sa glorificată, sub
fiecare dintre speciile euharistice, și
întreg în fiecare dintre părțile
rezultate din împărțirea speciilor,
astfel încât frângerea pâinii nu îl
împarte pe Cristos (cf. Catehismul, nr.
1377) [1]. Este un mod de prezență
singular, pentru că este invizibil și
intangibil, și este permanent în



sensul că, odată ce a avut loc
consacrarea, durează atâta timp cât
speciile euharistice subzistă.

4. Cultul Euharistiei

Credința în prezența reală a lui
Cristos în Euharistie a determinat
Biserica să se închine Sfântului
Sacrament adorându-l atât în timpul
Sfintei Liturghii (motiv pentru care
ea a prescris să îngenunchem sau să
ne plecăm adânc în fața speciilor
consacrate), cât și în afara celebrării
acesteia: păstrând cu cea mai mare
grijă în Tabernacol ostiile consacrate,
înfățișându-le credincioșilor ca să le
venereze cu solemnitate, purtându-le
în procesiune, etc. (cf. Catehismul, nr.
1378). Sfânta Euharistie se păstrează
în tabernacol [2]: – în principal,
pentru ca Sfânta Împărtășanie să
poată fi adusă bolnavilor și celorlalți
credincioși care nu pot participa la
Sfânta Liturghie; – în plus, pentru ca
Biserica să se închine lui Dumnezeu



Domnul nostru în Preasfântul
Sacrament (mai ales în timpul
expunerii Preasfintei Euharistii, la
Binecuvântarea cu Preasfântul
Sacrament, în procesiunea cu
Preasfântul Sacrament în
Solemnitatea Trupului și a Sângelui
lui Cristos etc.); – și pentru ca
credincioșii să poată întotdeauna să
se închine Domnului în Sfântul
Sacrament cu vizite frecvente. În
acest sens, Ioan Paul al II-lea afirma:
„Biserica și lumea au mare nevoie de
cultul euharistic. Isus ne așteaptă în
acest Sacrament al iubirii. Să nu ne
cruțăm timpul pentru a merge să-L
întâlnim în adorație, în contemplare
plină de credință și gata să ispășim
marile greșeli și crime ale lumii. Să
nu înceteze niciodată închinarea
noastră” [3];

Există două mari sărbători liturgice
(solemnități) în care acest sfânt
mister este celebrat în mod special:
Joia Sfântă (care comemorează



instituirea Euharistiei și a Preoției) și
Solemnitatea Trupului și a Sângelui
lui Cristos (destinată în special
adorării și contemplării Domnului în
Euharistie).

5. Euharistia, ospățul pascal
al Bisericii

5.1. De ce este Euharistia
ospățul pascal al Bisericii?

„Euharistia este ospăț pascal
deoarece Cristos, realizând în mod
sacramental Paștele său [trecerea din
această lume la Tatăl prin patima,
moartea, învierea și glorioasa sa
înălțare [4]], ne dăruiește Trupul său
și Sângele său, oferite ca hrană și
băutură, și ne unește cu el şi între noi
în jertfa sa” (Compendiu, nr. 287).



5.2. Celebrarea Euharistiei și
comuniunea cu Cristos

„Liturghia este în același timp și în
mod inseparabil memorialul de
jertfă în care se perpetuează jertfa
Crucii și ospățul sacru al împărtășirii
cu Trupul și Sângele Domnului. Dar
celebrarea jertfei euharistice este
orientată în întregime spre unirea
intimă a credincioșilor cu Cristos
prin împărtășanie. A ne împărtăși
înseamnă a-l primi pe Cristos însuși,
care s-a oferit pentru
noi” (Catehismul, nr. 1382).

Sfânta Împărtășanie, poruncită de
Cristos („luați și mâncați... beți toți
din el...”: Mt 26,26-28; cf. Mc 14,22-24;
Lc 22,14-20; 1 Cor 11,23-26), face
parte din structura fundamentală a
celebrării euharistice. Numai atunci
când Cristos este primit de
credincioși ca hrană a vieții veșnice,
devenirea sa ca hrană pentru
omenire capătă sensul său deplin, iar



memorialul instituit de el se
împlinește [5]. Din acest motiv,
Biserica recomandă cu tărie
comuniunea sacramentală tuturor
celor care iau parte la celebrarea
Euharistiei și care sunt dispuși să
primească cu demnitate Sfântul
Sacrament [6].

5.3. Necesitatea Sfintei
Împărtășanii

Când Isus a promis Euharistia, a
afirmat că această hrană nu este
doar utilă, ci și necesară: este o
condiție de viață pentru discipolii săi.
„Adevăr, adevăr vă spun: dacă nu
mâncați trupul Fiului Omului și nu
beți sângele lui, nu aveți viață în
voi” (In 6,53).

Mâncatul este o necesitate pentru
om. Și, așa cum hrana naturală îl ține
pe om în viață și îi dă putere să
meargă în această lume, tot așa
Euharistia păstrează în creștin viața 



în Cristos, primită la botez, și îi dă
putere să fie credincios Domnului pe
acest pământ, până la sosirea în Casa
Tatălui. Părinții Bisericii au înțeles
pâinea și apa pe care Îngerul le-a
oferit profetului Ilie ca fiind un tip al
Euharistiei (cf. 1 Reg 19,1-8): după ce
primește darul, cel care era epuizat
își recapătă vigoarea și este capabil
să îndeplinească misiunea lui
Dumnezeu.

Prin urmare, împărtășania nu este
un element care poate fi adăugat în
mod arbitrar la viața creștină; nu
este necesară doar pentru unii
credincioși care se angajează în mod
special în misiunea Bisericii, ci este o
necesitate vitală pentru toată lumea:
doar cei care se hrănesc cu viața lui
Cristos pot trăi în Cristos și pot
răspândi Evanghelia sa.

Dorința de a primi Sfânta
Împărtășanie ar trebui să fie mereu
prezentă la creștini, la fel cum ar



trebui să fie permanentă dorința de a
atinge scopul final al vieții noastre.
Această dorință de a se împărtăși,
explicită sau cel puțin implicită, este
necesară pentru a ajunge la
mântuire.

Mai mult, primirea de facto a
împărtășaniei este necesară, ca 
precept ecleziastic, pentru toți
creștinii care au uzul rațiunii:
„Biserica stabilește ca obligație
credincioșilor (...) să primească
Euharistia cel puțin o dată pe an, pe
cât posibil, în timpul pascal,
pregătindu-se prin sacramentul
Reconcilierii” (Catehismul, nr. 1389).
Acest precept ecleziastic este doar un
minim, care nu va fi întotdeauna
suficient pentru a dezvolta o viață
creștină autentică. De aceea, Biserica
însăși „recomandă cu stăruință
credincioșilor să primească sfânta
Euharistie în duminici și sărbători,
sau și mai des, chiar în fiecare
zi” (Catehismul, nr. 1389).



5.4. Ministru al Sfintei
Împărtășanii

Slujitorul ordinar al Sfintei
Împărtășanii este episcopul,
prezbiterul și diaconul [7]. Ministru
extraordinar permanent este acolitul
[8]. Alți credincioși cărora Ordinarul
locului le-a dat facultatea de a
distribui Euharistia pot fi slujitori
extraordinari ai Sfintei Împărtășanii,
atunci când se consideră necesar
pentru folosul pastoral al
credincioșilor, iar preotul, diaconul
sau acolitul nu este prezent și
disponibil [9].

„Nu este permis credincioșilor «să ia
singuri ostia consacrată sau potirul
sacru și cu atât mai puțin să le treacă
din mână în mână»” [10]. În ceea ce
privește această normă, se cuvine să
considerăm că Împărtășania are
valoarea unui semn sacru; acest
semn trebuie să arate că Euharistia
este un dar al lui Dumnezeu pentru



om; de aceea, în condiții normale, în
distribuirea Euharistiei trebuie să se
facă distincție între slujitorul care
distribuie Darul, oferit de Cristos
însuși, și subiectul care îl primește cu
recunoștință, în credință și iubire.

5.5. Dispoziții pentru
primirea Sfintei Împărtășanii

Dispoziții ale sufletului

Pentru a primi cu vrednicie Sfânta
Împărtășanie este necesar să fim în
harul lui Dumnezeu. „Cine mănâncă
pâinea și bea potirul Domnului în
mod nevrednic – proclamă Sfântul
Paul – va fi vinovat față de trupul și
sângele Domnului. De aceea, omul să
se cerceteze și astfel să mănânce din
pâine și să bea din potir. Căci cine
mănâncă și bea nesocotind trupul, își
mănâncă și își bea propria
condamnare” (1 Cor 11,27-29). De
aceea, nimeni nu ar trebui să se
apropie de Sfânta Euharistie



conștient de un păcat de moarte,
oricât de împăcat ar părea să fie, fără
să se spovedească mai întâi în
sacrament (cf. Catehismul, nr. 1385).
Pentru a primi cu folos Împărtășania
este nevoie, pe lângă faptul de a fi în
harul lui Dumnezeu, de un
angajament serios de a-L primi pe
Domnul cu cea mai mare devoțiune
reală posibilă: pregătire (la distanță
și în apropiere); reculegere; acte de
iubire și ispășire, adorație, umilință,
mulțumire etc.

Dispoziții ale corpului

Respectul interior față de Sfânta
Euharistie ar trebui să se reflecte și
în dispozițiile trupului. Biserica
prescrie postul. Pentru credincioșii
de rit latin, postul constă în abținerea
de la orice fel de mâncare și băutură
(cu excepția apei sau a
medicamentelor) timp de o oră
înainte de Împărtășanie [11]. De
asemenea, trebuie să se acorde



atenție curățeniei trupului, modului
adecvat de îmbrăcare, gesturilor de
venerație care să arate respect și
iubire față de Domnul prezent în
Sfântul Sacrament etc. (cf. 
Catehismul, nr. 1387).

Modul tradițional de a primi Sfânta
Împărtășanie în rit latin – rod al
credinței, al iubirii și al evlaviei de
secole ale Bisericii – este în genunchi
și în gură. Motivele care au dat
naștere acestui obicei pios și
străvechi sunt încă pe deplin
valabile. De asemenea, este posibil să
se primească împărtășania în
picioare și, în unele dieceze din
întreaga lume, este permisă –
niciodată impusă – primirea
împărtășaniei în mână [12].



5.6. Vârsta și pregătirea
pentru primirea primei
Sfintei Împărtășanii

Preceptul împărtășaniei
sacramentale o face obligatorie încă
de la vârsta rațiunii. Este
recomandabil să se pregătească
foarte bine și să nu se întârzie prima
împărtășanie a copiilor: „Lăsați copiii
să vină la mine, nu-i opriți, căci
împărăția lui Dumnezeu este a
acelora care sunt ca ei” (Mc 10,14) [13].

Pentru a putea primi prima Sfânta
Împărtășanie, se cere ca copilul să
cunoască, în funcție de capacitatea
sa, principalele taine ale credinței și
să știe să deosebească Pâinea
Euharistică de pâinea obișnuită.

„Părinții și cei care le țin locul,
precum și parohul, au obligația de a
se îngriji ca toți copiii care au ajuns
la uzul rațiunii să fie pregătiți cum
trebuie și, după ce au făcut



mărturisirea sacramentală, să fie
întăriți cu această hrană
dumnezeiască” [14].

5.7. Efectele Sfintei
Împărtășanii

Ceea ce hrana produce în trup
pentru binele vieții fizice, Euharistia
produce în suflet, într-un mod infinit
mai sublim, pentru binele vieții
spirituale. Dar, în timp ce mâncarea
devine substanța noastră trupească,
la Sfânta Împărtășanie, noi devenim
Cristos: „Nu Mă veți schimba pe Mine
în voi, ca și mâncarea în trupul
vostru, ci vă veți schimba pe voi
înșivă în Mine” [15]. Prin Euharistie,
viața nouă în Cristos, începută în
credincios odată cu botezul (cf. Rom
6,3-4; Gal 3,27-28), poate fi
consolidată și dezvoltată până la
plinătatea ei (cf. Ef 4,13), permițând
creștinului să realizeze idealul
enunțat de Sfântul Paul: „nu mai



trăiesc eu, ci Cristos trăiește în
mine” (Gal 2,20) [16].

Prin urmare, Euharistia ne
configurează cu Cristos, ne face
părtași la ființa și misiunea Fiului, ne
identifică cu intențiile și
sentimentele sale, ne dă puterea de a
iubi așa cum Cristos ne cere să iubim
(cf. In 13,34-35), de a aprinde în toți
bărbații și femeile din timpul nostru
focul iubirii divine pe care a venit să-
l aducă pe pământ (cf. Lc 12,49).
Toate acestea trebuie să se manifeste
efectiv în viața noastră: „Dacă am
fost reînnoiți prin primirea trupului
Domnului, trebuie să o manifestăm
în fapte. Fie ca vorbele noastre să fie
adevărate, clare, oportune; fie ca ele
să fie capabile să mângâie și să ajute
și, mai presus de toate, să fie capabile
să aducă altora lumina lui
Dumnezeu. Acțiunile noastre să fie
coerente, eficiente și corecte: să aibă
acel bonus odor Christi (2 Cor 2,15),
mirosul cel bun al lui Cristos, pentru



că amintesc de modul său de a se
comporta și de a trăi” [17].

Prin Sfânta Împărtășanie, Dumnezeu
sporește harul și virtuțile, iartă
păcatele veniale și pedepsele
vremelnice, ne ferește de păcatele
mortale și ne dăruiește perseverența
în a face binele: într-un cuvânt,
întărește legăturile de unire cu El (cf.
Catehismul, nr. 1394-1395). Dar
Euharistia nu a fost instituită pentru
iertarea păcatelor de moarte; acest
lucru este propriu sacramentului
Spovedaniei (cf. Catehismul, nr.
1395).

Euharistia realizează unitatea
tuturor credincioșilor creștini în
Domnul, adică unitatea Bisericii,
Trupul mistic al lui Cristos (cf. 
Catehismul, nr. 1396).

Euharistia este ochezășie sau 
garanție a gloriei viitoare, adică a
învierii și a vieții veșnice și fericite
împreună cu Dumnezeu, Unul și



Treimic, cu Îngerii și cu toți sfinții:
„De vreme ce a trecut din lumea
aceasta la Tatăl, Cristos ne dă în
Euharistie chezășia slavei viitoare
alături de El: participarea la Sfânta
Jertfă ne identifică cu Inima lui,
susține puterile noastre de-a lungul
peregrinării acestei vieți, ne face să
dorim viața veșnică și ne unește deja
cu Biserica din Cer, cu Sfânta
Fecioară Maria și cu toți
Sfinții” (Catehismul, nr. 1419).

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1373-1405.

- Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003,
nr. 15; 21-25; 34-46.



- Benedict al XVI-lea, Ex. ap.
Sacramentum caritatis, 22-II-2007,
nr. 14-15; 30-32; 66-69.

- Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, nr. 80-107;
129-145; 146-160.

Lecturi recomandate

- Sfântul Josemaría, Omilie „În
sărbătoarea Corpus Christi”, în 
ECristos care trece, nr. 150-161.

- J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 11-27;
81-102; 103-128.

- J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
17-47; 81-116; 117-151.

- J.R. Villar - F.M. Arocena - L. Touze,
Eucaristía, în C. Izquierdo (dir.), 



Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 360-361; 366-
370.

[1] Din acest motiv, „împărtășirea
numai cu specia pâinii permite
primirea întregului rod de har al
Euharistiei” (Catehismul, nr. 1390).

[2] Cf. Sf. Paul al VI-lea, Scrisoarea
enciclică Mysterium fidei, nr. 56; Sf.
Ioan Paul al II-lea, Enciclica Ecclesia
de Eucharistia, nr. 29; Benedict al
XVI-lea, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, nr. 66-69; Congregația
pentru Cultul Divin și Disciplina
Sacramentelor, Instrucțiunea 
Redemptionis Sacramentum, nr.
129-145.

[3] Sf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoarea 
Dominicae Cenae, nr. 3.



[4] Termenul de Paște provine din
ebraică și înseamnă inițial trecere, 
tranzit. În Cartea Exodului, unde este
relatat primul Paște ebraic (cf. Ex
12,1-14 și Ex 12,21-27), termenul este
legat de verbul „a trece peste”, de 
trecerea Domnului și a îngerului său
în noaptea eliberării (când poporul
ales a celebrat cina pascală) și de 
trecerea poporului lui Dumnezeu din
sclavia Egiptului la libertatea Țării
Făgăduinței.

[5] Acest lucru nu înseamnă că, fără
împărtășirea tuturor celor prezenți,
celebrarea Euharistiei nu este validă;
sau că toți trebuie să se
împărtășească sub ambele specii; o
astfel de împărtășanie este necesară
doar pentru preotul celebrant.

[6] Cf. Missalul Roman, Institutio
generalis, nr. 80; Sf. Ioan Paul al II-
lea, Enciclica Ecclesia de Eucharistia,
nr. 16; Congregația pentru Cultul
Divin și Disciplina Sacramentelor,



Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 81-83; 88-89.

[7] Cf. CDC, 910; Missalul Roman, 
Institutio generalis, nr. 92-94.

[8] Cfr. CDC, 910 § 2; Missalul Roman, 
Institutio generalis, nr. 98;
Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 154-160.

[9] Cf. CDC, 910 § 2 și 230 § 3; Missalul
Roman, Institutio generalis, nr. 100 și
162; Congregația pentru Cultul Divin
și Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 88.

[10] Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 94; cf. Missalul
Roman, Institutio generalis, nr. 160.

[11] Cf. CCC, 919 § 1.



[12] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea,
Scrisoarea Dominicae Cenae, nr. 11; 
Missalul Roman, Institutio generalis,
nr. 161; Congregația pentru Cultul
Divin și Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 92.

[13] Cf. Sf. Pius al X-lea, Decretul Quam
singulari, I: DS 3530; CDC, 913-914;
Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 87.

[14] CDC, 914; cf. Catehismul, nr. 1457.

[15] Sfântul Augustin, Confesiunii, nr.
7, 10: CSEL 38/1, 157.

[16] Este clar că, dacă efectele
mântuitoare ale Euharistiei nu sunt
atinse imediat în plinătatea lor, „nu
este din cauza unui defect în puterea
lui Cristos, ci din cauza unui defect în
devotamentul omului” (Sfântul Toma
de Aquino, S.Th., III, q. 79, a. 5, ad 3).



[17] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 156.

Ángel García Ibáñez

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-21-a-euharistia-iii/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-21-a-euharistia-iii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-21-a-euharistia-iii/

	Tema a 21-a: Euharistia (III)
	1. Prezența euharistică reală
	2. Transsubstanțierea
	3. Proprietățile prezenței euharistice
	4. Cultul Euharistiei
	5. Euharistia, ospățul pascal al Bisericii
	5.1. De ce este Euharistia ospățul pascal al Bisericii?
	5.2. Celebrarea Euharistiei și comuniunea cu Cristos
	5.3. Necesitatea Sfintei Împărtășanii
	5.4. Ministru al Sfintei Împărtășanii
	5.5. Dispoziții pentru primirea Sfintei Împărtășanii
	Dispoziții ale sufletului
	Dispoziții ale corpului
	5.6. Vârsta și pregătirea pentru primirea primei Sfintei Împărtășanii
	5.7. Efectele Sfintei Împărtășanii
	Bibliografie de bază
	Lecturi recomandate


