
opusdei.org

Tema a 20-a:
Euharistia (II)

Sfânta Liturghie este o jertfă
într-un sens propriu și deosebit,
pentru că „re-prezintă” (face
prezentă), în celebrarea
liturgică a Bisericii de astăzi,
singura jertfă a răscumpărării
noastre, pentru că este
memorialul ei și aplică rodul ei.

09.06.2022



1. Dimensiunea sacrificială a
Sfintei Liturghii

1.1. În ce sens este Sfânta
Liturghie o jertfă?

Sfânta Liturghie este o jertfă într-un
sens cu totul deosebit, „nou” în
comparație cu jertfele religiilor
naturale și cu jertfele rituale din
Vechiul Testament: este o jertfă
pentru că Sfânta Liturghie „re-
prezintă” (face prezentă), în
celebrarea liturgică a Bisericii de
astăzi, singura jertfă a răscumpărării
noastre, pentru că este memorialul ei
și îi aplică rodul (cf. Catehismul, nr.
1362-1367).

De fiecare dată când celebrează
Euharistia, Biserica este chemată să
accepte darul pe care i-l oferă Cristos
și să participe astfel la jertfa
Domnului său, oferindu-se împreună
cu El Tatălui pentru mântuirea lumii.
Prin urmare, se poate afirma că



Sfânta Liturghie este jertfa lui Cristos
și a Bisericii.

Să analizăm mai îndeaproape aceste
două aspecte ale Tainei Euharistice.

1.2. Euharistia, prezența
sacramentală a jertfei
răscumpărătoare a lui Isus
Cristos

După cum am mai spus, Sfânta
Liturghie este o jertfă adevărată și
propriu zisă datorită relației sale
directe – de identitate sacramentală –
cu jertfa unică, perfectă și definitivă
a Crucii [1]. Această relație a fost
instituită de Isus Cristos la Cina cea
de Taină, când a dat apostolilor, sub
formă de pâine și vin, Trupul Său
jertfit și Sângele Său vărsat pentru
iertarea păcatelor, anticipând în ritul
memorial ceea ce s-a întâmplat
istoric, puțin timp mai târziu, pe
Golgota.



De atunci, Biserica, sub călăuzirea și
sub puterea Duhului Sfânt, nu a
încetat niciodată să împlinească
porunca pe care Isus Cristos a dat-o
ucenicilor săi: „Faceți aceasta în
amintirea mea” (Lc 22,19; 1 Cor
11,24-25). În acest fel, ea
„proclamă” (face prezentă prin
cuvânt și sacrament) „moartea
Domnului” (adică jertfa Sa: cf. Ef 5,2;
Evr 9,26), „până când va veni din
nou” (deci, învierea și înălțarea sa
glorioasă) (cf. 1 Cor 11,26).

Această proclamare sacramentală a
misterului pascal al Domnului, are o
eficacitate deosebită, deoarece nu
numai că jertfa răscumpărătoare a
lui Cristos este reprezentată in signo
sau in figura, dar este și făcută cu
adevărat prezentă: Persoana sa și
evenimentul mântuitor comemorat
sunt actualizate. Catehismul Bisericii
Catolice o exprimă astfel: „Euharistia
este memorialul Paștelui lui Cristos,
actualizarea și oferirea sacramentală



a jertfei lui unice, în liturgia Bisericii,
care este Trupul lui” (Catehismul, nr.
1362).

Prin urmare, atunci când Biserica
celebrează Euharistia, prin
consacrarea pâinii și a vinului în
Trupul și Sângele lui Cristos, aceeași
Victimă de pe Golgota este făcută
prezentă, acum glorioasă; același
Preot, Isus Cristos; același act de
oferire sacrificială (jertfa
primordială a Crucii), unit în mod
inseparabil cu prezența
sacramentală a lui Cristos; o oferire
mereu prezentă în Cristos înviat și
glorios [2]. Doar manifestarea
exterioară a acestei jertfe de sine se
schimbă: pe Calvar, prin patima și
moartea Crucii; în Sfânta Liturghie,
prin sacramentul-memorial: dubla
consacrare a pâinii și a vinului în
contextul Rugăciunii Euharistice
(imaginea sacramentală a imolării
Crucii) [3].



În concluzie: Cina cea de Taină, jertfa
de pe Calvar și Euharistia sunt strâns
legate între ele: Cina cea de Taină a
fost anticiparea sacramentală a
jertfei de pe Cruce; Euharistia,
instituită atunci de Isus Cristos,
perpetuează (face prezentă) de-a
lungul veacurilor, oriunde este
celebrată sacramental, unica jertfă
răscumpărătoare a Domnului, pentru
ca toate generațiile să intre în contact
cu Cristos și să primească mântuirea
pe care El o oferă întregii umanități 
[4].

1.3 Sfânta Liturghie este
jertfa lui Cristos și a Bisericii

Sfânta Liturghie este jertfa lui Cristos
și a Bisericii, pentru că de fiecare
dată când se celebrează Taina
Euharistică, ea, Biserica, participă la
jertfa Domnului său, intrând în
comuniune cu El – cu oferirea Sa
sacrificială către Tatăl – și cu
bunurile răscumpărării pe care El le-



a obținut pentru noi. Întreaga
Biserică se oferă și este oferită în
Cristos Tatălui prin Duhul Sfânt.
Acest lucru este afirmat de tradiția
vie a Bisericii, atât în textele
liturgice, cât și în învățăturile
Părinților și ale Magisteriului [5].
Fundamentul acestei doctrine se
găsește în principiul unirii și
cooperării dintre Cristos și
mădularele Trupului Său, clar
enunțat de Conciliul Vatican II: „În
această mare lucrare, prin care
Dumnezeu este perfect glorificat și
oamenii sfințiți, Cristos asociază
întotdeauna cu sine pe Mireasa sa
preaiubită, Biserica” [6].

Biserica se oferă împreună cu
Cristos

Participarea Bisericii – poporul lui
Dumnezeu structurat ierarhic – la
oferirea jertfei euharistice este
legitimată de porunca lui Isus: „faceți
aceasta în amintirea mea [ca



memorial al meu]”, și se reflectă în
formula liturgică „memores ...
offerimus ... [tibi Pater] ... gratias
agentes ... hoc sacrificium”, folosită
frecvent în rugăciunile euharistice
ale Bisericii antice [7], și la fel de
prezentă în rugăciunile euharistice
de astăzi [8].

După cum mărturisesc textele
liturgiei euharistice, credincioșii nu
sunt simpli spectatori ai unui act de
cult săvârșit de preotul celebrant; toți
pot și trebuie să participe la oferirea
jertfei euharistice, pentru că, în
virtutea botezului, au fost
încorporați în Cristos și fac parte din
„neamul ales, preoția regală,
națiunea sfântă, poporul pe care
Dumnezeu si l-a câştigat” (1 Pt 2,9);
adică din noul popor al lui
Dumnezeu în Cristos, pe care el
însuși continuă să-l adune în jurul
său, pentru ca de la un capăt la altul
al pământului să aducă o jertfă
desăvârșită pentru numele său (cf.



Mal 1,10-11). Ei oferă nu numai
cultul spiritual al jertfei propriilor
fapte și al întregii lor existențe, ci și –
în Cristos și împreună cu Cristos – al
victimei pure, sfinte și imaculate.
Toate acestea implică exercitarea
preoției comune a credincioșilor în
Euharistie.

Între jertfa Bisericii și jertfa lui
Cristos nu există o juxtapunere, ci o
identificare. Credincioșii nu oferă o
jertfă deosebită de cea a lui Cristos,
pentru că, unindu-se cu El, Îi dau
posibilitatea de a încorpora jertfa
Bisericii în jertfa Sa, astfel încât jertfa
Bisericii devine însăși jertfa lui
Cristos.

Și El, Isus Cristos, este cel care oferă
jertfa spirituală a credincioșilor
încorporată în propria Sa jertfă.
Relația dintre aceste două aspecte nu
poate fi caracterizată ca o
juxtapunere sau o succesiune, ci ca o
prezență a unuia în celălalt.



Biserica se oferă împreună cu
Cristos

Biserica, în unire cu Cristos, nu
numai că oferă jertfa euharistică, dar
se oferă și în El, deoarece, ca Trup și
Mireasă, este unită în mod
inseparabil cu Capul și Mirele ei.

Învățătura Părinților este foarte clară
în această privință. Pentru Sfântul
Ciprian, Biserica oferită (ofranda
invizibilă a credincioșilor) este
simbolizată în oferirea liturgică a
darurilor de pâine și vin amestecate
cu câteva picături de apă, ca materie
a Jertfei din altar [9]. Pentru
Augustin este clar că în Jertfa
altarului întreaga Biserică este
oferită împreună cu Domnul ei și că
acest lucru se manifestă în
celebrarea sacramentală însăși:
„Această cetate pe deplin
răscumpărată, adică adunarea și
societatea sfinților, este oferită lui
Dumnezeu ca jertfă universală de



către Marele Preot care, sub formă
de sclav, s-a oferit pe sine însuși
pentru noi în patima sa, pentru a
face din noi trupul unui Cap atât de
mare... Așa este jertfa creștinilor:
«fiind mulți, nu suntem decât un
singur trup în Cristos» (Rom 12,5).
Biserica celebrează acest mister în
sacramentul altarului, bine cunoscut
de credincioși, unde arată că în ceea
ce oferă se oferă pe sine însăși” [10].
Pentru Sfântul Grigorie cel Mare,
celebrarea Euharistiei este o
încurajare pentru noi să imităm
exemplul Domnului, oferindu-i viața
noastră Tatălui așa cum a făcut-o
Isus; în acest fel, mântuirea care vine
din Crucea Domnului va ajunge la
noi: „Este necesar ca atunci când
celebrăm această jertfă euharistică
să ne oferim lui Dumnezeu cu căință
sufletească, pentru că noi, cei care
celebrăm misterele pătimirii
Domnului, trebuie să imităm ceea ce
facem. Și atunci ostia ne va lua locul



înaintea lui Dumnezeu, dacă ne
facem ostii pe noi înșine” [11].

Liturghia euharistică însăși nu
încetează să exprime participarea
Bisericii, sub îndemnul Duhului
Sfânt, la jertfa lui Cristos: „Privește
cu bunătate darul Bisericii tale și
recunoscând în el jertfa prin a cărei
ne-ai împăcat cu tine, dă-ne nouă,
celor care ne hrănim cu trupul și
sângele Fiului tău, harul ca, din
plinătatea Duhului Sfânt, să devenim
un singur trup și un singur suflet în
Cristos. Duhul Sfânt să facă din noi
un prinos veșnic,...” [12]. În mod
asemănător ne rugăm în Rugăciunea
euharistică IV: „Privește, Doamne,
spre jertfa pe care tu însuți ai
pregătit-o Bisericii tale, și tuturor
celor care se vor împărtăși din
aceeași Pâine și din același Potir, dă-
le cu bunătate harul, ca, adunați de
Duhul Sfânt într-un singur trup, să
devină jertfă vie în Cristos, spre
lauda măririi tale”.



Participarea credincioșilor constă
mai întâi de toate în unirea
interioară cu jertfa lui Cristos, făcută
prezentă pe altar prin slujirea
preotului care celebrează. Nu se
poate spune în nici un fel că
credincioșii „concelebrează” cu
preotul [13], deoarece el singur
acționează in persona Christi Capitis.
Dar ei participă la celebrarea jertfei,
prin preoția comună primită prin
botez. Această participare interioară
trebuie să se manifeste în
participarea exterioară: în
comuniune (în stare de har), în
răspunsurile și rugăciunile pe care
credincioșii le fac împreună cu
preotul, în poziții și, uneori, în
îndeplinirea anumitor rituri, cum ar
fi proclamarea lecturilor sau
rugăciunea credincioșilor.

În ceea ce privește Magisteriul
contemporan, este suficient să cităm
acest text din Catehismul Bisericii
Catolice: „Euharistia este şi jertfa



Bisericii. Biserica, fiind Trupul lui
Cristos, participă la ofranda Capului
său. Împreună cu El, și ea însăși e
oferită în întregime. Ea se unește cu
mijlocirea lui la Tatăl pentru toți
oamenii. În Euharistie, jertfa lui
Cristos devine și jertfa mădularelor
Trupului lui. Viața credincioșilor,
lauda, suferința, rugăciunea, munca
lor se unesc cu acelea ale lui Cristos
și cu jertfa lui totală și dobândesc
astfel o valoare nouă. Jertfa lui
Cristos reactualizată pe altar oferă
tuturor generațiilor de creștini
posibilitatea de a se uni cu jertfa
lui” (Catehismul, nr. 1368).

Doctrina pe care tocmai am enunțat-
o este de o importanță fundamentală
pentru viața creștină. Toți
credincioșii sunt chemați să participe
la Sfânta Liturghie prin exercitarea
preoției lor regale, adică cu intenția
de a oferi viața lor fără pată de păcat
Tatălui, împreună cu Cristos, Victima
imaculată, într-o jertfă spiritual-



existențială, restituindu-i cu iubire
filială și mulțumire tot ceea ce au
primit de la El. În acest fel, caritatea
divină – curentul iubirii trinitare,
care acționează în celebrarea
Euharistiei – le va transforma
întreaga existență.

Credincioșii trebuie să facă în așa fel
încât Sfânta Liturghie să fie cu
adevărat centrul și rădăcina vieții lor
interioare [14], ordonându-și
întreaga zi, munca și toate acțiunile
lor spre ea. Aceasta este o
manifestare majoră a „sufletului
preoțesc”. În această linie, Sfântul
Josemaría ne îndeamnă:
„Străduiește-te să faci din Sfântul
Sacrificiu al altarului centrul și
rădăcina vieții tale interioare, astfel
încât întreaga zi să devină un act de
cult – prelungire a Liturghiei pe care
ai ascultat-o și pregătire pentru
următoarea – care se revarsă în
invocații, vizite la Sfântul Sacrament,



oferirea muncii profesionale și a
vieții de familie...” [15].

Sfintele Liturghii fără participarea
poporului au, de asemenea, un
caracter public și social. Efectele lor
se extind în orice loc și în orice timp.
De aici marea conveniență ca preoții
să celebreze în fiecare zi, chiar și
atunci când nu poate exista o
participare a credincioșilor [16].

2. Scopurile și roadele Sfintei
Liturghii

Sfânta Liturghie, în măsura în care
este o re-prezentare sacramentală a
jertfei lui Cristos, are aceleași scopuri
ca și jertfa de pe Cruce [17]. Aceste
scopuri sunt: scopul latreutic (de a-L
lăuda și adora pe Dumnezeu Tatăl,
prin Fiul, în Duhul Sfânt); scopul
euharistic (de a-I mulțumi lui
Dumnezeu pentru creație și
răscumpărare); scopul propitiatoriu
(de a repara ofensa adusă lui



Dumnezeu prin păcatele noastre); și
scopul impetrativ (de a-I cere lui
Dumnezeu darurile și harurile sale).
Acest lucru este exprimat în
diferitele rugăciuni care fac parte din
celebrarea liturgică a Euharistiei, în
special în Gloria, în Crez, în diferitele
părți ale Anaforei sau ale Rugăciunii
Euharistice (Prefață, Sanctus,
Epicleză, Anamneză, Intercesiuni,
Doxologia finală), în Rugăciunea
Domnească și în rugăciunile proprii
fiecărei Liturghii: Colecta,
Rugăciunea asupra Darurilor,
Rugăciunea după Împărtășanie.

Prin roadele Sfintei Liturghii
înțelegem efectele pe care puterea
mântuitoare a Crucii, prezentă în
jertfa euharistică, le generează în
oameni atunci când aceștia o acceptă
în mod liber, cu credință, speranță și
iubire față de Răscumpărător. Aceste
roade implică în esență o creștere în
harul sfințitor și o mai intensă
conformație existențială cu Cristos,



în conformitate cu modul specific pe
care ni-l oferă Euharistia.

Aceste roade ale sfințeniei nu se
determină în mod identic la toți cei
care participă la jertfa euharistică;
ele vor fi mai mari sau mai mici în
funcție de inserția fiecăruia în
celebrarea liturgică și în măsura
credinței și devotamentului său. Prin
urmare, la roadele Sfintei Liturghii
participă în moduri diferite: întreaga
Biserică; preotul care celebrează și
cei care, uniți cu el, participă la
celebrarea euharistică; cei care, fără
a participa la Liturghie, sunt uniți
spiritual cu preotul care celebrează;
și cei pentru care se aplică Liturghia,
care pot fi vii sau decedați [18].

Atunci când un preot primește o
ofertă de a aplica fructele Sfintei
Liturghii pentru o intenție, are
obligația gravă să facă acest lucru 
[19].



Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1356-1372.

- Ioan Paul al II-lea, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, nr. 11-20.

- Benedict al XVI-lea, Ex. ap. 
Sacramentum caritatis, 22 feb. 2007,
nr. 6-15; 34-65.

- Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, nr. 36-47;
48-79.

Lectură recomandată

- Sfântul Josemaría, Omilia
„Euharistia, misterul credinței și al
iubirii”, în Este Cristos care trece, nr.
83-94.



- J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 29-44;
45-60; 61-80.

- J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
49-80; 153-240.

- A. García Ibáñez, La Santa Misa,
centro y raíz de la vida del cristiano,
„Romana” 28 (1999), pp. 148-165.

- J.R. Villar - F.M. Arocena - L. Touze,
„Eucaristía”, în C. Izquierdo (dir.), 
Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 358-360.

[1] Catehismul Bisericii Catolice se
exprimă astfel: „Jertfa lui Cristos și
jertfa Euharistiei sunt, prin urmare,
o unică jertfă” (Catehismul, nr. 1367).



[2] În acest sens, Catehismul Bisericii
Catolice afirmă: „Cristos își semnifică
și își realizează misterul pascal, mai
ales, în liturgia Bisericii. În timpul
vieții sale pământești, Isus vestea
prin învățătura sa și anticipa prin
acțiunile sale misterul pascal. Când i-
a sosit Ceasul (cf. In 13,1; 17,1), a trăit
unicul eveniment din istorie care nu
trece: Isus moare, este îngropat, învie
din morți și șade de-a dreapta Tatălui
«o dată pentru totdeauna» (Rom 6,10;
Evr 7,27; 9,12). Este un eveniment
real, survenit în istoria noastră, dar
este unic: toate celelalte evenimente
ale istoriei au loc o dată, apoi trec,
înghițite de trecut. Misterul pascal al
lui Cristos, dimpotrivă, nu poate
rămâne numai în trecut, fiindcă, prin
Moartea sa, El a nimicit moartea și,
fiindcă tot ceea ce Cristos este și tot
ceea ce a făcut și a suferit pentru toți
oamenii se împărtășește din veșnicia
dumnezeiască, și astfel, se situează
deasupra tuturor timpurilor și se
face prezent în toate timpurile.



Evenimentul Crucii și al Învierii
rămâne și atrage totul spre
Viață” (Catehismul, nr. 1085).

[3] Semnul sacramental al
Euharistiei nu provoacă din nou, nu
produce sau reproduce realitatea
făcută prezentă (nu reînnoiește din
nou jertfa sângeroasă a crucii, căci
Cristos a înviat și „moartea nu mai
are stăpânire asupra lui” (Rom 6,9), și
nici nu provoacă în Cristos ceva ce el
nu posedă deja în mod deplin și
definitiv: nu cere noi acte de imolare
și de jertfă în Cristos glorios).
Euharistia face pur și simplu
prezentă o realitate preexistentă:
Persoana lui Cristos – Cuvântul
întrupat, răstignit și înviat – și, în El,
actul de sacrificiu al răscumpărării
noastre. Semnul îi oferă doar un nou
mod sacramental de prezență,
permițând, așa cum vom vedea mai
jos, Bisericii să participe la jertfa
Domnului.



[4] În acest sens, Conciliul Vatican II
afirmă: „Lucrarea răscumpărării
noastre se împlinește ori de câte ori
se celebrează pe altar jertfa crucii,
prin care Cristos, «care este Paștele
nostru, a fost imolat» (1 Cor
5,7)” (Const. Lumen Gentium, nr. 3).

[5] Cf. Catehismul, nr. 1368-1370.

[6] Conciliul Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 7.

[7] Cf. Rugăciunea euharistică din
Tradiția apostolică a Sfântului Ipolit;
Anafora lui Addai și Mari; Anafora
Sfântului Marcu.

[8] Cfr. Missalul Roman, Rugăciunea
euharistică I (Unde et memores și 
Supra quae); Rugăciunea euharistică
III (Memores igitur; Respice,
quaesumus și Ipse nos tibi); expresii
similare se găsesc în Rugăciunile II și
IV.



[9] Cf. Sfântul Ciprian, Ep. 63, 13:
CSEL 3, 71.

[10] Sfântul Augustin, De civ. Dei, 10,
6: CCL 47, 279.

[11] Sfântul Grigorie cel Mare, Dialog,
4, 61, 1: SChr 265, 202.

[12] Missalul Roman, Rugăciunea
euharistică III: Respice, quaesumus și 
Ipse nos tibi.

[13] Cf. Pius XII, Scrisoarea enciclică 
Mediator Dei: DS 3850; Congregația
pentru Cultul Divin și Disciplina
Sacramentelor, Instrucțiunea 
Redemptionis Sacramentum, nr. 42.

[14] Cf. Sfântul Josemaría, Este
Cristos care trece, nr. 87.

[15] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 69.

[16] Cf. Conciliul din Trento, Doctrina
despre Sfânta Liturghie, cap. 6: DS
1747; Conciliul Vatican II, Decretul 
Presbyterorum Ordinis, nr. 13; Sf.



Ioan Paul al II-lea, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, nr. 31; Benedict al XVI-
lea, Ex. Sacramentum caritatis, nr.
80.

[17] Această identitate a scopurilor se
bazează nu numai pe intenția
celebrantului Bisericii, ci mai ales pe
prezența sacramentală a lui Isus
Cristos însuși: în El, scopurile pentru
care și-a oferit viața Tatălui sunt încă
actuale și operaționale (cf. Rom 8,34;
Evr 7,25).

[18] Cererea despre care vorbim –
este o rugăciune specială de mijlocire
– nu implică niciun efect automat
asupra mântuirii; harul nu vine la
credincioși în mod mecanic, ci pe
măsura unirii lor cu Dumnezeu prin
credință, speranță și iubire.

[19] Cf. CDC, 945-958. Prin această
aplicație particulară, preotul
celebrant nu exclude de la
binecuvântările jertfei euharistice
nici pe ceilalți membri ai Bisericii,



nici întreaga omenire; el îi include
pur și simplu pe unii dintre
credincioși într-un mod special.

Ángel García Ibáñez

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-20-a-euharistia-ii/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-20-a-euharistia-ii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-20-a-euharistia-ii/

	Tema a 20-a: Euharistia (II)
	1. Dimensiunea sacrificială a Sfintei Liturghii
	1.1. În ce sens este Sfânta Liturghie o jertfă?
	1.2. Euharistia, prezența sacramentală a jertfei răscumpărătoare a lui Isus Cristos
	1.3 Sfânta Liturghie este jertfa lui Cristos și a Bisericii
	Biserica se oferă împreună cu Cristos
	Biserica se oferă împreună cu Cristos
	2. Scopurile și roadele Sfintei Liturghii


