
opusdei.org

Tema a 02-a:
Revelația

În istoria mântuirii Dumnezeu
s-a revelat ca Ființă personală,
a creat și a educat poporul său,
ca să păzească Cuvântul său și
să-l pregătească pentru
întruparea lui Isus Cristos.

09.09.2025

1. Dumnezeu se revelează
oamenilor 

Dumnezeu, în bunătatea și
înțelepciunea sa a hotărât să se
reveleze pe sine și să facă cunoscut



misterul voinței sale: ca oameni, prin
intermediu lui Cristos, Cuvântul
întrupat, să aibă în Duhul sfânt acces
la Tatăl și să devină participanți la
natura divină. Prin această revelare
invizibilul Dumnezeu se adresează
din marea sa dragoste omenilor ca
prieteni și se întâlnește cu ei, ca să-I
invite și să-I primească în
comunitatea sa”[1] (compară cu 
Catehism, nr. 51).

Primul pas al revelației lui
Dumnezeu este creația, în care
Dumnezeu oferă mărturie durabilă
despre sine[2] (compară cu Catehism,
nr. 288). Prin mijlocirea lucrurilor
create Dumnezeu s-a revelat și se
revelează în continuare oamenilor ai
tuturor timpurilor, le dă să cunoască
bunătatea și perfecțiunile sale. Între
acestea omul, imaginea și
asemănarea lui Dumnezeu, este
creatura, care la cea mai înaltă
treaptă îl revelează pe Dumnezeu.
Dumnezeu însă a vrut să se reveleze



ca Ființă personală prin istoria
mântuirii prin crearea și educația
poporului, care trebuia să apere
Cuvântul său destinat oamenilor, și
în care a pregătit întruparea
Cuvântului său, Isus Cristos[3]
(compară cu Catehism, nn. 54-64). În
El Dumnezeu revelează misterul
vieții sale trinitare: planul Tatălui să
unească totul în Fiul său și să aleagă
și să primească pe toți oamenii în
Fiul său ca și copiii săi (compară cu
Ef 1,3-10; Col 1,13-20), să-i adune,
pentru ca să aibă parte de viața lui
veșnică dumnezeiască prin Duhul
sfânt. Dumnezeu se revelează și
îndeplinește planul său de mântuire
prin intermediul trimiterii Fiului și
Duhului sfânt în istoria omenirii[4].
Cuprinsul revelării sunt atât
adevărurile naturale, pe care omul le
poate cunoaște chiar prin
intermediul minții, cât și a adevărul,
care depășește mintea omului și care
se poate cunoaște datorită bunătății
libere și nemeritate, cu care



Dumnezeu se revelează. Subiectul
principal al revelației lui Dumnezeu
nu sunt adevărurile abstracte despre
lume și om: miezul său esențial este,
că Dumnezeu oferă misterul vieții
sale personale și invită la
participarea la aceasta. 

Revelația lui Dumnezeu se realizează
prin cuvinte și fapte; este în același
timp mister și eveniment; arată în
același timp dimensiunea obiectivă
(cuvântul, care revelează adevărul și
învățătura) și subiectivă (cuvântul
personal, care oferă mărturie despre
sine și invită la dialog). Această
revelație este, de aceea, înțeleasă și
transmisă ca adevăr și ca viață[5]
(compară cu Catehism, nr. 52-53).

Dumnezeu, în afară de faptele și
semnele exterioare, prin care se
revelează, dă oamenilor impulsul
interior al harului său, ca ei să poată
adera cu inima la adevărurile
revelate (comp. cu Mt 16,17; In 6,44).



Această revelație interioară a lui
Dumnezeu în inimile credincioșilor
nu nu trebuie să fie confundată cu
revelaţii aşa-zise „private”, care,
chiar dacă unele au fost acceptate de
tradiția de sfințenie a Bisericii, nu
transmit nici un conținut nou
original, ci readuc aminte oamenilor
unica revelație a lui Dumnezeu
realizată în Isus Cristos și îndeamnă
la îndeplinirea lor (compară cu 
Catehism, nr. 67). 

2. Sfânta Scriptură, mărturia
revelației

Poporul lui Israel din imboldul,
inspirație și porunca lui Dumnezeu a
consemnat de-a lungul secolelor
mărturia despre Revelația lui
Dumnezeu în istoria sa punând-o în
legătură directă cu revelația unicului
și adevăratului Dumnezeu făcută
Părinților noștri.

Pe lângă Scripturile lui Israel, primite
de Biserică și cunoscute ca Vechiul



sau Primul Testament, apostolii și
primii discipoli au consemnat și ei în
scris mărturia Revelației lui
Dumnezeu așa cum s-a împlinit pe
deplin în Cuvântul Său, a cărui
trecere pământească au trăit-o ca
martori, în special a misterului
pascal al morții și învierii Sale, dând
astfel naștere cărților Noului
Testament.

Adevărul că Dumnezeul despre care
dau mărturie Scripturile lui Israel
este unicul și adevăratul Dumnezeu,
Creatorul cerului și al pământului, se
evidențiază mai ales în „cărțile
sapiențiale”. Conținutul lor depășește
limitele poporului lui Israel și
trezește interesul pentru experiența
comună a întregului neam omenesc
în fața marilor întrebări ale
existenței: de la sensul cosmosului
până la sensul vieții omului (Cartea
Înțelepciunii); de la întrebările
despre moarte și ceea ce urmează
după ea până la înțelesul activității



umane pe pământ (Qohelet); de la
relațiile familiale și sociale până la
virtutea care trebuie să le orienteze,
pentru ca omul să trăiască potrivit
planurilor lui Dumnezeu Creatorul și
să ajungă astfel la plinătatea propriei
sale umanități (Proverbe, Ben Sirah
etc.).

Dumnezeu este autorul Sfintei
Scripturi, pe care autorii sacri
(hagiografii), și ei adevărați autori ai
textului, au redactat-o sub inspirația
Duhului Sfânt. Pentru alcătuirea ei,
«El a ales oameni şi s-a slujit de ei,
lăsându-le uzul capacităţilor şi
puterilor proprii, pentru ca,
acţionând El însuşi în ei şi prin ei,
aceştia să scrie ca adevăraţi autori
tot ceea ce voia El şi numai aceea»[6]
(cf. Catehismul Bisericii Catolice, nr.
106). Tot ceea ce afirmă autorii sacri
trebuie considerat ca afirmat de
Duhul Sfânt: «trebuie declarat despre
cărţile Scripturii că ele transmit cu
certitudine, cu fidelitate şi fără



eroare adevărul pe care Dumnezeu,
pentru mântuirea noastră, l-a voit
consemnat în Scrierile sacre»[7].

Pentru a înțelege corect Sfânta
Scriptură, este necesar să ținem
seama de sensurile ei – literal și
spiritual; acesta din urmă fiind
recunoscut în sens alegoric, moral și
anagogic – precum și de diferitele
genuri literare în care au fost
redactate cărțile sau părți din ele (cf. 
Catehism, nn. 110; 115-117). În mod
deosebit, Sfânta Scriptură trebuie
citită în Biserică, adică în lumina
tradiției sale vii și a analogiei
credinței (cf. Catehism, nn. 111-114):
Scriptura trebuie citită și înțeleasă în
același Duh în care a fost scrisă.

Cercetătorii care se străduiesc să
interpreteze și să aprofundeze
conținutul Sfintei Scripturi își
prezintă rezultatele pe baza propriei
autorități științifice. Magisteriului
Bisericii îi revine însă misiunea de a



formula interpretarea autentică,
obligatorie pentru credincioși,
întemeiată pe autoritatea Duhului
care asistă slujirea învățătoare a
Pontifului Roman și a episcopilor în
comuniune cu el. Grație acestei
asistențe divine, Biserica a putut încă
din primele secole să recunoască ce
cărți conțin mărturia Revelației, atât
în Vechiul, cât și în Noul Testament,
stabilind astfel „canonul” Sfintei
Scripturi (cf. Catehism, nn. 120-127).

O interpretare corectă a Sfintei
Scripturi, care să recunoască
diferitele sensuri și genuri literare
prezente în ea, este necesară atunci
când autorii sacri descriu aspecte ale
lumii care țin și de domeniul
științelor naturale: formarea
elementelor cosmosului, apariția
diferitelor forme de viață pe pământ,
originea neamului omenesc,
fenomenele naturale în general.
Trebuie evitată greșeala
fundamentalismului, care rămâne



fixat în sensul literal și în genul
istoric chiar și atunci când ar fi
legitim să se meargă mai departe.
Totodată trebuie evitată și greșeala
celor care consideră narațiunile
biblice ca fiind pur mitologice, fără
niciun conținut de adevăr de
transmis cu privire la istoria
evenimentelor și la dependența lor
radicală de voința lui Dumnezeu[8].

3. Revelația ca istoria a mântuirii
desăvârșită în Cristos 

Ca dialog între Dumnezeu și oameni,
prin care El îi invită să participe la
viața Sa personală, Revelația se
manifestă încă de la început cu un
caracter de „legământ”, care dă
naștere la o „istorie a mântuirii”.
«voind să deschidă calea mântuirii
de sus, s-a descoperit pe sine însuși
încă de la început protopărinților
noștri. După căderea lor, făgăduindu-
le răscumpărarea, i-a ridicat din nou
în speranța mântuirii (cf. Gen 3,15) și



a purtat neîntrerupt de grijă
neamului omenesc ca să dea viață
veșnică tuturor acelora care caută
mântuirea fiind statornici în a face
binele (cf. Rom 2,6-7). La vremea
stabilită de el, l-a chemat pe
Abraham ca să facă din el un popor
mare (cf. Gen 12,2-3), popor pe care,
după patriarhi, l-a învățat prin Moise
și profeți să-l recunoască drept
singurul Dumnezeu viu și adevărat,
Părinte purtător de grijă și Judecător
drept și să-l aștepte pe Mântuitorul
făgăduit. Astfel a pregătit prin
veacuri calea evangheliei»[9].

Început deja prin crearea strămoșilor
noștri și ridicarea lor la viața harului
– care le făcea posibilă participarea
la intimitatea divină – și apoi
prefigurat în alianța cosmică cu Noe,
legământul lui Dumnezeu cu omul se
revelează în mod explicit cu
Abraham și, mai târziu, în chip
deosebit, cu Moise, căruia Dumnezeu
îi dă Tablele Legii. Atât mulțimea de



urmași promisă lui Abraham, în care
urmau să fie binecuvântate toate
neamurile pământului, cât și Legea
dată lui Moise, împreună cu jertfele
și preoția care însoțeau cultul divin,
sunt o pregătire și o prefigurare a
noului și veșnicului legământ,
pecetluit în Isus Cristos, Fiul lui
Dumnezeu, împlinit și revelat în
Întruparea și în jertfa Sa pascală.
Legământul în Cristos răscumpără
omenirea din păcatul strămoșilor,
care prin neascultarea lor au rupt
prima ofertă de legământ făcută de
Dumnezeu Creatorul. 

Istoria mântuirii se manifestă ca o
măreață pedagogie divină care tinde
spre Cristos. Prorocii, a căror
misiune era să aducă aminte de
legământ și de cerințele sale morale,
vorbesc în mod special despre El,
Mesia promis. Ei vestesc economia
unui nou legământ, spiritual și
veșnic, întipărit în inimile oamenilor;
Cristos îl va revela prin Fericirile și



învățăturile evangheliei, promulgând
porunca iubirii, realizarea și
împlinirea întregii Legi.

Isus Cristos este în același timp
mijlocitorul și împlinirea revelației;
El este Revelatorul, însăși Revelația și
conținutul acesteia, Cuvântul lui
Dumnezeu făcut trup: „După ce
Dumnezeu a vorbit în trecut în multe
rânduri și în multe moduri părinților
noștri prin profeți, în aceste zile din
urmă ne-a vorbit prin Fiul, pe care L-
a făcut moștenitor al tuturor
lucrurilor și prin care a creat și
lumea” (Ev 1,1-2). Dumnezeu, în
Cuvântul Său, a spus totul și în mod
definitiv: „Economia creștină a
mântuirii, fiind legământ nou și
definitiv, nu va trece niciodată și nu
mai este de așteptat nici o nouă
revelație publică înainte de arătarea
în glorie a Domnului nostru Isus
Cristos”[10] (compară cu Catehism,
65-66). În mod deosebit, realizarea și
plenitudinea revelației divine se



manifestă în misterul pascal al lui
Isus Cristos, adică în patima, moartea
și învierea Sa, ca Cuvânt final în care
Dumnezeu a arătat întreaga Sa iubire
de condescendență și a reînnoit
lumea. Numai în Isus Cristos
Dumnezeu Îl revelează pe om sieși și
îi face să înțeleagă demnitatea și
chemarea sa cea mai înaltă[11].

Credința, ca virtute, este răspunsul
omului la revelația divină, o
adeziune personală la Dumnezeu în
Cristos, motivată de cuvintele și
faptele Lui. Credibilitatea revelației
se sprijină mai ales pe credibilitatea
persoanei lui Isus Cristos, pe întreaga
Sa viață. Poziția lui Isus Cristos ca
mijlocitor, ca împlinire și ca temelie
a credibilității revelației Îl
deosebește de orice alt fondator de
religie, care nu cere de la urmași să
creadă în el și nici nu pretinde să fie
împlinirea și realizarea a ceea ce
Dumnezeu vrea să reveleze, ci se
prezintă doar ca mijlocitor pentru a



face cunoscută oamenilor acea
revelație.

4. Transmiterea revelației lui
Dumnzeu 

Revelația divină se află cuprinsă în
Sfânta Scriptură și în Tradiție, care
constituie un unic depozit în care se
păstrează Cuvântul lui
Dumnezeu[12]. Sfânta Scriptură și
Tradiția sunt interdependente:
Tradiția transmite și interpretează
Scriptura, iar aceasta, la rândul său,
verifică și confirmă tot ceea ce se
trăiește în Tradiție[13] (compară 
Catehism, nn. 80-82). 

Tradiția, întemeiată pe predicarea
apostolică, mărturisește și transmite
în mod viu și dinamic tot ceea ce a
consemnat Scriptura printr-un text
stabilit. „Această tradiție, care vine
de la apostoli, se dezvoltă în Biserică
sub asistența Duhului Sfânt:
înțelegerea lucrurilor și cuvintelor
transmise crește prin meditarea și



studierea lor de către credincioși,
care le păstrează în inimă (cf. Lc
2,19.51), prin pătrunderea adâncă ce
decurge din experiența spirituală și
prin propovăduirea acelora care,
odată cu succesiunea episcopală, au
primit o carismă sigură a
adevărului”[14].

Învățătura Magisteriului Bisericii,
cea a Părinților Bisericii, rugăciunea
din cadrul Liturgiei, simțul comun al
credincioșilor care trăiesc în harul
lui Dumnezeu, precum și realități
cotidiene, precum educația în
credință transmisă de părinți copiilor
sau apostolatul creștin, contribuie la
transmiterea revelației divine. Ceea
ce a fost primit de Apostoli și
transmis urmașilor lor, episcopilor,
cuprinde „tot ceea ce îl ajută pe
poporul lui Dumnezeu să ducă o
viață sfântă și să-și sporească
credința; astfel, Biserica, în
învățătura, în viața și în cultul său,
perpetuează și transmite tuturor



generațiilor tot ceea ce este ea însăși,
tot ceea ce crede”[15]. Marea Tradiție
apostolică trebuie deosebită de
diversele tradiții – teologice, liturgice,
disciplinare etc. – a căror valoare
poate fi limitată sau chiar provizorie
(compară cu Catehism, nr. 83).
Transmiterea integrală a revelației
divine ca adevăr și viață presupune
ca obiectul predării să nu fie doar
învățătura, ci și modul de viață:
învățătura și exemplul sunt
inseparabile. Ceea ce se transmite
este, de fapt, realitatea vie a întâlnirii
cu Isus cel Înviat și semnificația
acestui eveniment în viața fiecărui
om. Din acest motiv, Biserica,
vorbind despre transmiterea
revelației, se referă la fides et mores –
credință și moravuri –, adică la
învățătură și comportament.

5. Magisteriul Bisericii, păzitor și
interpret autorizat al revelației



„Misiunea de a interpreta în mod
autentic cuvântul lui Dumnezeu scris
sau transmis verbal a fost
încredințată numai magisteriului viu
al Bisericii, a cărui autoritate se
exercită în numele lui Isus
Cristos”[16] adică episcopilor în
comuniune cu urmașul lui Petru,
episcopul Romei. Această misiune a
Magisteriului Bisericii este un
serviciu adus Cuvântului divin și are
ca scop mântuirea sufletelor. Prin
urmare, „acest magisteriu nu este
însă deasupra cuvântului lui
Dumnezeu, ci îl slujește, învățând
numai ceea ce a fost transmis,
deoarece, prin porunca
dumnezeiască și cu asistența Duhului
Sfânt, îl ascultă cu pietate, îl
păstrează cu sfințenie și îl expune cu
fidelitate și ia din acest unic tezaur al
credinței tot ceea ce propune ca
adevăr de credință revelat de
Dumnezeu”[17]. Învățătura
Magisteriului Bisericii constituie
locul cel mai important unde se



păstrează Tradiția apostolică:
Magisteriul este, față de această
tradiție, ca dimensiunea ei
sacramentală. 

Sfânta Scriptură, Sfânta Tradiție și
Magisteriul Bisericii constituie, prin
urmare, o unitate de ansamblu, astfel
încât niciuna dintre aceste realități
nu poate exista fără celelalte[18].
Fundamentul acestei unități este
Duhul Sfânt, Autorul Scripturii,
protagonist al Tradiției vii a Bisericii
și călăuză a Magisteriului, pe care îl
asistă prin darurile Sale. La originea
lor, bisericile Reforma protestantă au
dorit să urmeze principiul sola
Scriptura, lăsând interpretarea
textelor în seama fiecărui credincios
în parte. O asemenea poziție a
condus la o mare dispersie a
confesiunilor protestante și s-a
dovedit greu de susținut, deoarece
fiecare text are nevoie de un context
concret, adică de o Tradiție în cadrul
căreia s-a născut, este citit și



interpretat. În același timp,
fundamentalismul separă Scriptura
de Tradiție și de Magisteriu,
încercând în mod eronat să mențină
unitatea interpretării printr-o legare
exclusivă de sensul literal [compară
cu Catehism, nr. 108]. 

Biserica, în explicarea conținutului
tezaurului revelat, este subiect al
infailibilității in docendo, bazată pe
promisiunile lui Isus Cristos privind
infailibilitatea sa; adică, misiunea de
mântuire încredințată ei se va realiza
fără eroare (compară Mt 16,18; Mt
28,18-20; In 14,17.26). Acest
magisteriu infailibil se exercită: a)
atunci când episcopii se reunesc în
Conciliu Ecumenic, în comuniune cu
urmașul lui Petru, capul colegiului
apostolic; b) atunci când Episcopul
Romei proclamă o adevăr ex
cathedra, sau prin modul și tipul
documentului care indică în mod
explicit autoritatea sa petrină
universală, promulgă o învățătură



specifică, considerată necesară
pentru binele poporului lui
Dumnezeu; c) atunci când episcopii
Bisericii, în comuniune cu urmașul
lui Petru, sunt unanimi în a mărturisi
aceeași doctrină sau învățătură,
chiar dacă nu se află reuniți în
același loc.

Chiar dacă predica unui episcop, care
propune izolat o anumită învățătură,
nu are carisma infailibilității,
credincioșii sunt obligați să o asculte
cu ascultare respectuoasă și să
păstreze învățătura provenind de la
Colegiul episcopilor sau de la
Episcopul Romei, chiar dacă nu a fost
formulată într-un mod definitiv și
neschimbat[19].

6. Imutabilitatea tezaurului
revelației 

Învățătura dogmatică a Bisericii
(dogma înseamnă învățătură,
doctrină) există deja din primele
secole. Principalele conținuturi ale



predicii apostolice au fost
consemnate în scris, dând naștere la
mărturisirile de credință solicitate
tuturor celor care primeau botezul,
contribuind astfel la definirea
identității credinței creștine.
Dogmele se înmulțesc odată cu
dezvoltarea istorică a Bisericii: nu
pentru că s-ar schimba sau s-ar
extinde învățătura, adică ceea ce
trebuie crezut, ci pentru că este
adesea necesar să se clarifice unele
erori sau să se sprijine credința
poporului lui Dumnezeu prin
aprofundări adecvate, definind
aspecte în mod clar și precis. Când
Magisteriul Bisericii propune un nou
dogmă, nu creează nimic nou, ci doar
clarifică ceea ce este deja cuprins în
tezaurul revelației. „Magisteriul
Bisericii îşi angajează pe deplin
autoritatea primită de la Cristos
atunci când defineşte dogme, adică
atunci când propune, sub o formă
care îl obligă pe poporul creştin la o
adeziune irevocabilă de credinţă,



adevăruri conţinute în Revelaţia
divină sau când propune în mod
definitiv adevăruri care au cu
acestea o legătură
necesară” (Catehism, nr. 88).

Învățăturile dogmatice ale Bisericii,
de exemplu articolele ale mărturiei
de credințe, sunt imuabile, deoarece
ele exprimă conținutul unei revelații
primite de la Dumnezeu și nu creată
de oameni. Dogmele, însă, au
cunoscut și cunosc o dezvoltare
omogenă, fie pentru că cunoașterea
credinței se aprofundează în timp,
fie pentru că, în culturi și epoci
diferite, apar probleme noi la care
Magisteriul Bisericii trebuie să ofere
răspunsuri conforme cu Cuvântul lui
Dumnezeu, clarificând ceea ce este
implicit cuprins în el[20]

Fidelitatea și progresul, adevărul și
istoria, nu sunt realități în conflict cu
revelația[21]: Isus Cristos, Adevărul
necreat, este de asemenea centrul și



împlinirea istoriei; Duhul Sfânt,
autorul tezaurului revelației, este
garantul fidelității sale și, totodată,
Cel care face ca sensul acesteia să fie
aprofundat de-a lungul istoriei,
conducând la «adevărul
deplin» (compară cu In 16,13). „chiar
dacă Revelaţia s-a încheiat, ea nu a
fost încă pe deplin explicitată;
credinţei creştine îi va rămâne să-i
descopere treptat întreaga adâncime
de-a lungul veacurilor” (compară cu 
Catehism, nr. 66).

Factorii care contribuie la
dezvoltarea dogmelor sunt aceiași
care fac să progreseze tradiția vie a
Bisericii: predicarea episcopilor,
studiul credincioșilor, rugăciunea și
meditarea Cuvântului lui Dumnezeu,
trăirea realităților spirituale,
exemplul sfinților. Magisteriul
Bisericii preia deseori și învață în
mod autorizat lucruri care anterior
au fost studiate de teologi, crezute de



credincioși, predicate și trăite de
sfinți.

Literatura de bază folosită

Catehismul Bisericii Catolice, nn.
50-133
Conciliul Vatican II, Constituția 
Dei Verbum, nn. 1-20
Sf. Ioan Paul al II.-lea, Enciclica 
Fides et ratio, 14-IX-1988, nn. 7-1

Note la subsol

[1] Conciliul Vatican II., Constituția 
Dei Verbum, nr. 2.

[2] Compară Conciliul Vatican II, Dei
Verbum, nr. 3; Ioan Paul al II.-lea,

• 

• 

• 



Enciclica Fide et ratio, 14-IX-1988, nr.
19.

[3] Compară Conciliul Vatican I.,
Constituția Dei Filius, 24-IV-1870, DH
3004.

[4] Compară Conciliul Vatican II.,
Constituția Lumen gentium, nn. 2-4;
Decret Ad Gentes, nn. 2-4.

[5] Compară Conciliul Vatican II.,
Constituția Dei Verbum, nr. 2.

[6] Conciliul Vatican II., Constituția 
Dei Verbum, nr. 2.

[7] Idem.

[8] Papa Leon al XIII-lea, Enciclica 
Providentissimus Deus, 18-IX-1893;
Benedict al XV-lea, Enciclica Spiritus
Paraclitus, 15-IX-1920; Pius al XII-lea,
Enciclica Humani generis, 12-
VIII-1950.

[9] Conciliul Vatican II., Constituția 
Dei Verbum, nr. 3.



[10] Conciliul Vatican II., Constituția 
Dei Verbum, nr. 4.

[11] Compară Conciliul Vatican II.,
Constituția Gaudium et spes, nr. 22.

[12] Sf. Josemaría, „Țelul
supranatural al Bisericii”, în Să
iubești Biserica, nr. 15.

[13] Compară Conciliul Vatican II.,
Constituția Dei Verbum, 9.

[14] Conciliul Vatican II., Constituția
Dei Verbum, nr. 8.

[15] Idem; Compară Conciliul
Tridentin, decretul Sacrosancta, 8-
IV-1546, DH 1501.

[16] Conciliul Vatican II., Constituția 
Dei Verbum, nr. 9.

[17] Idem.

[18] Compară Idem.



[19] Compară Conciliul Vatican II.,
Constituția Lumen gentium, nr. 25;
Conciliul Vatican I., Constituția 
Pastor aeternus, 18-VII-1870, DH
3074.

[20] Sf. Vincent de Lerins, 
Commonitorium, nr. 23.

[21] Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Fides et ratio, nn. 11-12, 87.

Giuseppe Tanzella-Nitii /
Traducere: Iosif Fickl

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-2-a-revelatia/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-2-a-revelatia/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-2-a-revelatia/

	Tema a 02-a: Revelația
	Literatura de bază folosită
	Note la subsol


