opusdei.org

Tema a 02-a:
Revelatia

In istoria mantuirii Dumnezeu
s-a revelat ca Fiinta personala,
a creat si a educat poporul sau,
ca sa pazeasca Cuvantul sau si
sa-1 pregateasca pentru
intruparea lui Isus Cristos.

09.09.2025

1. Dumnezeu se reveleaza
oamenilor

Dumnezeu, in bunatatea si
intelepciunea sa a hotarat sa se
reveleze pe sine si sa facd cunoscut



misterul vointei sale: ca oameni, prin
intermediu lui Cristos, Cuvantul
intrupat, sd aiba in Duhul sfant acces
la Tatal si sa devina participanti la
natura divind. Prin aceasta revelare
invizibilul Dumnezeu se adreseaza
din marea sa dragoste omenilor ca
prieteni si se intalneste cu ei, ca sa-I
invite si sa-I primeasca in
comunitatea sa”[1] (compara cu
Catehism, nr. 51).

Primul pas al revelatiei lui
Dumnezeu este creatia, in care
Dumnezeu ofera marturie durabila
despre sine[2] (comparda cu Catehism,
nr. 288). Prin mijlocirea lucrurilor
create Dumnezeu s-a revelat si se
reveleaza in continuare oamenilor ai
tuturor timpurilor, le da sa cunoasca
bunatatea si perfectiunile sale. Intre
acestea omul, imaginea si
asemanarea lui Dumnezeu, este
creatura, care la cea mai inalta
treapta 1l reveleazd pe Dumnezeu.
Dumnezeu insa a vrut sa se reveleze



ca Fiinta personald prin istoria
mantuirii prin crearea si educatia
poporului, care trebuia sa apere
Cuvantul sau destinat oamenilor, si
In care a pregatit intruparea
Cuvantului sau, Isus Cristos[3]
(compard cu Catehism, nn. 54-64). In
El Dumnezeu reveleaza misterul
vietii sale trinitare: planul Tatalui sa
uneasca totul in Fiul sdu si sa aleaga
si sa primeasca pe toti oamenii in
Fiul sau ca si copiii sai (compara cu
Ef 1,3-10; Col 1,13-20), sa-i adune,
pentru ca sa aiba parte de viata lui
vesnicd dumnezeiasca prin Duhul
sfant. Dumnezeu se reveleaza si
indeplineste planul sdu de mantuire
prin intermediul trimiterii Fiului si
Duhului sfant in istoria omenirii[4].
Cuprinsul revelarii sunt atat
adevarurile naturale, pe care omul le
poate cunoaste chiar prin
intermediul mintii, cat si a adevarul,
care depaseste mintea omului si care
se poate cunoaste datorita bunatatii
libere si nemeritate, cu care



Dumnezeu se reveleaza. Subiectul
principal al revelatiei lui Dumnezeu
nu sunt adevarurile abstracte despre
lume si om: miezul sau esential este,
cd Dumnezeu ofera misterul vietii
sale personale si invita la
participarea la aceasta.

Revelatia lui Dumnezeu se realizeaza
prin cuvinte si fapte; este In acelasi
timp mister si eveniment; arata in
acelasi timp dimensiunea obiectiva
(cuvantul, care reveleaza adevarul si
invatatura) si subiectiva (cuvantul
personal, care oferd marturie despre
sine si invita la dialog). Aceasta
revelatie este, de aceea, inteleasa si
transmisa ca adevar si ca viata[5]
(compara cu Catehism, nr. 52-53).

Dumnezeu, in afara de faptele si
semnele exterioare, prin care se
reveleaza, da oamenilor impulsul
interior al harului sau, ca ei sa poata
adera cu inima la adevarurile
revelate (comp. cu Mt 16,17; In 6,44).



Aceasta revelatie interioara a lui
Dumnezeu in inimile credinciosilor
nu nu trebuie sa fie confundata cu
revelatii asa-zise ,private”, care,
chiar daca unele au fost acceptate de
traditia de sfintenie a Bisericii, nu
transmit nici un continut nou
original, ci readuc aminte oamenilor
unica revelatie a lui Dumnezeu
realizata in Isus Cristos si iIndeamna
la indeplinirea lor (compara cu
Catehism, nr. 67).

2. Sfanta Scriptura, marturia
revelatiei

Poporul lui Israel din imboldul,
inspiratie si porunca lui Dumnezeu a
consemnat de-a lungul secolelor
marturia despre Revelatia lui
Dumnezeu in istoria sa punand-o in
legatura directa cu revelatia unicului
si adevaratului Dumnezeu facuta
Parintilor nostri.

Pe 1anga Scripturile lui Israel, primite
de Biserica si cunoscute ca Vechiul



sau Primul Testament, apostolii si
primii discipoli au consemnat si ei In
scris marturia Revelatiei lui
Dumnezeu asa cum s-a implinit pe
deplin in Cuvantul Sau, a carui
trecere pamanteasca au trait-o ca
martori, in special a misterului
pascal al mortii si invierii Sale, dand
astfel nastere cartilor Noului
Testament.

Adevarul ca Dumnezeul despre care
dau marturie Scripturile lui Israel
este unicul si adevaratul Dumnezeu,
Creatorul cerului si al pamantului, se
evidentiaza mai ales in ,cartile
sapientiale”. Continutul lor depaseste
limitele poporului lui Israel si
trezeste interesul pentru experienta
comuna a intregului neam omenesc
in fata marilor intrebari ale
existentei: de la sensul cosmosului
pana la sensul vietii omului (Cartea
intelepciunii); de la intrebérile
despre moarte si ceea ce urmeaza
dupa ea pana la intelesul activitatii



umane pe pamant (Qohelet); de la
relatiile familiale si sociale pana la
virtutea care trebuie sa le orienteze,
pentru ca omul sa traiasca potrivit
planurilor lui Dumnezeu Creatorul si
sa ajunga astfel la plindtatea propriei
sale umanitati (Proverbe, Ben Sirah
etc.).

Dumnezeu este autorul Sfintei
Scripturi, pe care autorii sacri
(hagiografii), si ei adevarati autori ai
textului, au redactat-o sub inspiratia
Duhului Sfant. Pentru alcatuirea ei,
«El a ales oameni si s-a slujit de e,
lasdndu-le uzul capacitatilor si
puterilor proprii, pentru ca,
actiondnd El insusi in ei §i prin ei,
acestia sa scrie ca adevarati autori
tot ceea ce voia El si numai aceea»[6]
(cf. Catehismul Bisericii Catolice, nr.
106). Tot ceea ce afirma autorii sacri
trebuie considerat ca afirmat de
Duhul Sfant: «trebuie declarat despre
cartile Scripturii ca ele transmit cu
certitudine, cu fidelitate si fara



eroare adevarul pe care Dumnezeu,
pentru mantuirea noastra, l-a voit
consemnat in Scrierile sacre»[7].

Pentru a intelege corect Sfanta
Scripturd, este necesar sa tinem
seama de sensurile ei - literal si
spiritual; acesta din urma fiind
recunoscut in sens alegoric, moral si
anagogic — precum si de diferitele
genuri literare in care au fost
redactate cartile sau parti din ele (cf.
Catehism, nn. 110; 115-117). in mod
deosebit, Sfanta Scriptura trebuie
cititd in Bisericd, adica In lumina
traditiei sale vii si a analogiei
credintei (cf. Catehism, nn. 111-114):
Scriptura trebuie cititd si inteleasa in
acelasi Duh in care a fost scrisa.

Cercetatorii care se straduiesc sa
interpreteze si sa aprofundeze
continutul Sfintei Scripturi isi
prezinta rezultatele pe baza propriei
autoritati stiintifice. Magisteriului
Bisericii 1i revine Insa misiunea de a



formula interpretarea autentica,
obligatorie pentru credinciosi,
intemeiata pe autoritatea Duhului
care asista slujirea invatatoare a
Pontifului Roman si a episcopilor in
comuniune cu el. Gratie acestei
asistente divine, Biserica a putut inca
din primele secole sa recunoasca ce
carti contin marturia Revelatiei, atat
in Vechiul, cat si in Noul Testament,
stabilind astfel ,,canonul” Sfintei
Scripturi (cf. Catehism, nn. 120-127).

O interpretare corecta a Sfintei
Scripturi, care sa recunoasca
diferitele sensuri si genuri literare
prezente in ea, este necesara atunci
cand autorii sacri descriu aspecte ale
lumii care tin si de domeniul
stiintelor naturale: formarea
elementelor cosmosului, aparitia
diferitelor forme de viatd pe pamant,
originea neamului omenesc,
fenomenele naturale in general.
Trebuie evitata greseala
fundamentalismului, care ramane



fixat in sensul literal si in genul
istoric chiar si atunci cand ar fi
legitim sd se meargad mai departe.
Totodata trebuie evitata si greseala
celor care considera naratiunile
biblice ca fiind pur mitologice, fara
niciun continut de adevar de
transmis cu privire la istoria
evenimentelor si la dependenta lor
radicala de vointa lui Dumnezeu[8].

3. Revelatia ca istoria a mantuirii
desavarsita in Cristos

Ca dialog intre Dumnezeu si oameni,
prin care El i invita sa participe la
viata Sa personald, Revelatia se
manifesta inca de la inceput cu un
caracter de ,legamant”, care da
nastere la o ,istorie a mantuirii”.
«voind sa deschida calea mantuirii
de sus, s-a descoperit pe sine insusi
inca de la inceput protoparintilor
nostri. Dupa caderea lor, fagaduindu-
le rascumpararea, i-a ridicat din nou
in speranta mantuirii (cf. Gen 3,15) si



a purtat neintrerupt de grija
neamului omenesc ca sa dea viata
vesnica tuturor acelora care cauta
mantuirea fiind statornici in a face
binele (cf. Rom 2,6-7). La vremea
stabilita de el, 1-a chemat pe
Abraham ca sa faca din el un popor
mare (cf. Gen 12,2-3), popor pe care,
dupa patriarhi, l-a invatat prin Moise
si profeti sa-1 recunoasca drept
singurul Dumnezeu viu si adevarat,
Parinte purtator de grija si Judecator
drept si sa-1 astepte pe Mantuitorul
fagaduit. Astfel a pregatit prin
veacuri calea evangheliei»[9].

Inceput deja prin crearea stramosilor
nostri si ridicarea lor la viata harului
— care le facea posibila participarea
la intimitatea divina - si apoi
prefigurat in alianta cosmica cu Noe,
legdmantul lui Dumnezeu cu omul se
reveleaza in mod explicit cu
Abraham si, mai tarziu, in chip
deosebit, cu Moise, caruia Dumnezeu
1i da Tablele Legii. Atat multimea de



urmasi promisa lui Abraham, in care
urmau sa fie binecuvantate toate
neamurile pamantului, cat si Legea
data lui Moise, impreuna cu jertfele
si preotia care insoteau cultul divin,
sunt o pregatire si o prefigurare a
noului si vesnicului legamant,
pecetluit in Isus Cristos, Fiul lui
Dumnezeu, implinit si revelat in
Intruparea si in jertfa Sa pascala.
Legdamantul in Cristos rascumpara
omenirea din pacatul stramosilor,
care prin neascultarea lor au rupt
prima oferta de legamant facuta de
Dumnezeu Creatorul.

Istoria mantuirii se manifesta ca o
mareata pedagogie divina care tinde
spre Cristos. Prorocii, a caror
misiune era sd aduca aminte de
legamant si de cerintele sale morale,
vorbesc In mod special despre El,
Mesia promis. Ei vestesc economia
unui nou legamant, spiritual si
vesnic, intiparit in inimile oamenilor;
Cristos il va revela prin Fericirile si



invataturile evangheliei, promulgand
porunca iubirii, realizarea si
implinirea intregii Legi.

Isus Cristos este in acelasi timp
mijlocitorul si implinirea revelatiei;
El este Revelatorul, insasi Revelatia si
continutul acesteia, Cuvantul lui
Dumnezeu facut trup: ,Dupa ce
Dumnezeu a vorbit in trecut in multe
randuri si In multe moduri parintilor
nostri prin profeti, in aceste zile din
urma ne-a vorbit prin Fiul, pe care L-
a facut mostenitor al tuturor
lucrurilor si prin care a creat si
lumea” (Ev 1,1-2). Dumnezeu, in
Cuvantul Sau, a spus totul si in mod
definitiv: ,Economia crestina a
mantuirii, fiind legamant nou si
definitiv, nu va trece niciodata si nu
mai este de asteptat nici o noua
revelatie publica inainte de aratarea
in glorie a Domnului nostru Isus
Cristos”[10] (compara cu Catehism,
65-66). In mod deosebit, realizarea si
plenitudinea revelatiei divine se



manifesta in misterul pascal al lui
Isus Cristos, adica in patima, moartea
si invierea Sa, ca Cuvant final in care
Dumnezeu a aratat intreaga Sa iubire
de condescendenta si a reinnoit
lumea. Numai in Isus Cristos
Dumnezeu il reveleaza pe om siesi si
ii face sa Inteleaga demnitatea si
chemarea sa cea mai inalta[11].

Credinta, ca virtute, este raspunsul
omului la revelatia divina, o
adeziune personald la Dumnezeu in
Cristos, motivata de cuvintele si
faptele Lui. Credibilitatea revelatiei
se sprijind mai ales pe credibilitatea
persoanei lui Isus Cristos, pe intreaga
Sa viata. Pozitia lui Isus Cristos ca
mijlocitor, ca implinire si ca temelie
a credibilitatii revelatiei 1
deosebeste de orice alt fondator de
religie, care nu cere de la urmasi sa
creada in el si nici nu pretinde sa fie
implinirea si realizarea a ceea ce
Dumnezeu vrea sa reveleze, ci se
prezintd doar ca mijlocitor pentru a



face cunoscuta oamenilor acea
revelatie.

4. Transmiterea revelatiei lui
Dumnzeu

Revelatia divina se afla cuprinsa in
Sfanta Scriptura si in Traditie, care
constituie un unic depozit in care se
pastreaza Cuvantul lui
Dumnezeu[12]. Sfanta Scriptura si
Traditia sunt interdependente:
Traditia transmite si interpreteaza
Scriptura, iar aceasta, la randul sau,
verifica si confirma tot ceea ce se
traieste In Traditie[13] (compara
Catehism, nn. 80-82).

Traditia, Intemeiata pe predicarea
apostolicad, marturiseste si transmite
in mod viu si dinamic tot ceea ce a
consemnat Scriptura printr-un text
stabilit. ,Aceasta traditie, care vine
de la apostoli, se dezvolta in Biserica
sub asistenta Duhului Sfant:
intelegerea lucrurilor si cuvintelor
transmise creste prin meditarea si



studierea lor de catre credinciosi,
care le pastreaza in inima (cf. Lc
2,19.51), prin patrunderea adanca ce
decurge din experienta spirituala si
prin propovaduirea acelora care,
odata cu succesiunea episcopald, au
primit o carisma sigura a
adevarului”[14].

Invatatura Magisteriului Bisericii,
cea a Parintilor Bisericii, rugaciunea
din cadrul Liturgiei, simtul comun al
credinciosilor care traiesc in harul
lui Dumnezeu, precum si realitati
cotidiene, precum educatia In
credinta transmisa de parinti copiilor
sau apostolatul crestin, contribuie la
transmiterea revelatiei divine. Ceea
ce a fost primit de Apostoli si
transmis urmasilor lor, episcopilor,
cuprinde ,tot ceea ce 1l ajuta pe
poporul lui Dumnezeu sa duca o
viata sfanta si sa-si sporeasca
credinta; astfel, Biserica, in
invatatura, in viata si in cultul sau,
perpetueaza si transmite tuturor



generatiilor tot ceea ce este ea insasi,
tot ceea ce crede”[15]. Marea Traditie
apostolica trebuie deosebita de
diversele traditii — teologice, liturgice,
disciplinare etc. — a caror valoare
poate fi limitata sau chiar provizorie
(compara cu Catehism, nr. 83).
Transmiterea integrala a revelatiei
divine ca adevar si viatd presupune
ca obiectul predarii sa nu fie doar
invatatura, ci si modul de viata:
invatatura si exemplul sunt
inseparabile. Ceea ce se transmite
este, de fapt, realitatea vie a intalnirii
cu Isus cel Inviat si semnificatia
acestui eveniment in viata fiecarui
om. Din acest motiv, Biserica,
vorbind despre transmiterea
revelatiei, se refera la fides et mores —
credinta si moravuri —, adica la
invatatura si comportament.

5. Magisteriul Bisericii, pazitor si
interpret autorizat al revelatiei



,Misiunea de a interpreta in mod
autentic cuvantul lui Dumnezeu scris
sau transmis verbal a fost
incredintatd numai magisteriului viu
al Bisericii, a carui autoritate se
exercita in numele lui Isus
Cristos”[16] adica episcopilor in
comuniune cu urmasul lui Petru,
episcopul Romei. Aceasta misiune a
Magisteriului Bisericii este un
serviciu adus Cuvantului divin si are
ca scop mantuirea sufletelor. Prin
urmare, ,acest magisteriu nu este
insa deasupra cuvantului lui
Dumnezeu, ci il slujeste, invatand
numai ceea ce a fost transmis,
deoarece, prin porunca
dumnezeiasca si cu asistenta Duhului
Sfant, 1l asculta cu pietate, il
pastreaza cu sfintenie si il expune cu
fidelitate siia din acest unic tezaur al
credintei tot ceea ce propune ca
adevar de credinta revelat de
Dumnezeu”[17]. Invatitura
Magisteriului Bisericii constituie
locul cel mai important unde se



pastreaza Traditia apostolica:
Magisteriul este, fata de aceasta
traditie, ca dimensiunea ei
sacramentala.

Sfanta Scriptura, Sfanta Traditie si
Magisteriul Bisericii constituie, prin
urmare, o unitate de ansamblu, astfel
incat niciuna dintre aceste realitati
nu poate exista fara celelalte[18].
Fundamentul acestei unitati este
Duhul Sfant, Autorul Scripturii,
protagonist al Traditiei vii a Bisericii
si calauza a Magisteriului, pe care il
asista prin darurile Sale. La originea
lor, bisericile Reforma protestanta au
dorit sa urmeze principiul sola
Scriptura, 1asand interpretarea
textelor in seama fiecarui credincios
in parte. O asemenea pozitie a
condus la o mare dispersie a
confesiunilor protestante si s-a
dovedit greu de sustinut, deoarece
fiecare text are nevoie de un context
concret, adica de o Traditie in cadrul
careia s-a nascut, este citit si



interpretat. In acelasi timp,
fundamentalismul separa Scriptura
de Traditie si de Magisteriu,
incercand in mod eronat sa mentina
unitatea interpretarii printr-o legare
exclusiva de sensul literal [compara
cu Catehism, nr. 108].

Biserica, In explicarea continutului
tezaurului revelat, este subiect al
infailibilitatii in docendo, bazata pe
promisiunile lui Isus Cristos privind
infailibilitatea sa; adicd, misiunea de
mantuire incredintata ei se va realiza
fara eroare (compara Mt 16,18; Mt
28,18-20; In 14,17.26). Acest
magisteriu infailibil se exercita: a)
atunci cand episcopii se reunesc in
Conciliu Ecumenic, in comuniune cu
urmasul lui Petru, capul colegiului
apostolic; b) atunci cand Episcopul
Romei proclama o adevar ex
cathedra, sau prin modul si tipul
documentului care indica in mod
explicit autoritatea sa petrina
universald, promulga o invatatura



specifica, consideratd necesara
pentru binele poporului lui
Dumnezeu; ¢) atunci cand episcopii
Bisericii, in comuniune cu urmasul
lui Petru, sunt unanimi in a marturisi
aceeasi doctrind sau invatatura,
chiar daca nu se afla reuniti in
acelasi loc.

Chiar daca predica unui episcop, care
propune izolat o anumita invatatura,
nu are carisma infailibilitatii,
credinciosii sunt obligati sa o asculte
cu ascultare respectuoasa si sa
pastreze Invatatura provenind de la
Colegiul episcopilor sau de la
Episcopul Romeli, chiar daca nu a fost
formulata intr-un mod definitiv si
neschimbat[19].

6. Imutabilitatea tezaurului
revelatiei

Invatitura dogmatica a Bisericii
(dogma inseamna invatatura,
doctrind) exista deja din primele
secole. Principalele continuturi ale



predicii apostolice au fost
consemnate in scris, dand nastere la
marturisirile de credinta solicitate
tuturor celor care primeau botezul,
contribuind astfel la definirea
identitatii credintei crestine.
Dogmele se inmultesc odata cu
dezvoltarea istorica a Bisericii: nu
pentru ca s-ar schimba sau s-ar
extinde invatatura, adica ceea ce
trebuie crezut, ci pentru ca este
adesea necesar sa se clarifice unele
erori sau sa se sprijine credinta
poporului lui Dumnezeu prin
aprofundari adecvate, definind
aspecte in mod clar si precis. Cand
Magisteriul Bisericii propune un nou
dogma, nu creeaza nimic nou, ci doar
clarifica ceea ce este deja cuprins in
tezaurul revelatiei. ,Magisteriul
Bisericii isi angajeaza pe deplin
autoritatea primita de la Cristos
atunci cand defineste dogme, adica
atunci cand propune, sub o forma
care 1l obliga pe poporul crestin la o
adeziune irevocabila de credinta,



adevaruri continute in Revelatia
divina sau cand propune in mod
definitiv adevaruri care au cu
acestea o legatura

necesara” (Catehism, nr. 88).

invététurﬂe dogmatice ale Bisericii,
de exemplu articolele ale marturiei
de credinte, sunt imuabile, deoarece
ele exprima continutul unei revelatii
primite de la Dumnezeu si nu creata
de oameni. Dogmele, insa, au
cunoscut si cunosc o dezvoltare
omogena, fie pentru ca cunoasterea
credintei se aprofundeaza In timp,
fie pentru c4, in culturi si epoci
diferite, apar probleme noi la care
Magisteriul Bisericii trebuie sa ofere
raspunsuri conforme cu Cuvantul lui
Dumnezeu, clarificand ceea ce este
implicit cuprins in el[20]

Fidelitatea si progresul, adevarul si
istoria, nu sunt realitati in conflict cu
revelatia[21]: Isus Cristos, Adevarul
necreat, este de asemenea centrul si



implinirea istoriei; Duhul Sfant,
autorul tezaurului revelatiei, este
garantul fidelitatii sale si, totodata,
Cel care face ca sensul acesteia sa fie
aprofundat de-a lungul istoriei,
conducand la «adevarul

deplin» (compara cu In 16,13). ,,chiar
daca Revelatia s-a incheiat, ea nu a
fost inca pe deplin explicitata;
credintei crestine ii va rdimane sa-i
descopere treptat intreaga adancime
de-a lungul veacurilor” (compara cu
Catehism, nr. 66).

Factorii care contribuie la
dezvoltarea dogmelor sunt aceiasi
care fac sa progreseze traditia vie a
Bisericii: predicarea episcopilor,
studiul credinciosilor, rugaciunea si
meditarea Cuvantului lui Dumnezeu,
trairea realitatilor spirituale,
exemplul sfintilor. Magisteriul
Bisericii preia deseori si Invata in
mod autorizat lucruri care anterior
au fost studiate de teologi, crezute de



credinciosi, predicate si traite de
sfinti.

Literatura de baza folosita

» Catehismul Bisericii Catolice, nn.
50-133

* Conciliul Vatican II, Constitutia
Dei Verbum, nn. 1-20

» Sf. Ioan Paul al II.-lea, Enciclica
Fides et ratio, 14-I1X-1988, nn. 7-1

Note la subsol

[1] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 2.

[2] Compara Conciliul Vatican II, Dei
Verbum, nr. 3; Ioan Paul al II.-lea,



Enciclica Fide et ratio, 14-IX-1988, nr.
19.

[3] Compara Conciliul Vatican I.,
Constitutia Dei Filius, 24-1V-1870, DH
3004.

[4] Compara Conciliul Vatican II.,
Constitutia Lumen gentium, nn. 2-4;
Decret Ad Gentes, nn. 2-4.

[5] Compara Conciliul Vatican II.,
Constitutia Dei Verbum, nr. 2.

[6] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 2.

[7] Idem.

[8] Papa Leon al XIII-lea, Enciclica
Providentissimus Deus, 18-1X-1893;
Benedict al XV-lea, Enciclica Spiritus
Paraclitus, 15-1X-1920; Pius al XII-lea,
Enciclica Humani generis, 12-
VIII-1950.

[9] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 3.



[10] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 4.

[11] Compara Conciliul Vatican II.,
Constitutia Gaudium et spes, nr. 22.

[12] Sf. Josemaria, ,, Telul
supranatural al Bisericii”, in Sa
iubesti Biserica, nr. 15.

[13] Compara Conciliul Vatican II.,
Constitutia Dei Verbum, 9.

[14] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 8.

[15] Idem; Compara Conciliul
Tridentin, decretul Sacrosancta, 8-
IV-1546, DH 1501.

[16] Conciliul Vatican II., Constitutia
Dei Verbum, nr. 9.

[17] Idem.

[18] Compara Idem.



[19] Compara Conciliul Vatican II.,
Constitutia Lumen gentium, nr. 25;
Conciliul Vatican I., Constitutia
Pastor aeternus, 18-VII-1870, DH
3074.

[20] Sf. Vincent de Lerins,
Commonitorium, nr. 23.

[21] Ioan Paul al II-lea, Enciclica
Fides et ratio, nn. 11-12, 87.

Giuseppe Tanzella-Nitii /
Traducere: Iosif Fickl

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-2-a-revelatia/ (03.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-2-a-revelatia/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-2-a-revelatia/

	Tema a 02-a: Revelația
	Literatura de bază folosită
	Note la subsol


