
opusdei.org

Tema a 19-a:
Euharistia (I)

Euharistia este memorialul
Paștelui lui Cristos, actualizarea
sacrificiului său unic, în
liturghia Bisericii.

08.06.2022

1. Caracterul sacramental al
Preasfintei Euharistii

1.1. Ce este Euharistia?

Euharistia este sacramentul care face
prezentă, în celebrarea liturgică a



Bisericii, Persoana lui Isus Cristos
(Cristos întreg: Trup, Sânge, Suflet și
Divinitate) și jertfa sa
răscumpărătoare, în plinătatea
Misterului Pascal al patimilor, morții
și învierii Sale. Această prezență nu
este statică sau pasivă (ca cea a unui
obiect într-un loc), ci activă, pentru
că Domnul se face prezent cu
dinamismul iubirii Sale mântuitoare:
în Euharistie ne invită să acceptăm
mântuirea pe care ne-o oferă și să
primim darul Trupului și Sângelui
Său ca hrană a vieții veșnice,
permițându-ne să intrăm în
comuniune cu El – cu Persoana și
jertfa Sa – și în comuniune cu toți
membrii Trupului Său mistic care
este Biserica.

Într-adevăr, așa cum afirmă Conciliul
Vatican II, „Mântuitorul nostru, la
Cina cea de Taină, în noaptea în care
a fost vândut, a instituit jertfa
euharistică a Trupului și Sângelui
Său, pentru a perpetua jertfa crucii



de-a lungul veacurilor, până la a
doua Sa venire și pentru a o
încredința astfel Miresei Sale
preaiubite, Biserica. Memorial al
morții și învierii Sale, sacrament al
pietății, semn al unității, legătură de
iubire, ospăț pascal «în care Îl
primim pe Cristos, sufletul este
copleșit de har și ni se dă chezășia
gloriei viitoare»” [1].

1.2. Denumirile sub care este
numit acest sacrament

Atât Sfânta Scriptură, cât și Tradiția
Bisericii numesc Euharistia sub
diferite denumiri, care reflectă
numeroasele aspecte ale acestui
sacrament și exprimă bogăția sa
incomensurabilă, dar niciuna dintre
ele nu-i epuizează sensul. Să luăm în
considerare cele mai importante
dintre acestea:

a) unele denumiri amintesc de
originea ritului: Euharistia [2],



Frângerea pâinii, Memorialul
patimilor, al morții și învierii
Domnului, Cina Domnului;

b) altele subliniază caracterul
sacrificial al Euharistiei: Sfânta
Jertfă, Sfânta Jertfă a Liturghiei,
Sacramentul Altarului, Ostia (=
Victimă jertfită);

c) altele încearcă să exprime
realitatea prezenței lui Cristos sub
speciile consacrate: Sacramentul
Trupului și Sângelui lui Cristos, 
Pâinea Cerului (cf. In 6,32-35; In
6,51-58), Preasfântul Sacrament
(deoarece conține Sfânta Sfintelor,
însăși sfințenia lui Dumnezeu
întrupat);

d) altele se referă la efectele
provocate de Euharistie în fiecare
dintre credincioși și în întreaga
Biserică: Pâinea vieții, Pâinea
copiilor, Potirul mântuirii, Viaticum
(ca să nu ne pierdem inima pe
drumul spre casă), Împărtășanie.



Acest ultim nume indică faptul că,
prin Euharistie, suntem uniți cu
Cristos (comuniune personală cu Isus
Cristos) și cu toți membrii Trupului
Său mistic (comuniune eclezială, în
Isus Cristos);

e) altele desemnează întreaga
celebrare euharistică cu termenul
care indică, în ritul latin, ieșirea
credincioșilor după împărtășire: 
Missa, Sfânta Mesa;

Dintre toate aceste denumiri,
termenul de Euharistie este cel care
s-a impus din ce în ce mai mult în
Biserica occidentală, până când a
devenit expresia comună folosită
pentru a desemna atât acțiunea
liturgică a Bisericii, care celebrează
memoria Domnului, cât și
sacramentul Trupului și Sângelui lui
Cristos.

În Orient, celebrarea Euharistiei, mai
ales începând cu secolul al X-lea, este



desemnată de obicei prin expresia 
Sfânta și Dumnezeiasca Liturghie.

1.3. Euharistia în ordinea
sacramentală a Bisericii

„Iubirea Treimii pentru oameni face
ca din prezența lui Cristos în
Euharistie, să se nască toate harurile
pentru Biserică și pentru omenire” [3]

Euharistia este cel mai înalt
sacrament, pentru că în ea „este
cuprins tot binele spiritual al
Bisericii, Cristos însuși, paștele
nostru și pâinea cea vie, care prin
trupul său însuflețit de Duhul Sfânt și
dătător de viață insuflă viață
oamenilor” [4]. Celelalte sacramente,
deși posedă o virtute sfințitoare care
vine de la Cristos, nu se aseamănă cu
Euharistia, care face cu adevărat,
real și substanțial prezentă însăși
Persoana a lui Cristos – Fiul întrupat
și glorificat al Tatălui etern – cu
puterea mântuitoare a iubirii sale
răscumpărătoare, astfel încât



oamenii pot intra în comuniune cu El
și pot trăi prin El și în El (cf. In 6,
56-57).

Mai mult, Euharistia este culmea
spre care converg toate celelalte
sacramente pentru creșterea
spirituală a credincioșilor individuali
și a întregii Biserici. În acest sens,
Conciliul Vatican II afirmă că
Euharistia este izvorul și culmea
vieții creștine, centrul întregii vieți a
Bisericii [5]. Toate celelalte
sacramente și toate lucrările Bisericii
sunt ordonate la Euharistie, deoarece
scopul lor este de a-i aduce pe
credincioși la unirea cu Cristos,
prezent în acest sacrament (cf. 
Catehismul, nr. 1324).

Cu toate acestea, deși îl conține pe
Cristos, sursa prin care viața divină
vine în umanitate, și deși este scopul
la care sunt ordonate toate celelalte
sacramente, Euharistia nu
înlocuiește niciunul dintre ele (nici



botezul, nici mirul, nici penitența,
nici ungerea bolnavilor) și poate fi
consacrată doar de un ministru
hirotonit în mod valid. Fiecare
sacrament își are rolul său în
ansamblul sacramental și în însăși
viața Bisericii. În acest sens,
Euharistia este considerată cel de-al
treilea sacrament al inițierii creștine.
Încă din primele secole ale
creștinismului, botezul și mirul au
fost văzute ca o pregătire pentru
participarea la Euharistie, ca
dispoziții de a intra în comuniune
sacramentală cu Trupul lui Cristos și
cu jertfa Sa și de a fi inserat mai vital
în misterul lui Cristos și al Bisericii
sale.



2. Promisiunea Euharistiei și
instituirea ei de către Isus
Cristos

2.1. Promisiunea

Domnul a anunțat Euharistia în
timpul vieții sale publice, în sinagoga
din Capernaum, celor care îl urmau
după ce au asistat la minunea
înmulțirii pâinilor, cu care a săturat
mulțimea (cf. In 6,1-13). Isus a
profitat de acest semn pentru a-și
dezvălui identitatea și misiunea Sa și
pentru a promite Euharistia:
„Adevărat, adevărat vă spun că nu
Moise v-a dat pâinea din cer, ci Tatăl
meu vă dă adevărata pâine din cer.
Căci pâinea lui Dumnezeu este cea
care s-a coborât din cer și dă viață
lumii. – Doamne, dă-ne pâinea
aceasta în toate zilele”, îi spuneau ei.
Isus le-a răspuns: „Eu sunt pâinea
vieții – Eu sunt pâinea vie care s-a
coborât din cer. Dacă mănâncă



cineva pâinea aceasta, va trăi în veci;
și pâinea pe care o voi da Eu este
trupul Meu pentru viața lumii… Cine
mănâncă trupul Meu și bea sângele
Meu are viață veșnică, și Eu îl voi
învia în ziua de apoi. Căci carnea
mea este adevărata hrană și sângele
meu este adevărata băutură. Cine
mănâncă trupul Meu și bea sângele
Meu rămâne în Mine și Eu în el.
După cum Tatăl care m-a trimis pe
Mine trăiește și eu trăiesc datorită
Tatălui, așa și cel care mă mănâncă
pe mine va trăi datorită Mie” (cf. In
6,32-35. 51. 54-57).

2.2. Instituirea și contextul
său pascal

Isus Cristos a instituit acest
sacrament la Cina cea de Taină. Cele
trei Evanghelii sinoptice (cf. Mt
26,17-30; Mc 14,12-26; Lc 22,7-20) și
Sfântul Paul (cf. 1Cor 11,23-26) ne-au
oferit relatarea instituției.



Catehismul Bisericii Catolice rezumă
povestea în felul următor:

„«Şi a sosit ziua Azimelor, în care
trebuia să se jertfească Paştele. Isus i-
a trimis pe Petru şi pe Ioan, zicând:
„Mergeţi şi ne pregătiţi Paştele, ca să
mâncăm”. (...) Iar ei, ducându-se, (...)
au pregătit Paştele. Şi când a venit
ceasul, s-a aşezat la masă, şi apostolii
împreună cu El. Şi a zis către ei: „Cu
dor am dorit să mănânc cu voi acest
Paşte, mai înainte de pătimirea mea.
Căci zic vouă că de acum nu-l voi mai
mânca, până când nu va fi desăvârşit
în Împărăţia lui Dumnezeu”. (...) Şi,
luând pâinea, mulţumind, a frânt-o şi
le-a dat lor, zicând: „Acesta este
Trupul meu, care se dă pentru voi;
faceţi aceasta în amintirea mea”.
Asemenea şi potirul, după cină,
zicând: „Acest potir este Legea cea
nouă, în Sângele meu, care se varsă
pentru voi”» (Lc
22,7-20)” (Catehismul, nr. 1339).



Isus a celebrat, așadar, Cina cea de
Taină în contextul Paștelui iudaic,
dar Cina Domnului posedă o noutate
absolută: în centru nu se află mielul
din vechiul Paște, ci Cristos însuși,
Trupul Său dăruit (oferit în jertfă
Tatălui, în numele omenirii)… și
Sângele Său vărsat pentru mulți
pentru iertarea păcatelor (cf. 
Catehismul, nr. 1339). Prin urmare,
putem spune că Isus, în loc să
sărbătorească Paștele vechi, a
anunțat și a adus – anticipându-l
sacramental – Noul Paște.

2.3. Semnificația și conținutul
poruncii Domnului

Porunca explicită a lui Isus: „Faceți
aceasta în amintirea mea” (Lc 22,19;
1 Cor 11,24-25) arată caracterul
propriu-zis instituțional al Cinei celei
de Taină. Prin această poruncă ne
cere să corespundem darului său și
să îl reprezentăm sacramental (să o
facem din nou, să reafirmăm



prezența Sa: prezența Trupului Său
dăruit și a Sângelui Său vărsat, adică
a jertfei sale pentru iertarea
păcatelor noastre).

– „Faceți aceasta”. În acest fel, El i-a
desemnat pe cei care pot celebra
Euharistia (apostolii și succesorii lor
în preoție), le-a încredințat puterea
de a o celebra și a stabilit elementele
fundamentale ale ritului: aceleași pe
care le-a folosit și El (astfel, în
celebrarea Euharistiei sunt necesare
prezența pâinii și a vinului,
rugăciunea de mulțumire și
binecuvântare, consacrarea
darurilor în Trupul și Sângele
Domnului, distribuirea și
împărtășirea cu acest Preasfânt
Sacrament).

– „În amintirea mea [ca memorial al
meu]”. Astfel, Cristos a poruncit
Apostolilor (și în ei succesorilor săi în
preoție) să celebreze un nou
„memorial”, care l-a înlocuit pe cel al



Paștelui vechi. Acest rit memorial are
o eficacitate deosebită: nu numai că
ajută la „reamintirea” comunității
credincioase a iubirii
răscumpărătoare a lui Cristos, a
cuvintelor și gesturilor sale de la
Cina cea de Taină, dar, de asemenea,
ca sacrament al Legii noi, face
prezentă în mod obiectiv realitatea
semnificată: Cristos, „Paștele
nostru” (1 Cor 5, 7) și jertfa sa
răscumpărătoare.

3. Celebrarea liturgică a
Euharistiei

Biserica, ascultând de porunca
Domnului, a celebrat imediat
Euharistia la Ierusalim (cf. Fap 2,
42-48), în Troas (cf. Fap 20, 7-11), în
Corint (cf. 1 Cor 10, 14.21; 1 Cor 11,
20-34) și oriunde ajungea
creștinismul. „Creştinii se adunau
«pentru frângerea pâinii», mai ales,
«în prima zi a săptămânii», adică în
ziua de duminică, ziua învierii lui



Isus (Fap 20, 7). De atunci şi până în
zilele noastre, celebrarea Euharistiei
s-a perpetuat astfel încât o întâlnim
acum pretutindeni în Biserică cu
aceeaşi structură
fundamentală” (Catehismul, nr.
1343).

3.1. Structura fundamentală a
celebrării

Fidelă poruncii lui Isus, Biserica,
călăuzită de „Duhul adevărului” (In
16, 13), care este Duhul Sfânt,
celebrează Euharistia în
conformitate cu ritul euharistic
săvârșit de Domnul la Cina cea de
Taină. Elementele esențiale ale
celebrărilor euharistice succesive nu
pot fi altele decât cele ale Euharistiei
originare, și anume: a) adunarea
ucenicilor lui Cristos, chemați de El și
adunați în jurul Său; și b) săvârșirea
noului rit memorial.



Adunarea euharistică

Încă de la începutul vieții Bisericii,
adunarea creștină care celebrează
Euharistia a fost structurată ierarhic:
ea este formată, de obicei, din
episcop sau preot (care prezidează
preoțește celebrarea Euharistiei și
acționează in persona Christi Capitis
Ecclesiae), diacon, alți slujitori și
credincioși, uniți prin legătura
credinței și a botezului. Toți membrii
acestei adunări sunt chemați să
participe în mod conștient, evlavios
și activ la liturgia euharistică, fiecare
în felul său: preotul celebrant,
diaconul, lectorii, cei care prezintă
darurile, ministrul împărtășaniei și
întregul popor, al cărui „Amin”
manifestă participarea sa reală (cf. 
Catehismul, nr. 1348). Prin urmare,
fiecare trebuie să-și îndeplinească
propria slujbă, fără a face confuzie
între preoția ministerială, preoția
comună a credincioșilor și slujba
diaconului și a altor posibili slujitori.



Rolul preoției ministeriale în
celebrarea Euharistiei este esențial.
Numai preotul hirotonit în mod valid
poate consacra Preasfânta
Euharistie, pronunțând in persona
Christi (adică în identificare
sacramentală specifică cu Marele
Preot etern, Isus Cristos), cuvintele
de consacrare (cf. Catehismul, nr.
1369). Pe de altă parte, nicio
comunitate creștină nu este capabilă
să își dea singură ministerul
hirotonit. „Acesta este un dar primit
prin succesiunea episcopală care
merge până la Apostoli. Episcopul
este cel care instituie un nou preot
prin sacramentul Sfintei Ordine,
dându-i puterea de a consacra
Euharistia” [6].

Desfășurarea celebrării

Încă de la originile Bisericii,
desfășurarea ritului memorial s-a
dezvoltat în două mari momente,
care formează un singur act de cult:



„Liturgia Cuvântului” (care cuprinde
proclamarea, ascultarea și primirea
Cuvântului lui Dumnezeu) și
„Liturgia Euharistică” (care cuprinde
prezentarea pâinii și a vinului,
anafora sau rugăciunea euharistică –
cu cuvintele de consacrare – și
împărtășania. Aceste două părți
principale sunt delimitate de riturile
de introducere și de încheiere (cf. 
Catehismul, nr. 1349-1355). Nimeni
nu poate lua sau adăuga după bunul
plac nimic din ceea ce a fost stabilit
de Biserică în rânduiala Sfintei
Liturghii [7].

Constituirea semnului
sacramental

Elementele esențiale și necesare
pentru constituirea semnului
sacramental al Euharistiei sunt: pe
de o parte, pâinea din făină de grâu 
[8] și vinul din struguri [9]; iar pe de
altă parte, cuvintele de consacrare,
pe care preotul celebrant le pronunță



in persona Christi, în cadrul
„Rugăciunii euharistice”. Datorită
virtuții cuvintelor Domnului și
puterii Duhului Sfânt, pâinea și vinul
devin semne eficiente, cu plinătate
ontologică și nu doar cu semnificație,
ale prezenței „Trupului dăruit” și a
„Sângelui vărsat” al lui Cristos, adică
a Persoanei sale și a jertfei sale
răscumpărătoare (cf. Catehismul, nr.
1333 și 1375).

Bibliografie de bază

Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1322-1355.

Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003,
nr. 11-20; 47-52.



Benedict al XVI-lea, Ex. ap. 
Sacramentum caritatis, 22-II-2007, nr.
6-13; 16-29; 34-65.

Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, nr. 48-79.

Lecturi recomandate

Sfântul Josemaría, Omilie
„Euharistia, mister al credinței și al
iubirii”, în E Cristos care trece, nr.
83-94.

J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, pp. 29-44;
61-80; 135-144.

J. Echevarría, Eucaristía y vida
cristiana, Rialp, Madrid 2005, pp.
17-48.

J. R. Villar - F. M. Arocena - L. Touze,
„Eucaristía”, în C. Izquierdo (dir.), 



Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, pp. 355-356; 362-366.

[1] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 47.

[2] Termenul Euharistie înseamnă
mulțumire și se referă la cuvintele
rostite de Isus la Cina cea de Taină.
Isus la Cina cea de Taină: „Și a luat
pâinea, a mulțumit [adică a rostit o
rugăciune euharistică de laudă către
Dumnezeu Tatăl], a frânt-o și i-a dat-
o, zicând..." (Lc 22, 19; cf. 1 Cor 11,
24).

[3] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 86.

[4] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Presbyterorum Ordinis, nr. 5.

[5] Cf. Conciliul Vatican al II-șea,
Const. Lumen Gentium, nr. 11.



[6] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Ecclesia de Eucharistia, nr. 29.

[7] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 22;
Congregația pentru Cultul Divin și
Disciplina Sacramentelor,
Instrucțiunea Redemptionis
Sacramentum, nr. 14-18.

[8] Cf. Missale Romanum, Institutio
generalis, nr. 320. În ritul latin,
pâinea trebuie să fie azimă, adică
nefermentată; cf. Ibidem.

[9] Cfr. Missale Romanum, Institutio
generalis, nr. 319. În Biserica latină
se adaugă puțină apă la vin; cf. 
Ibidem. Cuvintele pe care preotul le
rostește atunci când adaugă apa în
vin arată semnificația acestui rit:
„Prin taina acestei ape şi a vinului să
ne facem părtaşi de dumnezeirea
aceluia care a binevoit să se facă
părtaş de firea noastră omenească”.
(Missale Romanum, Offertorium).
Pentru Părinții Bisericii, acest rit



semnifică și unirea Bisericii cu
Cristos în jertfa euharistică; cf. Sf.
Ciprian, Ep. 63, 13: CF. CSEL 3, 711.

Ángel García Ibáñez

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-19-a-euharistia-i/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-19-a-euharistia-i/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-19-a-euharistia-i/

	Tema a 19-a: Euharistia (I)
	1. Caracterul sacramental al Preasfintei Euharistii
	1.1. Ce este Euharistia?
	1.2. Denumirile sub care este numit acest sacrament
	1.3. Euharistia în ordinea sacramentală a Bisericii
	2. Promisiunea Euharistiei și instituirea ei de către Isus Cristos
	2.1. Promisiunea
	2.2. Instituirea și contextul său pascal
	2.3. Semnificația și conținutul poruncii Domnului
	3. Celebrarea liturgică a Euharistiei
	3.1. Structura fundamentală a celebrării
	Adunarea euharistică
	Desfășurarea celebrării
	Constituirea semnului sacramental
	Bibliografie de bază
	Lecturi recomandate


