opusdei.org

Tema a 18-a: Botezul
si mirul

Botezul confera crestinului
indreptatirea. Mirul este
mostenirea de botez a
miruitului completata cu daruri
supranaturale caracteristice
pentru maturitatea crestina.

16.09.2025

Cuprins:
1. Botezul

2. Mirul



A. Botezul
1. Bazele biblice si instituire

Dintre numeroasele prefigurari
veterotestamentare ale botezului, se
evidentiaza potopul, trecerea prin
Marea Rosie si circumcizia, deoarece
sunt mentionate in Noul Testament
ca referinte la acest sacrament
(compara cu 1 Pt 3,20-21; 1 Cor 10,1;
Col 2,11-12). La Ioan Botezatorul,
ritul cu apd — inca lipsit de
eficacitate mantuitoare — se uneste
cu pregatirea doctrinald, cu
convertirea si cu dorinta dupa har,
piloni ai viitorului catehumenat.

Isus este botezat In apele Iordanului
la inceputul activitatii Sale publice
(compara cu Mt 3,13-17) nu din
nevoie, ci din solidaritate
mantuitoare. Cu aceasta ocazie, apa
este definitiv stabilitd ca element
material al semnului sacramental.



Mai departe se deschid cerurile,
coboard Duhul sub forma de
porumbel si vocea Dumnezeului Tata
confirma filiatiunea Dumnezeiasca a
lui Cristos: sunt evenimente, care
apar pe Capul viitoarei Biserici, care
mai tarziu se va realiza Intr-un mod
sacramental pe membrii ei.

Mai tarziu se ajunge la intalnirea cu
Nicodim, in timpul careia Isus
confirma legatura pneumatologica
apa de botez si mantuire, din care
rezultd necesitatea botezului: ,Daca
cineva nu se va naste din apa si din
Duh, nu poate intra in imparatia lui
Dumnezeu” (In 3,5).

Misterul pascal confera botezului
valoarea sa mantuitoare; Isus, de
fapt, ,,vorbise deja despre suferinta
prin care avea sa treaca la Ierusalim
ca despre un «Botez» cu care trebuia
sa fie botezat (Mc 10, 38; compara Lc
12,50). Sangele si apa, care au curs
din coasta strapunsa a lui Isus cel



rastignit (In 19, 34), sunt semne ale
Botezului si ale Euharistiei,
sacramente ale vietii noi” (Catehism,
nr. 1225).

Inainte de Inéltare, Domnul le spune
apostolilor: ,Asadar, mergeti, si faceti
ucenici din toate natiunile,
botezandu-i in numele Tatalui si al
Fiului si al Sfantului Duh, invatandu-
1 sa tina toate cate v-am

poruncit” (Mt 28,19-20). Aceasta
porunca este implinita cu fidelitate
inca de la coborarea Duhului Sfant si
desemneaza scopul primordial al
evanghelizarii, care este mereu
actual.

Cu trimitere la aceste texte spune sf.
Toma de Aquino, ca stabilirea
botezului au fost cateva: daca este
vorba de materia, in botezul lui
Cristos; necesitatea sa, afirmata in In
3,5; folosirea lui, inceputa cand Isus
si-a trimis ucenicii sai sa predice si sa
boteze; eficacitatea sa, provenita din



patimirea lui Cristos; extinderea ei a
fost poruncita in evanghelia lui Matei
28,19 [1].

2. Indreptatirea si efectele
botezului

In Scrisoarea ciatre Romani 6,3-4
citim: ,,Sau nu stiti ca noi toti, care
am fost botezati in Cristos Isus, am
fost botezati in moartea Lui? Asadar,
am fost inmormantati Impreuna cu
El prin botez in moartea Lui pentru
ca, dupa cum Cristos a inviat din
morti prin gloria Tatalui, la fel noi sa
umblam intr-o viata noua”. Botezul,
care reinnoieste in credincios
trecerea lui Isus Cristos pe pamant si
lucrarea Sa mantuitoare, ii confera
crestinului Indreptatirea. Acelasi
lucru il afirma si Col 2,12:
,,inmorméntati fiind impreuna cu El
prin botez, ati si fost inviati, prin
credintd, impreuna cu El prin
credinta In puterea lui Dumnezeu,
cel care L-a inviat pe El din morti.”



Acum se alatura si influenta
credintei, prin care, impreuna cu
ritul apei, ne ,imbracam in Cristos”,
cum o confirma scrisoarea catre
Galateni 3,26-27: ,,Caci toti sunteti fii
ai lui Dumnezeu prin credinta in
Cristos Isus. Toti cati ati fost botezati
in Cristos v-ati imbracat in Cristos.”

Indreptitirea prin botez se manifesta
prin efecte concrete in sufletul
crestinului, despre care teologia
vorbeste ca fiind vindecatoare si
inadltatoare. Primele efecte se refera
la iertarea pacatelor, cum o indica
predica sf. Petru: ,Convertiti-va! Si
fiecare dintre voi sa se lase botezat In
numele lui Isus Cristos, pentru ca sa
va fie iertate pacatele, si ca un dar
veti primi pe Duhul Sfant” (Fpt 2,38).
Aceasta cuprinde pacatul originar si,
la adulti, si toate pacatele personale.
Se sterge, de asemenea, intreaga
pedeapsa temporala si vesnica.
Totusi, in cel botezat raman ,,anumite
consecinte ale pacatului, ca



suferintele, boala, moartea ori
fragilitatile inerente vietii, cum ar fi
slabiciunile de caracter etc., precum
si o Inclinatie spre pacat, pe care
Traditia o numeste concupiscenta
sau, metaforic, ,,focarul

pacatului” (fomes pecati)” (Catehism,
nr. 1264).

Efectul indltator isi are originea in
revarsarea Duhului Sfant: ,,Caci noi
toti am fost botezati cu un singur
Duh” (1 Cor 12,13). Pentru ca este
vorba despre acelasi ,,Duh al lui
Cristos” (Rom 8,9), duhul acelora care
au fost primiti ca infiati (cf. Rm 8,15),
ca si fii in Fiu. Dumnezeu atribuie
celui botezat harul sfintitor, virtutile
teologale si morale si darurile
Sfantului Duh.

Impreund cu aceasta realitate a
harului, ,,Botezul il pecetluieste pe
crestin cu un sigiliu spiritual de
nesters (caracter) al apartenentei
sale la Cristos. Aceasta pecete nu este



stearsa de nici un pacat, chiar daca
pacatul impiedica Botezul sd aduca
roade de mantuire” (Catehism, 1272).

Deoarece am fost botezati Intr-un
singur Duh ,ca sa formam un singur
trup” (1 Cor 12,13), incorporarea in
Cristos este in acelasi timp integrarea
in Biserica si in ea suntem uniti cu
toti crestinii, si asta si cu aceia, care
nu sunt in deplind unitate cu Biserica
catolica.

In final s ne aducem aminte, ca cei
botezati sunt ,neam ales, preotie
imparateasca, o natiune sfanta,
poporul luat in stdpanire de
Dumnezeu, ca sa vestiti faptele
marete ale celui care v-a chemat din
intuneric la minunata sa lumina” (1
Pt 2,9): participd, asadar, la preotia
comuna a credinciosilor si ,trebuie
sa marturiseasca inaintea oamenilor
credinta pe care au primit-o de la
Dumnezeu prin Biserica (LG 11) si sa
participe misiunii apostolice si



activitatea poporului lui Dumnezeu
(Catehism, nr. 1270).

3. Necesitatea botezului

Cateheze Noului Testament spune cu
hotarare despre Cristos, ca ,,nu este
un alt nume sub cer dat oamenilor,
in care trebuie sd fim mantuiti” (Fpt
4,12). Si pentru ca a fi ,,botezat in
Cristos” este ca si a fi ,,imbracat in
Cristos (Gal 3,27), trebuie inteles in
deplina putere cuvintelor lui Cristos,
conform carora, ,,cine crede, va fi
mantuit; cine insa nu crede, va fi
condamnat” (Mc 16,16). Din aceasta
rezultd credinta Bisericii in
necesitatea botezului pentru
mantuire.

Este necesar sa intelegem aceste
cuvinte in lumina formularii grijulii
a Magisteriului Bisericii: ,,Botezul
este necesar pentru mantuirea
acelora, carora le-a fost vestita
evanghelia si care au avut
posibilitatea sa ceara acest



sacrament (compara Mc 16,16).
Biserica nu cunoaste alt mijloc, ca sa
asigure intrarea in fericirea vesnica,
in afara de botez; de aceea, are grija
sa nu neglijeze misiunea pe care a
primit-o de la Domnul, de a-i face sa
renasca ,,din apa si din Duhul Sfant”
pe toti cei care pot fi botezati.
Dumnezeu a legat mantuirea de
sacramentul Botezului, dar El Tnsusi
nu este legat de sacramentele

sale” (Catehism, nr. 1257).

Existd, de fapt situatii speciale, in
care se pot obtine principalele roade
ale botezului fara intermedierea
sacramentala. Pentru ca aici nu este
semnul sacramental, nu avem
siguranta atribuirii harului. Ceea, ce
traditia Bisericii numeste botezul
sangelui si botezul dorintei, nu sunt
»acte primite”, ci doar un ansamblu
de imprejurari, care converg asupra
unui subiect, determinand conditiile
necesare pentru a se putea vorbi
despre mantuire. Astfel se intelege,



sconvingerea ferma ca cei care
sufera moartea in numele credintei,
fara sa fi primit Botezul, sunt
botezati prin insasi moartea lor
pentru si cu Cristos” (Catehism, nr.
1258). In mod analog, Biserica spune,
ca ,orice om care, desi nu cunoaste
Evanghelia lui Cristos si Biserica lui,
cauta adevarul si face vointa lui
Dumnezeu dupa cum o cunoaste,
poate fi mantuit. Putem presupune
ca asemenea persoane ar fi dorit
explicit Botezul, daca ar fi cunoscut
necesitatea lui” (Catehism, nr. 1260).

Situatiile botezului sdngelui si a
dorintei nu cuprind situatia copiilor,
care au murit fara a fi botezati.
,Biserica nu poate decat sa-i
incredinteze indurarii lui Dumnezeu,
asa cum o face in funeraliile pentru
ei”; Insa tocmai credinta in
milostivirea lui Dumnezeu, care
voieste ca toti oamenii sa fie mantuiti
(compara cu 1 Tm 2,4), ne permite sa
speram, ca exista o cale a mantuirii



pentru copii, care mor fara a fi
botezati (compara cu Catehism, nr.
1261).

4. Celebrarea liturgica a botezului

,Riturile de primire” au rolul de a
verifica vointa candidatului sau, in
cazul copiilor, a parintilor, de a primi
sacramentul si de a-i asuma
consecintele. Urmeaza lecturile
biblice, care ilustreaza misterul
botezului si sunt comentate in
predica. Se invoca mijlocirea
sfintilor, in comunitatea carora
candidatul va fi integrat. Prin
rugaciunea de exorcism si ungerea
cu ulei se schiteaza protectia lui
Dumnezeu impotriva actelor
diavolului. Ulterior este
binecuvantata apa cu cuvintele cu o
importanta catehetica profunda, care
da infatisarea liturgica unirii apei si
a Duhului. Credinta si convertirea se
fac prezente prin mijlocirea
marturisirii de credinta in Intreitul



Dumnezeu si renuntarea la satana si
la pacat.

Urmeaza partea sacramentala
propriu-zisa: ,badierea in apa prin
cuvant” (Ef 5,26). Spéalarea, fie prin
turnare, fie prin scufundare, se
efectueaza astfel incat apa sa curga
peste capul candidatului,
simbolizadnd adevdarata purificare a
sufletului. Materia valabila a
sacramentului este apa, considerata
ca atare de judecata comuna a
oamenilor. In timp ce ministrul
toarnd apa de trei ori peste capul
candidatului sau il scufunda, rosteste
formula: ,N..., eu te botez in numele
Tatalui si al Fiului si al Sfantului
Duh”.

Riturile post-botez (explicative)
lumineaza misterele petrecute. Capul
botezatului este uns (daca nu
urmeaza imediat mirul), simbolizand
participarea la preotia comuna si
pregatirea pentru viitoarea crismare.



Se ofera o haina alba ca semn al
pastrarii nevinovatiei si al noii vieti
primite. Lumanarea aprinsa de la
lumanarea pascala simbolizeaza
lumina lui Cristos, incredintata
pentru ca noul crestin sa traiasca ca
fiu al luminii. Ritualul effeta, aplicat
asupra urechilor si gurii,
simbolizeaza atitudinea de ascultare
si de proclamare a Cuvantului lui
Dumnezeu. Rugaciunea de incheiere
Tatal nostru, rostita in fata altarului
— in cazul adultilor, in cadrul
Liturghiei euharistice — semnifica
noua conditie de fiu al lui
Dumnezeu.

5. Ministrul si destinatarul
botezului

Ministrul obisnuit este episcopul sau
preotul si, in Biserica latina,
diaconul. in caz de nevoie, poate
boteza orice persoand, chiar
necrestind, cu conditia sa aiba



intentia de a face ceea ce Biserica
realizeaza prin botez.

Botezul este destinat tuturor celor
care inca nu l-au primit. Conditiile
candidatului depind de varsta si
capacitatea sa de ratiune. Copiii, care
nu au inca discernamant, trebuie
botezati in primele zile de viata,
conform sanatatii lor si a mamei.
Orice intarziere reprezinta, dupa
expresia Sf. Josemaria, ,,0 grava
incalcare a dreptatii si a iubirii” [2].

Botezul, ca poarta catre viata
harului, este gratuit, iar pentru
valabilitatea sa este suficient sa nu
fie refuzat. Credinta candidatului,
care este in mod necesar credinta
ecleziald, se face prezenta in credinta
Bisericii. Exista insa anumite limite
in practica botezului copiilor: nu este
valabil, atata timp cat lipseste
acordul parintilor sau nu exista o
suficienta garantie a viitoarei
educatii in credinta catolica. Cu



privire ultima mentiune, ca nasi se
stabilesc persoane, care duc o viata
exemplara.

Candidatii adulti se pregatesc prin
catehumenat, organizat conform
practicilor locale, pentru a primi in
aceeasi ceremonie si mirul si prima
Impartisanie. In aceasta perioada se
cultiva dorinta harului, inclusiv
intentia de a primi sacramentul, care
este conditie de valabilitate. Se
asigura instruirea doctrinara
progresiva pentru a dezvolta virtutea
credintei si convertirea inimii, care
poate facilita schimbari radicale in
viata candidatului.

skskskksk
B. Mirul
1. Bazele biblice si istorice

Prorocirile despre Mesia anuntau ca
»Se va odihni peste el Duhul
Domnului” (Is 11,2) si ca acest fapt va



fi legat de alegerea sa ca trimis: ,Iata
slujitorul meu pe care 1l sprijin,
alesul meu in care sufletul meu isi
gaseste placerea! El va aduce
popoarelor judecata” (Is 42,1). Textul
profetic este inca mai explicit cand
este pus in gura Mesiei: ,Duhul
Domnului Dumnezeu este asupra
mea; de aceea Domnul m-a uns si m-
a trimis sa aduc vestea cea buna
saracilor” (Is 61,1).

O profetie similara este facuta
intregului popor al lui Dumnezeu:
,»,Voi pune Duhul Meu in voi si va voi
face sa umblati dupa hotararile mele,
sa paziti si sa impliniti judecatile
mele (Ez 36,27); iar la Ioel se
subliniaza universalitatea acestui
dar: ,,Ba chiar si peste sclavi si peste
slujitoare voi revarsa Duhul meu in
zilele acelea” (11 3,2).

In misterul intruparii se realizeaza
prorocirea despre Mesia (compara cu
Lc 1,35) confirmata, completata si



manifestatd public in timpul ungerii
in raul Iordan (compara cu Lc
3,21-22), cand Duhul coboara asupra
lui Cristos sub forma unui porumbel
si glasul Tatalui actualizeaza
prorocirea despre alegere. Insusi
Domnul se prezinta la inceputul
slujirii sale ca unsul Domnului, in
care se implinesc profetiile (compara
cu Lc 4,18-19), si se lasa calauzit de
Duh pana in momentul mortii sale
(compara Ev 9,14).

Inainte, ca Cristos si-si jertfeasca
viata pentru noi, promite, ca va
trimite Duhul (compara In 14,16;
15,26; 16,13), cum se si intampla de
Rusalii (compara Fpt 2,1-4) cu
referire explicitd la prorocirea lui
Ioel (compara Fpt 2,17-18) si astfel
incepe misiunea universala a
Bisericii.

Insusi Duhul revarsat la Ierusalim
asupra apostolilor le este predat
celor botezati prin impunerea



mainilor si prin rugaciune (compara
Fpt 8,14-17; 19,6). Aceasta practica a
devenit atat de cunoscuta in Biserica
primara, incat este mentionata in
Scrisoarea catre Evrei ca parte
integrata a ,Invataturii
fundamentale” si a ,temelor de
baza” (Evr 6,1-2).

Aceasta imagine biblica se
completeaza cu traditia paulina si
joanica, care uneste conceptele de
sungere” si ,pecete” de Duhul
revarsat asupra crestinilor (compara
2 Cor 1,21-22 Ef 1,13; 1 In 2,20.27).
Aceasta realitate a fost exprimata
liturgic inca din cele mai vechi
documente prin ungerea
candidatului cu ulei parfumat.

Aceste documente marturisesc si
unitatea rituala initiala a celor trei
sacramente de initiere, conferite in
timpul sarbatorilor pascale, sub
prezidarea episcopului in catedrala.
Cand crestinismul s-a extins in afara



oraselor si botezul copiilor a devenit
general, practica primitiva nu a mai
putut fi pastrata. In Occident, mirul
este rezervat episcopului, fiind
separat de botez; In Orient, ramane
unitatea sacramentelor de initiere,
administrate contemporan nou-
nascutului de catre preot. Cu aceasta
in orient este unitd importanta
crescanda de ungere a diferitelor
parti ale corpului cu myron; in
Occident, impunerea mainilor este
generald pentru toti miruitii, iar
ungerea se face pe fruntea fiecaruia.

2. Semnificatia liturgica si efectele
sacramentale ale mirului

Crisma, compusa din ulei de masline
si balsam, este binecuvantata doar de
episcop sau patriarh, si numai de
acesta, In timpul Sfintei Liturghii a
sfintirii uleiurilor. Ungerea
miruitului cu sfanta crisma
simbolizeaza consacrarea sa. ,,Prin
Mir, crestinii, adica cei unsi,



participd mai deplin la misiunea lui
Isus Cristos si la plinatatea Duhului
Sfant, astfel incat intreaga lor viata
sa raspandeasca «mireasma placuta
a lui Cristos» (cf. 2 Co 2,15). Prin
aceasta ungere, miruitul primeste
«semnul», pecetea Duhului Sfant
(compara Catehism, nn. 1294-1295).

Aceasta ungere este precedata,
atunci cand are loc separat de botez,
de reinnoirea promisiunilor
botezului si de marturisirea de
credinta a miruitului. ,,Apare astfel
evident faptul ca Mirul este
continuarea Botezului” (Catehism, nr.
1298). In liturgia romand urmeaza
extinderea mainilor episcopului
asupra tuturor miruitilor, care in
acest timp rosteste o rugaciune cu o
profunda importanta epiclectica
(adica de invocatie si rugaminte).
Apoi acceseaza la ritul sacramental
esential, care se realizeaza ,prin
ungerea cu sfanta crisma pe frunte,
facuta cu impunerea mainii si



insotita de cuvintele: «Primeste
pecetea darului Duhului Sfant». In
Bisericile orientale, ungerea se face
pe parti semnificative ale trupului,
insotita de formula: ,,Pecetea darului
Duhului Sfant” (Catehism, nr. 1300).
Ritul se incheie cu sarutul pacii,
semn al comuniunii cu episcopul
(compara Catehism, nr. 1301).

Prin urmare, Mirul pastreaza
unitatea intrinseca cu Botezul, desi
nu trebuie exprimata neaparat in
acelasi ritual. Prin acest sacrament,
inzestrarea botezului a candidatului
este completatd cu daruri
supranaturale corespunzatoare
maturitatii crestine. Mirul se confera
o0 singura data, caci ,imprima in
suflet o pecete spiritualad de nesters,
,caracterul”, care este semnul ca Isus
Cristos l-a marcat pe crestin cu
pecetea Duhului sau, imbracandu-1
cu puterea de sus, ca sa-i fie

martor” (Catehism, nr. 1304). Prin
Mir, crestinii primesc abundent



darurile Duhului Sfant, sunt mai
strans uniti cu Biserica si ,,sunt si mai
mult obligati sa extinda si sa apere
credinta cu cuvantul si fapta [3].

3. Ministrul si destinatarii
sacramentului

Ca urmasi ai apostolilor, episcopii
sunt ,ministrii originari ai Mirului”

[4].

In ritul latin, ministrul obisnuit este
exclusiv episcopul; preotul poate
conferi Mirul valid doar in cazuri
stabilite prin legislatia comuna
(botezul adultilor, primirea in
comuniunea catolica, alte functii
echivalente cu episcopul, pericol de
moarte) sau cu o imputernicire
speciala a episcopului, sau cand este
asociat momentan cu aceste efecte de
catre episcop. In Bisericile orientale,
si preotul este ministrul obisnuit,
folosind intotdeauna crisma sfintita
de episcop sau patriarh.



Ca sacrament de initiere, Mirul este
destinat tuturor crestinilor, nu doar
unor alesi. In ritul latin se
administreaza dupa ce candidatul
ajunge la varsta discernamantului;
varsta concreta se hotaraste conform
practicii locale, pastrand caracterul
de initiere. Este necesara instruirea
prealabild, o adevarata intentie de a-1
primi si starea de har.

Publicat in versiunea originald pe 21
noiembrie 2012

Literatura de baza

- Catehismul Bisericii catolice, nn.
1212-1321

- Compendiul catehismului Bisericii
Catolice, nn. 251-270




[1] Cf. Sf. Toma, In IV Sent., d.3, 1, a.
5, sol. 2.

[2] Sf. Josemaria, E Cristos care trece,
nr. 78.

[3] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nr. 11.

[4] Ibidem, nr. 26.

© Fundacion Studium, 2016 si ©
Biroul de presa Opus Dei, 2016.

Philip Goyret / Traducere: Iosif
Fickl

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-18-a-botezul-si-mirul/ (08.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-18-a-botezul-si-mirul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-18-a-botezul-si-mirul/

	Tema a 18-a: Botezul și mirul

