
opusdei.org

Tema a 18-a: Botezul
și mirul

Botezul conferă creștinului
îndreptățirea. Mirul este
moștenirea de botez a
miruitului completată cu daruri
supranaturale caracteristice
pentru maturitatea creștină.

16.09.2025

Cuprins:

1. Botezul

2. Mirul



A. Botezul

1. Bazele biblice și instituire

Dintre numeroasele prefigurări
veterotestamentare ale botezului, se
evidențiază potopul, trecerea prin
Marea Roșie și circumcizia, deoarece
sunt menționate în Noul Testament
ca referințe la acest sacrament
(compară cu 1 Pt 3,20-21; 1 Cor 10,1;
Col 2,11-12). La Ioan Botezătorul,
ritul cu apă — încă lipsit de
eficacitate mântuitoare — se unește
cu pregătirea doctrinală, cu
convertirea și cu dorința după har,
piloni ai viitorului catehumenat.

Isus este botezat în apele Iordanului
la începutul activității Sale publice
(compară cu Mt 3,13-17) nu din
nevoie, ci din solidaritate
mântuitoare. Cu această ocazie, apa
este definitiv stabilită ca element
material al semnului sacramental.



Mai departe se deschid cerurile,
coboară Duhul sub formă de
porumbel și vocea Dumnezeului Tată
confirmă filiațiunea Dumnezeiască a
lui Cristos: sunt evenimente, care
apar pe Capul viitoarei Biserici, care
mai târziu se va realiza într-un mod
sacramental pe membrii ei.

Mai târziu se ajunge la întâlnirea cu
Nicodim, în timpul căreia Isus
confirmă legătura pneumatologică
apa de botez și mântuire, din care
rezultă necesitatea botezului: „Dacă
cineva nu se va naște din apă și din
Duh, nu poate intra în împărăția lui
Dumnezeu” (In 3,5).

Misterul pascal conferă botezului
valoarea sa mântuitoare; Isus, de
fapt, „vorbise deja despre suferința
prin care avea să treacă la Ierusalim
ca despre un «Botez» cu care trebuia
să fie botezat (Mc 10, 38; compară Lc
12,50). Sângele și apa, care au curs
din coasta străpunsă a lui Isus cel



răstignit (In 19, 34), sunt semne ale
Botezului și ale Euharistiei,
sacramente ale vieții noi” (Catehism,
nr. 1225).

Înainte de Înălțare, Domnul le spune
apostolilor: „Așadar, mergeți, și faceți
ucenici din toate națiunile,
botezându-i în numele Tatălui și al
Fiului și al Sfântului Duh, învățându-
i să țină toate câte v-am
poruncit” (Mt 28,19-20). Această
poruncă este împlinită cu fidelitate
încă de la coborârea Duhului Sfânt și
desemnează scopul primordial al
evanghelizării, care este mereu
actual.

Cu trimitere la aceste texte spune sf.
Toma de Aquino, că stabilirea
botezului au fost câteva: dacă este
vorba de materia, în botezul lui
Cristos; necesitatea sa, afirmată în In
3,5; folosirea lui, începută când Isus
și-a trimis ucenicii săi să predice și să
boteze; eficacitatea sa, provenită din



pătimirea lui Cristos; extinderea ei a
fost poruncită în evanghelia lui Matei
28,19 [1].

2. Îndreptățirea și efectele
botezului

În Scrisoarea către Romani 6,3-4
citim: „Sau nu știți că noi toți, care
am fost botezați în Cristos Isus, am
fost botezați în moartea Lui? Așadar,
am fost înmormântați împreună cu
El prin botez în moartea Lui pentru
ca, după cum Cristos a înviat din
morți prin gloria Tatălui, la fel noi să
umblăm într-o viață nouă”. Botezul,
care reînnoiește în credincios
trecerea lui Isus Cristos pe pământ și
lucrarea Sa mântuitoare, îi conferă
creștinului îndreptățirea. Același
lucru îl afirmă și Col 2,12:
„Înmormântați fiind împreună cu El
prin botez, ați și fost înviați, prin
credință, împreună cu El prin
credința în puterea lui Dumnezeu,
cel care L-a înviat pe El din morți.”



Acum se alătură și influența
credinței, prin care, împreună cu
ritul apei, ne „îmbrăcăm în Cristos”,
cum o confirmă scrisoarea către
Galateni 3,26-27: „Căci toți sunteți fii
ai lui Dumnezeu prin credința în
Cristos Isus. Toți câți ați fost botezați
în Cristos v-ați îmbrăcat în Cristos.”

Îndreptățirea prin botez se manifestă
prin efecte concrete în sufletul
creștinului, despre care teologia
vorbește ca fiind vindecătoare și
înălțătoare. Primele efecte se referă
la iertarea păcatelor, cum o indică
predica sf. Petru: „Convertiți-vă! Și
fiecare dintre voi să se lase botezat în
numele lui Isus Cristos, pentru ca să
vă fie iertate păcatele, și ca un dar
veți primi pe Duhul Sfânt” (Fpt 2,38).
Aceasta cuprinde păcatul originar și,
la adulți, și toate păcatele personale.
Se șterge, de asemenea, întreaga
pedeapsă temporală și veșnică.
Totuși, în cel botezat rămân „anumite
consecinţe ale păcatului, ca



suferinţele, boala, moartea ori
fragilitățile inerente vieţii, cum ar fi
slăbiciunile de caracter etc., precum
şi o înclinaţie spre păcat, pe care
Tradiţia o numeşte concupiscenţă
sau, metaforic, „focarul
păcatului” (fomes pecati)” (Catehism,
nr. 1264).

Efectul înălțător își are originea în
revărsarea Duhului Sfânt: „Căci noi
toți am fost botezați cu un singur
Duh” (1 Cor 12,13). Pentru că este
vorba despre același „Duh al lui
Cristos” (Rom 8,9), duhul acelora care
au fost primiți ca înfiați (cf. Rm 8,15),
ca și fii în Fiu. Dumnezeu atribuie
celui botezat harul sfințitor, virtuțile
teologale și morale și darurile
Sfântului Duh.

Împreună cu această realitate a
harului, „Botezul îl pecetluieşte pe
creştin cu un sigiliu spiritual de
neşters (caracter) al apartenenţei
sale la Cristos. Această pecete nu este



ştearsă de nici un păcat, chiar dacă
păcatul împiedică Botezul să aducă
roade de mântuire” (Catehism, 1272).

Deoarece am fost botezați într-un
singur Duh „ca să formăm un singur
trup” (1 Cor 12,13), încorporarea în
Cristos este în același timp integrarea
în Biserică și în ea suntem uniți cu
toți creștinii, și asta și cu aceia, care
nu sunt în deplină unitate cu Biserica
catolică.

În final să ne aducem aminte, că cei
botezați sunt „neam ales, preoție
împărătească, o naţiune sfânta,
poporul luat în stăpânire de
Dumnezeu, ca sa vestiţi faptele
măreţe ale celui care v-a chemat din
întuneric la minunata sa lumină” (1
Pt 2,9): participă, așadar, la preoția
comună a credincioșilor și „trebuie
să mărturisească înaintea oamenilor
credinţa pe care au primit-o de la
Dumnezeu prin Biserică (LG 11) și să
participe misiunii apostolice și



activitatea poporului lui Dumnezeu
(Catehism, nr. 1270).

3. Necesitatea botezului

Cateheze Noului Testament spune cu
hotărâre despre Cristos, că „nu este
un alt nume sub cer dat oamenilor,
în care trebuie să fim mântuiți” (Fpt
4,12). Și pentru că a fi „botezat în
Cristos” este ca și a fi „îmbrăcat în
Cristos (Gal 3,27), trebuie înțeles în
deplină putere cuvintelor lui Cristos,
conform cărora, „cine crede, va fi
mântuit; cine însă nu crede, va fi
condamnat” (Mc 16,16). Din aceasta
rezultă credința Bisericii în
necesitatea botezului pentru
mântuire.

Este necesar să înțelegem aceste
cuvinte în lumina formulării grijulii
a Magisteriului Bisericii: „Botezul
este necesar pentru mântuirea
acelora, cărora le-a fost vestită
evanghelia și care au avut
posibilitatea să ceară acest



sacrament (compară Mc 16,16).
Biserica nu cunoaște alt mijloc, ca să
asigure intrarea în fericirea veșnică,
în afara de botez; de aceea, are grijă
să nu neglijeze misiunea pe care a
primit-o de la Domnul, de a-i face să
renască „din apă şi din Duhul Sfânt”
pe toți cei care pot fi botezați.
Dumnezeu a legat mântuirea de
sacramentul Botezului, dar El Însuși
nu este legat de sacramentele
sale” (Catehism, nr. 1257).

Există, de fapt situații speciale, în
care se pot obține principalele roade
ale botezului fără intermedierea
sacramentală. Pentru că aici nu este
semnul sacramental, nu avem
siguranța atribuirii harului. Ceea, ce
tradiția Bisericii numește botezul
sângelui și botezul dorinței, nu sunt
„acte primite”, ci doar un ansamblu
de împrejurări, care converg asupra
unui subiect, determinând condițiile
necesare pentru a se putea vorbi
despre mântuire. Astfel se înțelege,



„convingerea fermă că cei care
suferă moartea în numele credinţei,
fără să fi primit Botezul, sunt
botezați prin însăși moartea lor
pentru și cu Cristos” (Catehism, nr.
1258). În mod analog, Biserica spune,
că „orice om care, deși nu cunoaște
Evanghelia lui Cristos și Biserica lui,
caută adevărul și face voința lui
Dumnezeu după cum o cunoaște,
poate fi mântuit. Putem presupune
că asemenea persoane ar fi dorit
explicit Botezul, dacă ar fi cunoscut
necesitatea lui” (Catehism, nr. 1260).

Situațiile botezului sângelui și a
dorinței nu cuprind situația copiilor,
care au murit fără a fi botezați.
„Biserica nu poate decât să-i
încredințeze îndurării lui Dumnezeu,
așa cum o face în funeraliile pentru
ei”; însă tocmai credința în
milostivirea lui Dumnezeu, care
voiește ca toți oamenii să fie mântuiți
(compară cu 1 Tm 2,4), ne permite să
sperăm, că există o cale a mântuirii



pentru copii, care mor fără a fi
botezați (compară cu Catehism, nr.
1261).

4. Celebrarea liturgică a botezului

„Riturile de primire” au rolul de a
verifica voința candidatului sau, în
cazul copiilor, a părinților, de a primi
sacramentul și de a-i asuma
consecințele. Urmează lecturile
biblice, care ilustrează misterul
botezului și sunt comentate în
predică. Se invocă mijlocirea
sfinților, în comunitatea cărora
candidatul va fi integrat. Prin
rugăciunea de exorcism și ungerea
cu ulei se schițează protecția lui
Dumnezeu împotriva actelor
diavolului. Ulterior este
binecuvântată apa cu cuvintele cu o
importanță catehetică profundă, care
dă înfățișarea liturgică unirii apei și
a Duhului. Credința și convertirea se
fac prezente prin mijlocirea
mărturisirii de credință în Întreitul



Dumnezeu și renunțarea la satana și
la păcat.

Urmează partea sacramentală
propriu-zisă: „băierea în apă prin
cuvânt” (Ef 5,26). Spălarea, fie prin
turnare, fie prin scufundare, se
efectuează astfel încât apa să curgă
peste capul candidatului,
simbolizând adevărata purificare a
sufletului. Materia valabilă a
sacramentului este apa, considerată
ca atare de judecata comună a
oamenilor. În timp ce ministrul
toarnă apă de trei ori peste capul
candidatului sau îl scufundă, rostește
formula: „N…, eu te botez în numele
Tatălui și al Fiului și al Sfântului
Duh”.

Riturile post-botez (explicative)
luminează misterele petrecute. Capul
botezatului este uns (dacă nu
urmează imediat mirul), simbolizând
participarea la preoția comună și
pregătirea pentru viitoarea crismare.



Se oferă o haină albă ca semn al
păstrării nevinovăției și al noii vieți
primite. Lumânarea aprinsă de la
lumânarea pascală simbolizează
lumina lui Cristos, încredințată
pentru ca noul creștin să trăiască ca
fiu al luminii. Ritualul effeta, aplicat
asupra urechilor și gurii,
simbolizează atitudinea de ascultare
și de proclamare a Cuvântului lui
Dumnezeu. Rugăciunea de încheiere
Tatăl nostru, rostită în fața altarului
— în cazul adulților, în cadrul
Liturghiei euharistice — semnifică
noua condiție de fiu al lui
Dumnezeu.

5. Ministrul și destinatarul
botezului

Ministrul obișnuit este episcopul sau
preotul și, în Biserica latină,
diaconul. În caz de nevoie, poate
boteza orice persoană, chiar
necreștină, cu condiția să aibă



intenția de a face ceea ce Biserica
realizează prin botez.

Botezul este destinat tuturor celor
care încă nu l-au primit. Condițiile
candidatului depind de vârsta și
capacitatea sa de rațiune. Copiii, care
nu au încă discernământ, trebuie
botezați în primele zile de viață,
conform sănătății lor și a mamei.
Orice întârziere reprezintă, după
expresia Sf. Josemaría, „o gravă
încălcare a dreptății și a iubirii” [2].

Botezul, ca poartă către viața
harului, este gratuit, iar pentru
valabilitatea sa este suficient să nu
fie refuzat. Credința candidatului,
care este în mod necesar credința
eclezială, se face prezentă în credința
Bisericii. Există însă anumite limite
în practica botezului copiilor: nu este
valabil, atâta timp cât lipsește
acordul părinților sau nu există o
suficientă garanție a viitoarei
educații în credința catolică. Cu



privire ultima mențiune, ca nași se
stabilesc persoane, care duc o viață
exemplară.

Candidații adulți se pregătesc prin
catehumenat, organizat conform
practicilor locale, pentru a primi în
aceeași ceremonie și mirul și prima
Împărtășanie. În această perioadă se
cultivă dorința harului, inclusiv
intenția de a primi sacramentul, care
este condiție de valabilitate. Se
asigură instruirea doctrinară
progresivă pentru a dezvolta virtutea
credinței și convertirea inimii, care
poate facilita schimbări radicale în
viața candidatului.

*****

B. Mirul

1. Bazele biblice și istorice

Prorocirile despre Mesia anunțau că
„se va odihni peste el Duhul
Domnului” (Is 11,2) și că acest fapt va



fi legat de alegerea sa ca trimis: „Iată
slujitorul meu pe care îl sprijin,
alesul meu în care sufletul meu își
găsește plăcerea! El va aduce
popoarelor judecata” (Is 42,1). Textul
profetic este încă mai explicit când
este pus în gura Mesiei: „Duhul
Domnului Dumnezeu este asupra
mea; de aceea Domnul m-a uns și m-
a trimis să aduc vestea cea bună
săracilor” (Is 61,1).

O profeție similară este făcută
întregului popor al lui Dumnezeu:
„Voi pune Duhul Meu în voi și vă voi
face să umblați după hotărârile mele,
să păziți și să împliniți judecățile
mele (Ez 36,27); iar la Ioel se
subliniază universalitatea acestui
dar: „Ba chiar şi peste sclavi şi peste
slujitoare voi revărsa Duhul meu în
zilele acelea” (Il 3,2).

În misterul întrupării se realizează
prorocirea despre Mesia (compară cu
Lc 1,35) confirmată, completată și



manifestată public în timpul ungerii
în râul Iordan (compară cu Lc
3,21-22), când Duhul coboară asupra
lui Cristos sub forma unui porumbel
și glasul Tatălui actualizează
prorocirea despre alegere. Însuși
Domnul se prezintă la începutul
slujirii sale ca unsul Domnului, în
care se împlinesc profețiile (compară
cu Lc 4,18-19), și se lasă călăuzit de
Duh până în momentul morții sale
(compară Ev 9,14).

Înainte, ca Cristos să-și jertfească
viața pentru noi, promite, că va
trimite Duhul (compară In 14,16;
15,26; 16,13), cum se și întâmplă de
Rusalii (compară Fpt 2,1-4) cu
referire explicită la prorocirea lui
Ioel (compară Fpt 2,17-18) și astfel
începe misiunea universală a
Bisericii.

Însuși Duhul revărsat la Ierusalim
asupra apostolilor le este predat
celor botezați prin impunerea



mâinilor și prin rugăciune (compară
Fpt 8,14-17; 19,6). Această practică a
devenit atât de cunoscută în Biserica
primară, încât este menționată în
Scrisoarea către Evrei ca parte
integrată a „învățăturii
fundamentale” și a „temelor de
bază” (Evr 6,1-2).

Această imagine biblică se
completează cu tradiția paulină și
joanică, care unește conceptele de
„ungere” și „pecete” de Duhul
revărsat asupra creștinilor (compară
2 Cor 1,21-22 Ef 1,13; 1 In 2,20.27).
Această realitate a fost exprimată
liturgic încă din cele mai vechi
documente prin ungerea
candidatului cu ulei parfumat.

Aceste documente mărturisesc și
unitatea rituală inițială a celor trei
sacramente de inițiere, conferite în
timpul sărbătorilor pascale, sub
prezidarea episcopului în catedrală.
Când creștinismul s-a extins în afara



orașelor și botezul copiilor a devenit
general, practica primitivă nu a mai
putut fi păstrată. În Occident, mirul
este rezervat episcopului, fiind
separat de botez; în Orient, rămâne
unitatea sacramentelor de inițiere,
administrate contemporan nou-
născutului de către preot. Cu aceasta
în orient este unită importanța
crescândă de ungere a diferitelor
părți ale corpului cu myron; în
Occident, impunerea mâinilor este
generală pentru toți miruiții, iar
ungerea se face pe fruntea fiecăruia.

2. Semnificația liturgică și efectele
sacramentale ale mirului

Crisma, compusă din ulei de măsline
și balsam, este binecuvântată doar de
episcop sau patriarh, și numai de
acesta, în timpul Sfintei Liturghii a
sfințirii uleiurilor. Ungerea
miruitului cu sfânta crismă
simbolizează consacrarea sa. „Prin
Mir, creștinii, adică cei unși,



participă mai deplin la misiunea lui
Isus Cristos și la plinătatea Duhului
Sfânt, astfel încât întreaga lor viață
să răspândească «mireasma plăcută
a lui Cristos» (cf. 2 Co 2,15). Prin
această ungere, miruitul primește
«semnul», pecetea Duhului Sfânt
(compară Catehism, nn. 1294-1295).

Această ungere este precedată,
atunci când are loc separat de botez,
de reînnoirea promisiunilor
botezului și de mărturisirea de
credință a miruitului. „Apare astfel
evident faptul că Mirul este
continuarea Botezului” (Catehism, nr.
1298). În liturgia romană urmează
extinderea mâinilor episcopului
asupra tuturor miruiților, care în
acest timp rostește o rugăciune cu o
profundă importanță epiclectică
(adică de invocație și rugăminte).
Apoi accesează la ritul sacramental
esențial, care se realizează „prin
ungerea cu sfânta crismă pe frunte,
făcută cu impunerea mâinii și



însoțită de cuvintele: «Primește
pecetea darului Duhului Sfânt». În
Bisericile orientale, ungerea se face
pe părți semnificative ale trupului,
însoțită de formula: „Pecetea darului
Duhului Sfânt” (Catehism, nr. 1300).
Ritul se încheie cu sărutul păcii,
semn al comuniunii cu episcopul
(compară Catehism, nr. 1301).

Prin urmare, Mirul păstrează
unitatea intrinsecă cu Botezul, deși
nu trebuie exprimată neapărat în
același ritual. Prin acest sacrament,
înzestrarea botezului a candidatului
este completată cu daruri
supranaturale corespunzătoare
maturității creștine. Mirul se conferă
o singură dată, căci „imprimă în
suflet o pecete spirituală de neșters,
„caracterul”, care este semnul că Isus
Cristos l-a marcat pe creștin cu
pecetea Duhului său, îmbrăcându-l
cu puterea de sus, ca să-i fie
martor” (Catehism, nr. 1304). Prin
Mir, creștinii primesc abundent



darurile Duhului Sfânt, sunt mai
strâns uniți cu Biserica și „sunt și mai
mult obligați să extindă și să apere
credința cu cuvântul și fapta [3].

3. Ministrul și destinatarii
sacramentului

Ca urmași ai apostolilor, episcopii
sunt „miniștrii originari ai Mirului” 
[4].

În ritul latin, ministrul obișnuit este
exclusiv episcopul; preotul poate
conferi Mirul valid doar în cazuri
stabilite prin legislația comună
(botezul adulților, primirea în
comuniunea catolică, alte funcții
echivalente cu episcopul, pericol de
moarte) sau cu o împuternicire
specială a episcopului, sau când este
asociat momentan cu aceste efecte de
către episcop. În Bisericile orientale,
și preotul este ministrul obișnuit,
folosind întotdeauna crisma sfințită
de episcop sau patriarh.



Ca sacrament de inițiere, Mirul este
destinat tuturor creștinilor, nu doar
unor aleși. În ritul latin se
administrează după ce candidatul
ajunge la vârsta discernământului;
vârstă concretă se hotărăște conform
practicii locale, păstrând caracterul
de inițiere. Este necesară instruirea
prealabilă, o adevărată intenție de a-l
primi și starea de har.

Publicat în versiunea originală pe 21
noiembrie 2012

Literatura de bază

- Catehismul Bisericii catolice, nn.
1212-1321

- Compendiul catehismului Bisericii
Catolice, nn. 251-270



[1] Cf. Sf. Toma, În IV Sent., d.3, 1, a.
5, sol. 2.

[2] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 78.

[3] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nr. 11.

[4] Ibidem, nr. 26.

© Fundación Studium, 2016 și ©
Biroul de presa Opus Dei, 2016.

Philip Goyret / Traducere: Iosif
Fickl

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-18-a-botezul-si-mirul/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-18-a-botezul-si-mirul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-18-a-botezul-si-mirul/

	Tema a 18-a: Botezul și mirul

