opusdei.org

Tema a 17-a: Liturgia
si Sacramentele in
general

Liturgia crestina este in mod
esential ,actio Dei”, care ne
uneste cu Isus prin Duhul Sfant
(cf. EX. Ap. Sacramentum
caritatis, nr. 37).

19.12.2021

1. Misterul pascal: Taina vie si
datatoare de viata.

Cuvintele si actiunile lui Isus in
timpul vietii sale ascunse din Nazaret



si in slujirea sa publica au fost
mantuitoare si au anticipat puterea
misterului sdu pascal. ,,Cand i-a sosit
Ceasul, a trait unicul eveniment din
istorie care nu trece: Isus moare, este
ingropat, invie din morti si sade de-a
dreapta Tatalui ,,0 data pentru
totdeauna” (Rom 6,10; Evr 7,27; 9,12).
Este un eveniment real, survenit in
istoria noastra, dar este unic: toate
celelalte evenimente ale istoriei au
loc o data, apoi trec, inghitite de
trecut. Misterul pascal al lui Cristos,
dimpotriva, nu poate ramane numai
in trecut, fiindca, prin Moartea sa, El
a nimicit moartea si, fiindca tot ceea
ce Cristos este si tot ceea ce a facut si
a suferit pentru toti oamenii se
impartaseste din vesnicia
dumnezeiasca, si astfel, se situeaza
deasupra tuturor timpurilor si se
face prezent in toate timpurile.
Evenimentul Crucii si al Invierii
ramane si atrage totul spre

Viata” (Catehism, nr. 1085).



Dupa cum stim, ,se incepe a fi crestin
prin intdlnirea cu un eveniment, cu o
Persoana, care da un nou orizont
vietii si, prin urmare, o orientare
decisiva” . De aceea, ,sursa
credintei noastre si a liturgiei
euharistice este acelasi eveniment:
darul pe care Cristos l-a facut de la
sine in misterul pascal” ..

2. Misterul pascal in timpul
Bisericii: Liturgie si
Sacramente

,Cristos Domnul a savarsit aceasta
lucrare de rascumpdarare umana si
de glorificare perfecta a lui
Dumnezeu... In principal prin
misterul pascal al patimii sale
binecuvantate, al invierii sale din
morti si al inaltarii sale glorioase” *.
»,Ceea ce Biserica vesteste si
celebreaza in liturgia sa este acest
mister al lui Cristos, pentru ca
credinciosii sa-1 traiasca si sa-i dea



marturie in lume” (Catehism, nr.
1068).

»Asadar, pe bund dreptate, liturgia
este considerata ca exercitarea
misiunii sacerdotale a lui Cristos,
prin care sfintirea omului este
reprezentata prin semne vazute si
este realizata intr-un mod propriu
fiecaruia si, in acelasi timp, se aduce
cultul public integral de catre Trupul
mistic al lui Cristos — de catre Cap si
mdidularele sale” ™.  Intreaga viata
liturgica a Bisericii graviteaza in
jurul Jertfei euharistice si al
sacramentelor” (Catehism, nr. 1113).

»,Din momentul in care, «sezand de-a
dreapta Tatalui», a inceput sa-1
reverse pe Duhul Sfant asupra
Trupului sau, care este Biserica,
Cristos actioneaza prin sacramentele
pe care El le-a instituit pentru a
comunica harul sau” (Catehism, nr.
1084).



2.1. Sacramentele: natura,
origine si numar

,Sacramentele sunt semne eficiente
ale haruluj, instituite de Cristos si
incredintate Bisericii, prin care ne
este Impartasitd viata dumnezeiasca.
Riturile vizibile sub care sunt
celebrate sacramentele semnifica si
realizeaza harurile proprii fiecarui
sacrament” (Catehism, nr. 1131).
ySacramentele sunt semne sensibile
(cuvinte si actiuni), accesibile firii
noastre omenesti asa cum este ea
astazi” (Catehism, nr. 1084).

» urmand invatatura Sfintelor
Scripturi, traditiile apostolice (...) si
gandul unanim al Parintilor”,
marturisim ca ,sacramentele Legii
noi au fost toate instituite de Domnul
nostru Isus Cristos” ©'.

,In Biserica sunt sapte sacramente:
Botezul, Confirmarea sau Mirul,
Euharistia, Pocainta, Ungerea



bolnavilor, Preotia si

Casatoria” (Catehism, nr. 1113). ,Cele
sapte sacramente sunt legate de toate
etapele si toate momentele
importante ale vietii crestinului: ele
dau nastere si crestere, vindecare si
misiune vietii de credinta a
crestinilor. In aceasta, intre etapele
vietii naturale si etapele vietii
spirituale existd o anumita
asemdanare” (Catehism, nr. 1210). Ele
formeaza un intreg ordonat, in care
Euharistia ocupa centrul, deoarece
contine pe Autorul sacramentelor (cf.
Catehism, nr. 1211).

Sacramentele semnifica trei aspecte:
cauza sfintitoare, care este Moartea
si Invierea lui Cristos; efectul
sfintitor sau harul; si scopul sfintirii,
care este gloria vesnica.
,Sacramentul este un semn care
aminteste ceea ce s-a intdmplat,
adica patimile lui Cristos; este un
semn care demonstreaza efectul
patimilor lui Cristos in noi, adica



harul; si este un semn care
anticipeaza, adica prefigureaza
gloria viitoare” .

Semnul sacramental, propriu fiecarui
sacrament, este alcatuit din lucruri
(elemente materiale — apa, ulei,
paine, vin - si gesturi umane —
ablutiunea, ungerea, impunerea
mainilor etc.), care se numesc
materie, precum si din cuvinte
pronuntate de ministrul
sacramentului, care constituie forma.
De fapt, ,orice celebrare
sacramentala este o intalnire a fiilor
lui Dumnezeu cu Tatal lor, in Cristos
si in Duhul Sfant, iar aceasta
intalnire se exprimd sub forma unui
dialog, prin actiuni si

cuvinte” (Catehism, nr. 1153).

In liturgia sacramentelor exista o
parte neschimbabila (ceea ce Cristos
insusi a stabilit cu privire la semnul
sacramental) si parti pe care Biserica
le poate schimba, pentru binele



credinciosilor si pentru o mai mare
cinstire a sacramentelor, adaptandu-
le la circumstantele locului si
timpului . ,Nici un rit sacramental
nu poate fi modificat sau manipulat
dupa vointa ministrului sau a
comunitatii” (Catehism, nr. 1125).

2.2. Efectele si necesitatea
Sacramentelor

Toate sacramentele confera harul
sfintitor celor care nu pun piedici ',
Acest har este ,,darul Duhului care ne
justifica si ne sfinteste” (Catehismul,
nr. 2003). in plus, sacramentele
confera harul sacramental, care este
harul ,,propriu fiecarui

sacrament” (Catehismul, nr. 1128): un
anumit ajutor divin pentru a atinge
scopul acelui sacrament.

Primim nu numai harul sfintitor, ci si
pe Duhul Sfant insusi. ,,Prin
sacramentele Bisericii, Cristos
impartaseste madularelor Trupului



sau pe Duhul sédu Sfant si

Sfintitor” (Catehism, nr. 739) ..
Rodul vietii sacramentale consta in
faptul ca Duhul Sfant ii divinizeaza
pe credinciosi, unindu-i in mod vital
cu Cristos (cf. Catehism, nr. 1129).

Trei sacramente — Botezul, Mirul si
Sfanta Preotie — confera, pe langa
har, asa-numitul caracter
sacramental, care este un sigiliu
spiritual de nesters imprimat in
suflet ", prin care crestinul
participa la preotia lui Cristos si se
incadreaza in Biserica conform
diferitelor stari si functii. Caracterul
sacramental ramane pentru
totdeauna in crestin ca o dispozitie
pozitiva pentru har, ca o promisiune
si garantie a protectiei divine si ca o
vocatie la cultul divin si la slujirea
Bisericii. Prin urmare, aceste trei
sacramente nu pot fi repetate (cf.
Catehism, nr. 1121).



Sacramentele pe care Cristos le-a
incredintat Bisericii sale sunt
necesare — cel putin dorinta lor —
pentru mantuire, pentru obtinerea
harului sfintitor, si niciunul dintre
ele nu este de prisos, chiar daca nu
toate sunt necesare pentru fiecare
persoand ",

Sacramentele ,sunteficiente pentru
ca in ele actioneaza Cristos insusi: El
boteaza, El actioneaza in
sacramentele sale pentru a comunica
harul pe care sacramentul il
semnifica” (Catehism, nr. 1127).
Efectul sacramental este produs ex
opere operato (prin insusi faptul ca
semnul sacramental este realizat) ",
»,Sacramentul nu actioneaza in
virtutea dreptatii omului care il da
sau il primeste, ci prin puterea lui
Dumnezeu” ¥, In consecintd, ,,atunci
cand un sacrament este celebrat
conform cu intentia Bisericii, puterea
lui Cristos si a Duhului sau
actioneazd in el si prin el



independent de sfintenia personala a
slujitorului sacru” (Catehism, nr.
1128).

Omul care celebreaza sacramentul se
pune in slujba lui Cristos si a
Bisericii, de aceea este numit slujitor
al sacramentului si nu poate fi
oricare credincios crestin fara
deosebire, ci are nevoie in mod
obisnuit de configuratia speciala fata
de Cristos Preotul pe care o da
sacramentul Preotiei "*.

Eficacitatea sacramentelor provine
de la Cristos insusi, care actioneaza
in ele, ,,dar roadele sacramentelor
depind si de dispozitiile celui care le
primeste” (Catehism, nr. 1129): cu cat
sunt mai bune dispozitiile sale de
credinta, de convertire a inimii si de
adeziune la vointa lui Dumnezeu, cu
atat mai abundente sunt efectele
harului pe care le primeste (cf.
Catehism, nr. 1098).



»,Sfanta Maica Biserica a instituit si
sacramentalele. Acestea sunt semne
sacre prin care, imitand intr-un fel
sacramentele, se exprima efectele, In
special cele spirituale, obtinute prin
mijlocirea Bisericii " Ele ,nu acorda
harul Duhului Sfant in felul
sacramentelor, dar prin rugaciunea
Bisericii pregatesc la primirea
harului si dispun la cooperarea cu
el” (Catehism, nr. 1670). , Printre
sacramentalii figureaza mai intai
binecuvantarile (a unor persoane, a
mesei, a unor obiecte sau

locuri)” (Catehism, nr. 1671).

3. Liturgia

Liturgia crestina ,este in mod
esential actio Dei care ne uneste cu
Isus prin Duhul Sfant” "* si are o
dubla dimensiune: ascendenta si
descendentd "”. ,Liturgia este
actiunea intregului Cristos (Christus
totus)” (Catehism, nr. 1136) si de
aceea ,intreaga comunitate, Trupul



lui Cristos unit cu capul sau, este cea
care celebreaza” (Catehism, nr. 1140).
In centrul adunirii se afli asadar
insusi Isus Cristos (cf. Mt 18,20),
acum inviat si glorios. Cristos
precedad adunarea care celebreaza. El
— care actioneazd in mod inseparabil
unit cu Duhul Sfant - o convoaca, o
aduna si o invata. El, Marele Preot
vesnic, este protagonistul principal al
actiunii rituale care face prezent
evenimentul fondator, chiar daca se
foloseste de slujitorii sdi pentru a re-
prezenta (a face prezenta, cu
adevarat, aici si acum, in celebrarea
liturgica) jertfa sa rascumparatoare
si pentru a ne face partasi la darurile
conviviale ale Euharistiei sale.

Fara a uita ca, ,,fiind alcatuita
impreuna cu Cristos-Capul «ca o
unica persoand misticd» ¥, Biserica
actioneaza in sacramente ca o
«comunitate preoteasca»,
«structurata organic»: prin Botez si
prin Mir, Poporul sacerdotal e facut



apt sa celebreze liturgia”. De aceea,
»actiunile liturgice nu sunt actiuni
private, ci sunt celebrari ale Bisericii,
care este «sacramentul unitatii»,
adica poporul sfant adunat si
organizat sub conducerea
episcopilor. De aceea, ele apartin
intregului Trup al Bisericii, il
manifesta si se rasfrang asupra lui,
dar pe fiecare membru il implica in
mod diferit, dupa diversitatea
starilor, a indatoririlor si a
participarii efective” ™,

La fiecare celebrare liturgica
participa impreund intreaga Biserica,
cerul si pdmantul, Dumnezeu si
oamenii (cf. Ap 5). Liturgia crestina,
chiar daca este celebrata doar aici si
acum, intr-un loc anume si exprima
da-ul unei anumite comunitati, este
prin natura ei catolicd, vine din
intreg si duce la intreg, In unitate cu
Papa, cu episcopii In comuniune cu
Pontiful Roman, cu credinciosii din
toate timpurile si din toate locurile



spentru ca Dumnezeu sa fie totul in
toti" (1 Cor 15,28). Din aceasta
perspectiva, principiul conform
caruia adevaratul subiect al
liturghiei este Biserica, in mod
concret communio sanctorum din
toate locurile si din toate timpurile,
este fundamental *”. Prin urmare, cu
cat o celebrare este mai mult
animata de aceasta constiinta, cu atat
mai concret se realizeaza in ea
sensul liturghiei. O expresie a acestei
constientizari a unitatii si
universalitatii Bisericii este utilizarea
latinei si a cantecului gregorian in

unele parti ale celebrarii liturgice #".

Pe baza acestor consideratii putem
spune ca adunarea care celebreaza
este comunitatea celor botezati care,
»,prin nasterea din nou si prin
ungerea Duhului Sfant, sunt
consacrati ca o casa spirituala sica o
preotie sfanta pentru a oferi, prin
faptele proprii crestinilor, jertfe
spirituale” ¥, Aceastd ,preotie



comuna” este cea a lui Cristos,
Preotul unic, la care participa toti
membrii sdi . ,Astfel, in celebrarea
sacramentelor, intreaga adunare
»implineste liturgia”, fiecare potrivit
functiei sale, dar ,,in unitatea
Duhului” care lucreaza in toti.
(Catehism, nr. 1144). Din acest motiv,
participarea la celebrarile liturgice,
desi nu cuprinde intreaga viata
supranaturala a credinciosilor,
constituie pentru ei, ca si pentru
intreaga Biserica, varful spre care
tinde toata activitatea lor si sursa din
care izvoraste puterea lor **. De fapt,
,Biserica se primeste si, in acelasi
timp, se exprimad in cele sapte
sacramente, prin care harul lui
Dumnezeu influenteaza in mod
concret existenta credinciosilor
pentru ca toata viata, rascumparata
de Cristos, sa devina cult placut lui
Dumnezeu” *°',

Cand ne referim la adunare ca
subiect al celebrarii, iInseamna ca



fiecare, in calitate de participant,
actioneaza ca membru al adunarii,
facand tot si numai ceea ce ii revine.
,NUu toate madularele au aceeasi
functie" (Rom 12,4). Unii sunt
chemati de Dumnezeu in si pentru
Biserica la un serviciu special al
comunitatii. Acesti slujitori sunt alesi
prin sacramentul Sfintei Preotii, prin
care Duhul Sfant ii face apti sa
actioneze in reprezentarea lui Cristos
Capul pentru slujirea tuturor
membrilor Bisericii **. Asa cum Ioan
Paul al II-lea a clarificat in diferite
ocazii, ,in persona Christi ,inseamna
mai mult decat in numele sau in
locul lui Cristos. In persona: adica in
identificarea specifica, sacramentala,
cu marele preot al legamantului
vesnic, care este autorul si subiectul
principal al jertfei sale proprii, In
care intr-adevar nu poate fi inlocuit
de nimeni” *”, Putem spune in mod
grafic, asa cum subliniaza
Catehismul, ca ,,Slujitorul consfintit
prin sacramentul Preotiei este



asemenea «chipului» lui Cristos
Preotul” (Catehism, nr. 1142).

,Misterul celebrat in liturgie este
unul singur, insa formele celebrarii
sale sunt variate. Bogatia de
nepatruns a misterului lui Cristos
este atat de mare, incat exprimarea
ei nu poate fi epuizata” (Catehism, nr.
1200-1201). ,, Traditiile liturgice sau
Riturile aflate astazi in uz in Biserica
sunt: Ritul latin (indeosebi Ritul
roman, dar si Riturile unor Biserici
locale, cum ar fi Ritul ambrozian sau
cel al anumitor ordine calugaresti) si
Riturile: bizantin, alexandrin sau
copt, siriac, armean, maronit si
caldeean” (Catehism, nr. 1203).
»,Biserica acorda drepturi si cinste
egale tuturor riturilor recunoscute in
mod legitim si doreste ca in viitor sa
fie pastrate si promovate” *¥.

JUAN JOSE SILVESTRE




Bibliografie de baza

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 si
1667-1671.

Lecturi recomandate

- Sfantul Josemaria, Omilia
Euharistia, taina credintei si a iubirii,
in Este Cristos care trece, nr. 83-94;
de asemenea, nr. 70 si 80; Convorbiri
cu mons. Escriva de Balaguer, nr. 115.

- J. Ratzinger, Spiritul Liturghiet,
Cristiandad, Madrid 2002.

- J.L. Gutiérrez-Martin, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 113-126.




Note

M Benedict al XVI-lea, Enc. Deus
caritas est, 25-X11-2005, nr. 1.

“ Benedict al XVI-lea, Exh. apost.
Sacramentum caritatis, 22-11-2007, nr.
34,

B Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 5; cfr.
Catehism, nr. 1067.

I Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 7; cfr.
Catehism, nr. 1070.

51 Conciliul din Trento: DS 1600-1601;
cfr. Catehism, nr. 1114.

® sfantul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, 111, q. 60, a.3; cfr.
Catehism, nr. 1130.

I Cfr. Catehism, nr. 1205; Conciliul
din Trento: DS 1728; Pius al XII-lea:
DS 3857.



B Cfr. Conciliul din Trento: DS 1606.

T L,ucrarea Duhului Sfant in noi ,este
ca noi sa traim viata lui Cristos
inviat” (Catehism, 1091); El ,,uneste
Biserica cu viata si misiunea lui
Cristos” (Catehism, 1092); ,ii vindeca
siii transforma pe cei care il
primesc, conformandu-i Fiului lui
Dumnezeu” (Catehism, 1129).

(191 cfr, Conciliul din Trento: DS 16009.
1 cfr. Conciliul din Trento: DS 1604.
(21 cfr. Conciliul din Trento: DS 1608.

13 sfantul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, 111, q. 68, art. 8.

14 preotia ministeriala ,,Ea
garanteaza ca, in sacramente, Cristos
este cu adevarat cel care actioneaza
prin Duhul Sfant pentru Biserica.
Misiunea de mantuire incredintata
de Tatal Fiului sau intrupat e
incredintatd apostolilor si, prin ei,



urmasilor lor: ei primesc Duhul lui
Isus pentru a actiona in numele si In
persoana lui (cf. In 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Astfel, preotul
hirotonit e legatura sacramentala ce
uneste actiunea liturgica de ceea ce
au spus si au facut apostolii si, prin
ei, de ceea ce a spus si a facut Cristos,
izvorul si temeiul

sacramentelor” (Catehismul, 1120).
Desi eficacitatea sacramentului nu
deriva din calitatile morale ale
slujitorului, totusi credinta si
devotamentul acestuia, pe langa
faptul cé contribuie la sfintirea sa
personald, favorizeaza in mare
masura bunele dispozitii ale
subiectului care primeste
sacramentul si, In consecintd, roadele
pe care le obtine din el.

51 Concilio Vatican al II-ea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 60; cf
Catehism, nr. 1667.



1% Benedict al XVI-lea, Exh. apost.
Sacramentum Caritatis, nr. 37

171 Pe de o parte, Biserica, unitd cu

Domnul séu si «sub lucrarea Duhului
Sfant» (Lc 10, 21), il binecuvanteaza
pe Tatal «pentru Darul lui negrait» (2
Cor 9, 15) prin adoratie, lauda si
aducere de multumire. Pe de alta
parte si pana la desavarsita implinire
a planului lui Dumnezeu, Biserica nu
inceteaza sa ofere Tatalui «prinosul
propriilor ei daruri» si sa-1 implore
sa trimitd pe Duhul Sfant asupra lor,
asupra ei Insesi, asupra
credinciogilor si asupra lumii intregi,
pentru ca, prin impartasirea din
moartea si invierea lui Cristos-
Preotul si prin puterea Duhului,
aceste binecuvantari divine sa aduca
roade de viata ,spre lauda gloriei
harului sau” (Ef 1, 6)” (Catehism, nr.
1083).

81 pjus al XII-lea, Enc. Mystici
Corporis cit. en Catehism, nr. 1119.



19 Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 26; cfr.
Catehism, nr. 1140.

9 TFie ca jertfa redobandeasca spre

mantuirea tuturor — Rugati-va,
fratilor, se roaga preotul — pentru ca
aceasta jertfa mea si a voastra, a
intregii Sfinte Biserici. Rugati-va,
fratilor, chiar daca sunteti putini,
chiar daca este prezent un singur
crestin, chiar daca slujitorul sacru
este singur, pentru ca fiecare
Liturghie este un sacrificiu universal,
0 rascumparare pentru toate
semintiile, limbile, popoarele si
natiunile (cf. Ap 5, 9).

Toti crestinii, prin Comuniunea
Sfintilor, primesc harurile fiecarei
Liturghii, fie cd aceasta este celebrata
in fata a mii de oameni, fie ca un
copil, poate distrat, ajuta preotul ca
unic insotitor. In orice caz, pamantul
si cerul se unesc cantand impreuna
cu Ingerii Domnului: Sanctus,



Sanctus, Sanctus...” (Sfantul
Josemaria, Este Cristos care trece, nr.
89).

11 cf Benedict al XVI-lea, Exh. Apost.
Sacramentum caritatis, nr. 62;
Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 54.

221 Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Lumen Gentium, nr. 10.

(231 Cf Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Lumen Gentium, 10 y 34; Decr.
Presbyterorum Ordinis, nr. 2.

241 Cf Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosantum Concilium, 20.

31 Benedict al XVI-lea, Exh. Apost.
Sacramentum caritatis, nr. 16.

261 Cf Conciliul Vatican al II-lea, Decr.
Presbyterorum Ordinis, nr. 2y 15.

27 1pan Paul al II-lea, Ecclesia de
Eucharistia, nr. 29. Interventiile
magisteriale din secolul al XX-lea



asupra acestui punct sunt reproduse
in notele de subsol 59 si 60:
"Ministrul altarului actioneaza in
persoana lui Cristos ca cap, care
oferad in numele tuturor membrilor".

(28] Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosanctum Concilium, nr. 4.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-
general/ (07.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/

	Tema a 17-a: Liturgia și Sacramentele în general
	1. Misterul pascal: Taina vie și dătătoare de viață.
	2. Misterul pascal în timpul Bisericii: Liturgie și Sacramente
	2.1. Sacramentele: natură, origine și număr
	2.2. Efectele și necesitatea Sacramentelor
	3. Liturgia
	Note


