
opusdei.org

Tema a 17-a: Liturgia
și Sacramentele în
general

Liturgia creștină este în mod
esențial „actio Dei”, care ne
unește cu Isus prin Duhul Sfânt
(cf. Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, nr. 37).

19.12.2021

1. Misterul pascal: Taina vie și
dătătoare de viață.

Cuvintele și acțiunile lui Isus în
timpul vieții sale ascunse din Nazaret



și în slujirea sa publică au fost
mântuitoare și au anticipat puterea
misterului său pascal. „Când i-a sosit
Ceasul , a trăit unicul eveniment din
istorie care nu trece: Isus moare, este
îngropat, învie din morţi şi şade de-a
dreapta Tatălui „o dată pentru
totdeauna” (Rom 6,10; Evr 7,27; 9,12).
Este un eveniment real, survenit în
istoria noastră, dar este unic: toate
celelalte evenimente ale istoriei au
loc o dată, apoi trec, înghiţite de
trecut. Misterul pascal al lui Cristos,
dimpotrivă, nu poate rămâne numai
în trecut, fiindcă, prin Moartea sa, El
a nimicit moartea şi, fiindcă tot ceea
ce Cristos este şi tot ceea ce a făcut şi
a suferit pentru toţi oamenii se
împărtăşeşte din veşnicia
dumnezeiască, şi astfel, se situează
deasupra tuturor timpurilor şi se
face prezent în toate timpurile.
Evenimentul Crucii şi al Învierii
rămâne şi atrage totul spre
Viaţă” (Catehism, nr. 1085).



După cum știm, „se începe a fi creștin
prin întâlnirea cu un eveniment, cu o
Persoană, care dă un nou orizont
vieții și, prin urmare, o orientare
decisivă” [1]. De aceea, „sursa
credinței noastre și a liturgiei
euharistice este același eveniment:
darul pe care Cristos l-a făcut de la
sine în misterul pascal” [2].

2. Misterul pascal în timpul
Bisericii: Liturgie și
Sacramente

„Cristos Domnul a săvârșit această
lucrare de răscumpărare umană și
de glorificare perfectă a lui
Dumnezeu... în principal prin
misterul pascal al patimii sale
binecuvântate, al învierii sale din
morți și al înălțării sale glorioase” [3].
„Ceea ce Biserica vesteşte şi
celebrează în liturgia sa este acest
mister al lui Cristos, pentru ca
credincioşii să-l trăiască şi să-i dea



mărturie în lume” (Catehism, nr.
1068).

„Aşadar, pe bună dreptate, liturgia
este considerată ca exercitarea
misiunii sacerdotale a lui Cristos,
prin care sfinţirea omului este
reprezentată prin semne văzute şi
este realizată într-un mod propriu
fiecăruia şi, în acelaşi timp, se aduce
cultul public integral de către Trupul
mistic al lui Cristos ─ de către Cap şi
mădularele sale” [4]. „Întreaga viață
liturgică a Bisericii gravitează în
jurul Jertfei euharistice și al
sacramentelor" (Catehism, nr. 1113).

„Din momentul în care, «şezând de-a
dreapta Tatălui», a început să-l
reverse pe Duhul Sfânt asupra
Trupului său, care este Biserica,
Cristos acţionează prin sacramentele
pe care El le-a instituit pentru a
comunica harul său” (Catehism, nr.
1084).



2.1. Sacramentele: natură,
origine și număr

„Sacramentele sunt semne eficiente
ale harului, instituite de Cristos şi
încredinţate Bisericii, prin care ne
este împărtăşită viaţa dumnezeiască.
Riturile vizibile sub care sunt
celebrate sacramentele semnifică şi
realizează harurile proprii fiecărui
sacrament” (Catehism, nr. 1131).
„Sacramentele sunt semne sensibile
(cuvinte şi acţiuni), accesibile firii
noastre omeneşti aşa cum este ea
astăzi” (Catehism, nr. 1084).

„ Urmând învăţătura Sfintelor
Scripturi, tradiţiile apostolice (...) şi
gândul unanim al Părinţilor”,
mărturisim că „sacramentele Legii
noi au fost toate instituite de Domnul
nostru Isus Cristos” [5].

„În Biserică sunt şapte sacramente:
Botezul, Confirmarea sau Mirul,
Euharistia, Pocăinţa, Ungerea



bolnavilor, Preoţia şi
Căsătoria” (Catehism, nr. 1113). „Cele
şapte sacramente sunt legate de toate
etapele şi toate momentele
importante ale vieţii creştinului: ele
dau naştere şi creştere, vindecare şi
misiune vieţii de credinţă a
creştinilor. În aceasta, între etapele
vieţii naturale şi etapele vieţii
spirituale există o anumită
asemănare” (Catehism, nr. 1210). Ele
formează un întreg ordonat, în care
Euharistia ocupă centrul, deoarece
conține pe Autorul sacramentelor (cf.
Catehism, nr. 1211).

Sacramentele semnifică trei aspecte:
cauza sfințitoare, care este Moartea
și Învierea lui Cristos; efectul
sfințitor sau harul; și scopul sfințirii,
care este gloria veșnică.
„Sacramentul este un semn care
amintește ceea ce s-a întâmplat,
adică patimile lui Cristos; este un
semn care demonstrează efectul
patimilor lui Cristos în noi, adică



harul; și este un semn care
anticipează, adică prefigurează
gloria viitoare” [6].

Semnul sacramental, propriu fiecărui
sacrament, este alcătuit din lucruri
(elemente materiale – apă, ulei,
pâine, vin – și gesturi umane –
abluțiunea, ungerea, impunerea
mâinilor etc.), care se numesc 
materie, precum și din cuvinte
pronunțate de ministrul
sacramentului, care constituie forma.
De fapt, „orice celebrare
sacramentală este o întâlnire a fiilor
lui Dumnezeu cu Tatăl lor, în Cristos
şi în Duhul Sfânt, iar această
întâlnire se exprimă sub forma unui
dialog, prin acţiuni şi
cuvinte” (Catehism, nr. 1153).

În liturgia sacramentelor există o
parte neschimbabilă (ceea ce Cristos
însuși a stabilit cu privire la semnul
sacramental) și părți pe care Biserica
le poate schimba, pentru binele



credincioșilor și pentru o mai mare
cinstire a sacramentelor, adaptându-
le la circumstanțele locului și
timpului [7]. „Nici un rit sacramental
nu poate fi modificat sau manipulat
după voința ministrului sau a
comunității” (Catehism, nr. 1125).

2.2. Efectele și necesitatea
Sacramentelor

Toate sacramentele conferă harul
sfințitor celor care nu pun piedici [8].
Acest har este „darul Duhului care ne
justifică și ne sfințește” (Catehismul,
nr. 2003). În plus, sacramentele
conferă harul sacramental, care este
harul „propriu fiecărui
sacrament” (Catehismul, nr. 1128): un
anumit ajutor divin pentru a atinge
scopul acelui sacrament.

Primim nu numai harul sfințitor, ci și
pe Duhul Sfânt însuși. „Prin
sacramentele Bisericii, Cristos
împărtăşeşte mădularelor Trupului



său pe Duhul său Sfânt şi
Sfinţitor” (Catehism, nr. 739) [9].
Rodul vieții sacramentale constă în
faptul că Duhul Sfânt îi divinizează
pe credincioși, unindu-i în mod vital
cu Cristos (cf. Catehism, nr. 1129).

Trei sacramente – Botezul, Mirul și
Sfânta Preoție – conferă, pe lângă
har, așa-numitul caracter
sacramental, care este un sigiliu
spiritual de neșters imprimat în
suflet [10], prin care creștinul
participă la preoția lui Cristos și se
încadrează în Biserică conform
diferitelor stări și funcții. Caracterul
sacramental rămâne pentru
totdeauna în creștin ca o dispoziție
pozitivă pentru har, ca o promisiune
și garanție a protecției divine și ca o
vocație la cultul divin și la slujirea
Bisericii. Prin urmare, aceste trei
sacramente nu pot fi repetate (cf. 
Catehism, nr. 1121).



Sacramentele pe care Cristos le-a
încredințat Bisericii sale sunt
necesare – cel puțin dorința lor –
pentru mântuire, pentru obținerea
harului sfințitor, și niciunul dintre
ele nu este de prisos, chiar dacă nu
toate sunt necesare pentru fiecare
persoană [11].

Sacramentele „sunteficiente pentru
că în ele acţionează Cristos însuşi: El
botează, El acţionează în
sacramentele sale pentru a comunica
harul pe care sacramentul îl
semnifică” (Catehism, nr. 1127).
Efectul sacramental este produs ex
opere operato (prin însuși faptul că
semnul sacramental este realizat) [12].
„Sacramentul nu acționează în
virtutea dreptății omului care îl dă
sau îl primește, ci prin puterea lui
Dumnezeu” [13]. În consecință, „atunci
când un sacrament este celebrat
conform cu intenţia Bisericii, puterea
lui Cristos şi a Duhului său
acţionează în el şi prin el



independent de sfinţenia personală a
slujitorului sacru” (Catehism, nr.
1128).

Omul care celebrează sacramentul se
pune în slujba lui Cristos și a
Bisericii, de aceea este numit slujitor
al sacramentului și nu poate fi
oricare credincios creștin fără
deosebire, ci are nevoie în mod
obișnuit de configurația specială față
de Cristos Preotul pe care o dă
sacramentul Preoției [14].

Eficacitatea sacramentelor provine
de la Cristos însuși, care acționează
în ele, „dar roadele sacramentelor
depind și de dispozițiile celui care le
primește” (Catehism, nr. 1129): cu cât
sunt mai bune dispozițiile sale de
credință, de convertire a inimii și de
adeziune la voința lui Dumnezeu, cu
atât mai abundente sunt efectele
harului pe care le primește (cf. 
Catehism, nr. 1098).



„Sfânta Maică Biserică a instituit și 
sacramentalele. Acestea sunt semne
sacre prin care, imitând într-un fel
sacramentele, se exprimă efectele, în
special cele spirituale, obținute prin
mijlocirea Bisericii [15] Ele „nu acordă
harul Duhului Sfânt în felul
sacramentelor, dar prin rugăciunea
Bisericii pregătesc la primirea
harului şi dispun la cooperarea cu
el” (Catehism, nr. 1670). „Printre
sacramentalii figurează mai întâi
binecuvântările (a unor persoane, a
mesei, a unor obiecte sau
locuri)” (Catehism, nr. 1671).

3. Liturgia

Liturgia creștină „este în mod
esențial actio Dei care ne unește cu
Isus prin Duhul Sfânt” [16] și are o
dublă dimensiune: ascendentă și
descendentă [17]. „Liturgia este
acțiunea întregului Cristos (Christus
totus)” (Catehism, nr. 1136) și de
aceea „întreaga comunitate, Trupul



lui Cristos unit cu capul său, este cea
care celebrează” (Catehism, nr. 1140).
În centrul adunării se află așadar
însuși Isus Cristos (cf. Mt 18,20),
acum înviat și glorios. Cristos
precedă adunarea care celebrează. El
– care acționează în mod inseparabil
unit cu Duhul Sfânt – o convoacă, o
adună și o învață. El, Marele Preot
veșnic, este protagonistul principal al
acțiunii rituale care face prezent
evenimentul fondator, chiar dacă se
folosește de slujitorii săi pentru a re-
prezenta (a face prezentă, cu
adevărat, aici și acum, în celebrarea
liturgică) jertfa sa răscumpărătoare
și pentru a ne face părtași la darurile
conviviale ale Euharistiei sale.

Fără a uita că, „fiind alcătuită
împreună cu Cristos-Capul «ca o
unică persoană mistică» [18], Biserica
acţionează în sacramente ca o
«comunitate preoţească»,
«structurată organic»: prin Botez şi
prin Mir, Poporul sacerdotal e făcut



apt să celebreze liturgia”. De aceea,
„acţiunile liturgice nu sunt acţiuni
private, ci sunt celebrări ale Bisericii,
care este «sacramentul unităţii»,
adică poporul sfânt adunat şi
organizat sub conducerea
episcopilor. De aceea, ele aparţin
întregului Trup al Bisericii, îl
manifestă şi se răsfrâng asupra lui,
dar pe fiecare membru îl implică în
mod diferit, după diversitatea
stărilor, a îndatoririlor şi a
participării efective” [19].

La fiecare celebrare liturgică
participă împreună întreaga Biserică,
cerul și pământul, Dumnezeu și
oamenii (cf. Ap 5). Liturgia creștină,
chiar dacă este celebrată doar aici și
acum, într-un loc anume și exprimă
da-ul unei anumite comunități, este
prin natura ei catolică, vine din
întreg și duce la întreg, în unitate cu
Papa, cu episcopii în comuniune cu
Pontiful Roman, cu credincioșii din
toate timpurile și din toate locurile



„pentru ca Dumnezeu să fie totul în
toți" (1 Cor 15,28). Din această
perspectivă, principiul conform
căruia adevăratul subiect al
liturghiei este Biserica, în mod
concret communio sanctorum din
toate locurile și din toate timpurile,
este fundamental [20]. Prin urmare, cu
cât o celebrare este mai mult
animată de această conștiință, cu atât
mai concret se realizează în ea
sensul liturghiei. O expresie a acestei
conștientizări a unității și
universalității Bisericii este utilizarea
latinei și a cântecului gregorian în
unele părți ale celebrării liturgice [21].

Pe baza acestor considerații putem
spune că adunarea care celebrează
este comunitatea celor botezați care,
„prin nașterea din nou și prin
ungerea Duhului Sfânt, sunt
consacrați ca o casă spirituală și ca o
preoție sfântă pentru a oferi, prin
faptele proprii creștinilor, jertfe
spirituale” [22]. Această „preoție



comună” este cea a lui Cristos,
Preotul unic, la care participă toți
membrii săi [23]. „Astfel, în celebrarea
sacramentelor, întreaga adunare
„împlineşte liturgia”, fiecare potrivit
funcţiei sale, dar „în unitatea
Duhului” care lucrează în toţi.
(Catehism, nr. 1144). Din acest motiv,
participarea la celebrările liturgice,
deși nu cuprinde întreaga viață
supranaturală a credincioșilor,
constituie pentru ei, ca și pentru
întreaga Biserică, vârful spre care
tinde toată activitatea lor și sursa din
care izvorăște puterea lor [24]. De fapt,
„Biserica se primește și, în același
timp, se exprimă în cele șapte
sacramente, prin care harul lui
Dumnezeu influențează în mod
concret existența credincioșilor
pentru ca toată viața, răscumpărată
de Cristos, să devină cult plăcut lui
Dumnezeu” [25].

Când ne referim la adunare ca
subiect al celebrării, înseamnă că



fiecare, în calitate de participant,
acționează ca membru al adunării,
făcând tot și numai ceea ce îi revine.
„Nu toate mădularele au aceeași
funcție" (Rom 12,4). Unii sunt
chemați de Dumnezeu în și pentru
Biserică la un serviciu special al
comunității. Acești slujitori sunt aleși
prin sacramentul Sfintei Preoții, prin
care Duhul Sfânt îi face apți să
acționeze în reprezentarea lui Cristos
Capul pentru slujirea tuturor
membrilor Bisericii [26]. Așa cum Ioan
Paul al II-lea a clarificat în diferite
ocazii, „in persona Christi „înseamnă
mai mult decât în numele sau în
locul lui Cristos. In persona: adică în
identificarea specifică, sacramentală,
cu marele preot al legământului
veșnic, care este autorul și subiectul
principal al jertfei sale proprii, în
care într-adevăr nu poate fi înlocuit
de nimeni” [27]. Putem spune în mod
grafic, așa cum subliniază
Catehismul, că „Slujitorul consfinţit
prin sacramentul Preoţiei este



asemenea «chipului» lui Cristos
Preotul” (Catehism, nr. 1142).

„Misterul celebrat în liturgie este
unul singur, însă formele celebrării
sale sunt variate. Bogăţia de
nepătruns a misterului lui Cristos
este atât de mare, încât exprimarea
ei nu poate fi epuizată” (Catehism, nr.
1200-1201). „Tradiţiile liturgice sau
Riturile aflate astăzi în uz în Biserică
sunt: Ritul latin (îndeosebi Ritul
roman, dar şi Riturile unor Biserici
locale, cum ar fi Ritul ambrozian sau
cel al anumitor ordine călugăreşti) şi
Riturile: bizantin, alexandrin sau
copt, siriac, armean, maronit şi
caldeean” (Catehism, nr. 1203).
„Biserica acordă drepturi și cinste
egale tuturor riturilor recunoscute în
mod legitim și dorește ca în viitor să
fie păstrate și promovate” [28].

JUAN JOSÉ SILVESTRE



Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 și
1667-1671.

Lecturi recomandate

- Sfântul Josemaría, Omilia 
Euharistia, taina credinței și a iubirii,
în Este Cristos care trece, nr. 83-94;
de asemenea, nr. 70 și 80; Convorbiri
cu mons. Escrivá de Balaguer, nr. 115.

- J. Ratzinger, Spiritul Liturghiei,
Cristiandad, Madrid 2002.

- J.L. Gutiérrez-Martín, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, pp. 53-84, 113-126.



Note

[1] Benedict al XVI-lea, Enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, nr. 1.

[2] Benedict al XVI-lea, Exh. apost. 
Sacramentum caritatis, 22-II-2007, nr.
34.

[3] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 5; cfr. 
Catehism, nr. 1067.

[4] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 7; cfr. 
Catehism, nr. 1070.

[5] Conciliul din Trento: DS 1600-1601;
cfr. Catehism, nr. 1114.

[6] Sfântul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3; cfr. 
Catehism, nr. 1130.

[7] Cfr. Catehism, nr. 1205; Conciliul
din Trento: DS 1728; Pius al XII-lea:
DS 3857.



[8] Cfr. Conciliul din Trento: DS 1606.

[9] Lucrarea Duhului Sfânt în noi „este
ca noi să trăim viața lui Cristos
înviat” (Catehism, 1091); El „unește
Biserica cu viața și misiunea lui
Cristos” (Catehism, 1092); „îi vindecă
şi îi transformă pe cei care Îl
primesc, conformându-i Fiului lui
Dumnezeu” (Catehism, 1129).

[10] Cfr. Conciliul din Trento: DS 1609.

[11] Cfr. Conciliul din Trento: DS 1604.

[12] Cfr. Conciliul din Trento: DS 1608.

[13] Sfântul Toma din Aquino, Summa
Theologiae, III, q. 68, art. 8.

[14] Preoția ministerială „Ea
garantează că, în sacramente, Cristos
este cu adevărat cel care acţionează
prin Duhul Sfânt pentru Biserică.
Misiunea de mântuire încredinţată
de Tatăl Fiului său întrupat e
încredinţată apostolilor şi, prin ei,



urmaşilor lor: ei primesc Duhul lui
Isus pentru a acţiona în numele şi în
persoana lui (cf. In 20, 21-23; Lc 24,
47; Mt 28, 18-20). Astfel, preotul
hirotonit e legătura sacramentală ce
uneşte acţiunea liturgică de ceea ce
au spus şi au făcut apostolii şi, prin
ei, de ceea ce a spus şi a făcut Cristos,
izvorul şi temeiul
sacramentelor” (Catehismul, 1120).
Deși eficacitatea sacramentului nu
derivă din calitățile morale ale
slujitorului, totuși credința și
devotamentul acestuia, pe lângă
faptul că contribuie la sfințirea sa
personală, favorizează în mare
măsură bunele dispoziții ale
subiectului care primește
sacramentul și, în consecință, roadele
pe care le obține din el.

[15] Concilio Vatican al II-ea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 60; cf 
Catehism, nr. 1667.



[16] Benedict al XVI-lea, Exh. apost. 
Sacramentum Caritatis, nr. 37

[17] „Pe de o parte, Biserica, unită cu
Domnul său şi «sub lucrarea Duhului
Sfânt» (Lc 10, 21), îl binecuvântează
pe Tatăl «pentru Darul lui negrăit» (2
Cor 9, 15) prin adoraţie, laudă şi
aducere de mulţumire. Pe de altă
parte şi până la desăvârşita împlinire
a planului lui Dumnezeu, Biserica nu
încetează să ofere Tatălui «prinosul
propriilor ei daruri» şi să-l implore
să trimită pe Duhul Sfânt asupra lor,
asupra ei înseşi, asupra
credincioşilor şi asupra lumii întregi,
pentru ca, prin împărtăşirea din
moartea şi învierea lui Cristos-
Preotul şi prin puterea Duhului,
aceste binecuvântări divine să aducă
roade de viaţă „spre lauda gloriei
harului său” (Ef 1, 6)” (Catehism, nr.
1083).

[18] Pius al XII-lea, Enc. Mystici
Corporis cit. en Catehism, nr. 1119.



[19] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 26; cfr. 
Catehism, nr. 1140.

[20] „Fie ca jertfa redobândească spre
mântuirea tuturor – Rugați-vă,
fraților, se roagă preotul – pentru că
această jertfă mea și a voastră, a
întregii Sfinte Biserici. Rugați-vă,
fraților, chiar dacă sunteți puțini,
chiar dacă este prezent un singur
creștin, chiar dacă slujitorul sacru
este singur, pentru că fiecare
Liturghie este un sacrificiu universal,
o răscumpărare pentru toate
semințiile, limbile, popoarele și
națiunile (cf. Ap 5, 9).

Toți creștinii, prin Comuniunea
Sfinților, primesc harurile fiecărei
Liturghii, fie că aceasta este celebrată
în fața a mii de oameni, fie că un
copil, poate distrat, ajută preotul ca
unic însoțitor. În orice caz, pământul
și cerul se unesc cântând împreună
cu îngerii Domnului: Sanctus,



Sanctus, Sanctus...” (Sfântul
Josemaría, Este Cristos care trece, nr.
89).

[21] Cf Benedict al XVI-lea, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis, nr. 62;
Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 54.

[22] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Lumen Gentium, nr. 10.

[23] Cf Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Lumen Gentium, 10 y 34; Decr. 
Presbyterorum Ordinis, nr. 2.

[24] Cf Conciliul Vatican al II-lea, Const.
Sacrosantum Concilium, 20.

[25] Benedict al XVI-lea, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis, nr. 16.

[26] Cf Conciliul Vatican al II-lea, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, nr. 2 y 15.

[27] Ioan Paul al II-lea, Ecclesia de
Eucharistia, nr. 29. Intervențiile
magisteriale din secolul al XX-lea



asupra acestui punct sunt reproduse
în notele de subsol 59 și 60:
"Ministrul altarului acționează în
persoana lui Cristos ca cap, care
oferă în numele tuturor membrilor".

[28] Conciliul Vatican al II-lea, Const. 
Sacrosanctum Concilium, nr. 4.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-
general/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-17-a-liturgia-si-sacramentele-in-general/

	Tema a 17-a: Liturgia și Sacramentele în general
	1. Misterul pascal: Taina vie și dătătoare de viață.
	2. Misterul pascal în timpul Bisericii: Liturgie și Sacramente
	2.1. Sacramentele: natură, origine și număr
	2.2. Efectele și necesitatea Sacramentelor
	3. Liturgia
	Note


