
opusdei.org

Tema a 16-a: Cred în
învierea morților și
în viața veșnică

Acest adevăr afirmă
plenitudinea nemuririi la care
este menit omul; de aceea
amintește de demnitatea
persoanei, în special a trupului
său.

26.11.2021

La sfârșitul Simbolului Apostolilor,
Biserica proclamă: „Cred în învierea
morților și în viața veșnică”. Această
formulă conține, pe scurt, elementele



fundamentale ale speranței
escatologice a Bisericii.

1. Învierea morților

În multe ocazii, Biserica și-a
proclamat credința în învierea
tuturor morților la sfârșitul
timpurilor. Aceasta este, într-un fel,
„extinderea” Învierii lui Isus Cristos,
„întâiul născut între mulți
frați” (Rom 8, 29) pentru toți oamenii,
vii și morți, drepți și păcătoși, ceea ce
va avea loc atunci când va veni El la
sfârșitul timpurilor. Odată cu
moartea, sufletul se separă de trup;
iar cu învierea, trupul și sufletul se
unesc din nou, pentru totdeauna (cf. 
Catehismul, 997). Dogma învierii
morților, deși vorbește despre
plinătatea nemuririi la care este
menit omul, este un memento viu al
demnității sale, mai ales în ceea ce
privește aspectul său trupesc. Ea
vorbește despre bunătatea lumii, a
trupului, despre valoarea istoriei



trăite zi de zi, despre vocația eternă a
materiei. Din acest motiv, împotriva
gnosticilor din secolul al II-lea se
vorbea despre învierea cărnii, adică
despre viața omului în aspectul său
cel mai material, temporal,
schimbător și aparent trecător.

Sfântul Toma de Aquino consideră că
doctrina învierii este naturală în ceea
ce privește cauza finală (deoarece
sufletul este făcut să fie unit cu
trupul și invers), dar este
supranaturală în ceea ce privește
cauza eficientă (care este Dumnezeu)
[1].

Trupul înviat va fi real și material,
dar nu pământesc sau muritor.
Sfântul Paul se opune ideii de înviere
ca o transformare care are loc în
cadrul istoriei umane și vorbește
despre trupul înviat ca fiind
„glorios” (cf. Fil 3, 21) și
„spiritual” (cf. 1 Cor 15, 44). Învierea
omului, ca și cea a lui Cristos, va avea



loc, pentru toată lumea, după
moarte.

Biserica nu le promite oamenilor, în
numele credinței creștine, o viață de
succes asigurat pe acest pământ. Nu
se va realiza nicio utopie, pentru că
viața noastră pământească va fi
mereu marcată de cruce. În același
timp, prin primirea Botezului și a
Euharistiei, procesul învierii a
început deja într-un fel (cf. 
Catehismul, 1000). Potrivit Sfântul
Toma, la înviere, sufletul va informa
atât de profund trupul, încât în el se
vor reflecta calitățile sale morale și
spirituale [2]. În acest sens, învierea
finală, care va avea loc odată cu
venirea lui Isus Cristos în glorie, va
face posibilă judecata definitivă a
celor vii și a celor morți.

În ceea ce privește doctrina învierii,
pot fi adăugate patru reflecții:

- Doctrina învierii finale exclude
teoriile reîncarnării, conform cărora



sufletul uman, după moarte,
migrează către un alt corp, în mod
repetat dacă este necesar, până la
purificarea definitivă. În acest sens,
Conciliul Vatican II a vorbit despre
„unicul curs al vieții noastre” [3], căci
"oamenilor le este rânduit să moară
o singură dată" (Evr 9, 27);

- O manifestare clară a credinței
Bisericii în învierea propriului trup
este venerarea moaștelor sfinților;

- Deși incinerarea cadavrului uman
nu este ilicită, cu excepția cazului în
care este aleasă din motive contrare
credinței (CDC 1176), Biserica
recomandă cu insistență păstrarea
obiceiului pios de a îngropa
cadavrele. Într-adevăr, „trupurile
răposaţilor trebuie să fie tratate cu
respect şi dragoste, în credinţa şi
speranţa învierii. Îngroparea celor
morţi este o faptă de milostenie
trupească ; ea îi cinsteşte pe fiii lui



Dumnezeu, temple ale Duhului
Sfânt” (Catehismul, 2300);

- Învierea morților coincide cu ceea
ce Sfânta Scriptură numește venirea
„cerurilor noi și a pământului
nou” (Catehismul, 1042; 2 Pet 3, 13;
Ap 21, 1). Nu numai că omul va
ajunge la glorie, dar întregul cosmos,
în care omul trăiește și acționează, va
fi transformat. „Biserica la care am
fost cu toții chemați în Cristos Isus și
în care, prin harul lui Dumnezeu,
ajungem la sfințenie”, citim în Lumen
Gentium (nr. 48), „nu va fi adusă la
deplina ei desăvârșire decât atunci
când «va veni vremea restaurării
tuturor lucrurilor» (Fap 3, 21) și
când, împreună cu neamul omenesc,
întregul univers, care este intim unit
cu omul și prin el își atinge
desăvârșirea, va fi perfect reînnoit”.
Va exista cu siguranță o continuitate
între această lume și lumea nouă,
dar va exista și o discontinuitate
importantă. Așteptarea instaurării



definitive a Împărăției lui Cristos nu
trebuie să slăbească, ci mai degrabă,
prin virtutea teologică a speranței, să
însuflețească angajamentul de a
lupta pentru progresul pământesc
(cf. Catehismul, 1049).

2. Sensul creștin al morții

Enigma morții omului nu poate fi
înțeleasă decât în lumina învierii lui
Cristos. De fapt, moartea, pierderea
vieții umane, apare ca fiind cel mai
mare rău în ordinea naturală, tocmai
pentru că este ceva definitiv, care va
fi complet depășit doar atunci când
Dumnezeu în Cristos îi va învia pe
bărbați și femei din morți.

Pe de o parte, moartea este naturală,
în sensul că sufletul se poate separa
de trup. Din acest punct de vedere,
moartea marchează sfârșitul
pelerinajului pământesc. După
moarte, omul nu mai poate să merite
răsplată sau pedeapsă. „Alegerea



vieții de către om devine definitivă
odată cu moartea” [4]. El nu va mai
avea posibilitatea de a se pocăi.
Imediat după moarte va merge în
Rai, în iad sau în purgatoriu. Pentru
aceasta, există ceea ce Biserica a
numit judecata particulară (cf. 
Catehismul, 1021-1022). Faptul că
moartea constituie termenul
perioadei de probațiune îl ajută pe
om să-și îndrepte viața, să-și
folosească bine timpul și celelalte
talente, să acționeze în mod corect,
să se pună în slujba celorlalți.

Pe de altă parte, Scriptura ne învață
că moartea a intrat în lume din cauza
păcatului originar (cf. Gen 3, 17-19;
Înț 1, 13-14; 2, 23-24; Rom 5, 12; 6, 23;
In 1, 15; Catehismul, 1007). În acest
sens, ea trebuie privită ca o pedeapsă
pentru păcat: omul care a vrut să
trăiască separat de Dumnezeu
trebuie să accepte neplăcerile
rupturii cu societatea și cu el însuși
ca consecință a înstrăinării sale. Cu



toate acestea, Cristos „și-a asumat
moartea într-un act de supunere
totală și liberă față de voința Tatălui
său” (Catehismul, 1009). Prin
ascultarea sa a învins moartea și a
obținut învierea pentru omenire.
Pentru cei care trăiesc în Cristos prin
Botez, moartea este încă dureroasă și
respingătoare, dar nu mai este o
amintire vie a păcatului, ci o ocazie
prețioasă de a putea răscumpăra
împreună cu Cristos prin mortificare
și dăruire față de ceilalți. „Dacă
murim împreună cu Cristos, vom trăi
și noi împreună cu El” (2 Tim 1, 11).
Din acest motiv, „datorită lui Cristos,
moartea creștină are un sens
pozitiv” (Catehismul, 1010).

3. Viața veșnică în comuniune
intimă cu Dumnezeu

Creând și răscumpărând omul,
Dumnezeu l-a menit pentru
comuniunea veșnică cu El însuși,
pentru ceea ce Sfântul Ioan numește



„viața veșnică” sau ceea ce se
numește de obicei „Raiul”. Astfel,
Isus comunică promisiunea Tatălui
către ai săi: «Bine, servitor bun şi
credincios! Peste puţin ai fost
credincios, peste multe te voi pune:
întră în bucuria stăpânului tău!» (Mt
25, 21). Viața veșnică nu seamănă cu
„nu este o continuă trecere a zilelor
din calendar, ci ceva ca momentul
plin de satisfacție, în care totalitatea
ne îmbrățișează și noi îmbrățișăm
totalitatea. Ar fi momentul
scufundării în oceanul iubirii
infinite, în care timpul – acel înainte
și acel după – nu mai există. Putem
doar să încercăm să ne gândim că
acest moment este viața în sens
deplin, o scufundare mereu nouă în
vastitatea ființei, în timp ce suntem
pur și simplu copleșiți de bucurie” [5].

Viața veșnică este ceea ce dă sens
vieții umane, angajamentului etic,
dăruirii generoase, slujirii cu
sacrificiu de sine, efortului de a



comunica doctrina și iubirea lui
Cristos tuturor sufletelor. Speranța
creștină în cer nu este individualistă,
ci se referă la toată lumea [6]. Pe baza
acestei promisiuni, creștinul poate fi
ferm convins că „merită„ să trăiască
viața creștină pe deplin. „Cerul este
scopul ultim şi realizarea aspiraţiilor
celor mai profunde ale omului,
starea de fericire supremă şi
definitivă” (Catehismul, 1024); așa se
exprimă sfântul Augustin în 
Confesiuni: „Tu ne-ai făcut pentru
tine, Doamne, și inima noastră este
neliniștită până când se odihnește în
tine” [7]. Viața veșnică, de fapt, este
principalul obiect al speranței
creștine.

„Cei care mor în harul şi prietenia lui
Dumnezeu şi care sunt complet
purificaţi trăiesc pentru totdeauna cu
Cristos. Ei sunt pentru totdeauna
asemănători lui Dumnezeu, pentru
că îl văd «aşa cum este» (1 In 3, 2),
faţă în faţă (1 Cor 13,



12)” (Catehismul, 1023). Teologia a
numit această stare „viziune
beatifică”. Dumnezeu, „din cauza
transcendenţei sale, nu poate fi văzut
aşa cum este decât atunci când îşi
deschide misterul El însuşi
contemplării nemijlocite din partea
omului şi când îi dăruieşte acestuia
capacitatea de a-l
contempla” (Catehismul, 1028). Cerul
este expresia supremă a harului
divin.

Pe de altă parte, cerul nu constă într-
o contemplare pură, abstractă și
nemișcată a Treimii. În Dumnezeu,
omul va putea să contemple toate
lucrurile care se referă în vreun fel la
viața sa, bucurându-se de ele, și mai
ales va putea să-i iubească pe cei pe
care i-a iubit în lume cu o iubire pură
și perpetuă. „Nu uitați niciodată:
după moarte, veți fi primiți de Iubire.
Iar în iubirea lui Dumnezeu veți găsi
și toate iubirile curate pe care le-ați
avut pe pământ” [8]. Bucuria cerului



atinge apogeul cu învierea morților.
Potrivit Sfântului Augustin, viața
veșnică constă în odihna veșnică și
într-o activitate încântătoare și
supremă [9].

Faptul că Raiul durează veșnic nu
înseamnă că în el omul încetează să
mai fie liber. În Rai, omul nu
păcătuiește, nu poate păcătui, pentru
că, văzându-L pe Dumnezeu față în
față, văzându-L și ca sursă vie a
tuturor bunătăților create, în
realitate nu vrea să păcătuiască. În
mod liber și firesc, omul mântuit va
rămâne în comuniune cu Dumnezeu
pentru totdeauna. Prin aceasta,
libertatea sa a ajuns la deplina sa
realizare.

Viața veșnică este rodul definitiv al
darului lui Dumnezeu pentru om. De
aceea, are ceva infinit în ea. Cu toate
acestea, harul divin nu elimină
natura umană, nici în ființa sa, nici
în facultățile sale, nici în



personalitatea sa, nici în ceea ce a
meritat în timpul vieții. Iată de ce
există distincție și diversitate între
cei care se bucură de vederea lui
Dumnezeu, nu în ceea ce privește
obiectul, care este Dumnezeu însuși,
contemplat fără intermediari, ci în
ceea ce privește calitatea subiectului:
„cel care are mai multă caritate
participă mai mult la lumina slavei,
și mai desăvârșit îl va vedea pe
Dumnezeu și va fi fericit” [10].

4. Iadul ca respingere
definitivă de Dumnezeu

Sfânta Scriptură ne învață în mod
repetat că oamenii care nu se
pocăiesc de păcatele lor grave vor
pierde răsplata veșnică a comuniunii
cu Dumnezeu, suferind în schimb o
osândă perpetuă. „A muri în păcat de
moarte fără a se fi căit şi fără a primi
iubirea îndurătoare a lui Dumnezeu
înseamnă a rămâne despărţit de El
pentru totdeauna prin propria



alegere liberă. Şi această stare de
autoexcludere definitivă de la
comuniunea cu Dumnezeu şi cu
sfinţii săi este desemnată de cuvântul
«iad»” (Catehismul, 1033). Nu că
Dumnezeu predestinează pe cineva
la damnare perpetuă, ci omul este cel
care, căutându-și scopul final în
afara lui Dumnezeu și a voinței sale,
își construiește o lume izolată în care
lumina și iubirea lui Dumnezeu nu
pot pătrunde. Iadul este un mister,
misterul iubirii refuzate; este un
semn al puterii distructive a libertății
umane atunci când se îndepărtează
de Dumnezeu [11].

În ceea ce privește iadul, este
tradițional să se facă distincția între
„pedeapsa privării”, cea mai
fundamentală și mai dureroasă, care
constă în despărțirea perpetuă de
Dumnezeu, întotdeauna dorită de
inima omului, și „pedeapsa
simțurilor”, la care Evangheliile fac



frecvent aluzie prin imaginea focului
veșnic.

Doctrina iadului în Noul Testament
este prezentată ca o chemare la
responsabilitate în folosirea
darurilor și talentelor primite, și la
convertire. Existența sa îi dă omului
o idee despre gravitatea păcatului de
moarte și despre necesitatea de a-l
evita prin toate mijloacele, în primul
rând, desigur, prin rugăciune
încrezătoare și smerită. Posibilitatea
damnării le reamintește creștinilor
necesitatea de a trăi din plin o viață
de apostolat.

Fără îndoială, existența iadului este
un mister: misterul dreptății lui
Dumnezeu pentru cei care se închid
în fața iertării sale milostive. Unii
autori s-au gândit la posibilitatea
anihilării păcătosului care moare
impenitent. Această teorie este dificil
de o împăcat cu faptul că Dumnezeu,



din iubire, a dat existența – spirituală
și nemuritoare – fiecărui om [12].

5. Purificarea necesară
pentru întâlnirea cu
Dumnezeu

„Cei care mor în harul şi prietenia lui
Dumnezeu, dar imperfect purificaţi,
deşi sunt siguri de mântuirea
veşnică, suferă după moarte o
purificare ca să dobândească
sfinţenia necesară pentru a intra în
bucuria cerului” (Catehismul, 1031).
Este posibil să ne gândim că mulți
oameni, chiar dacă nu au trăit o viață
sfântă pe pământ, nu s-au închis
definitiv în păcat. Posibilitatea de a fi
curățat de impuritățile și
imperfecțiunile unei vieți, mai mult
sau mai puțin pătate, după moarte
este prezentată atunci ca o nouă
milostivire a lui Dumnezeu, ca o
ocazie de a se pregăti pentru a intra
în comuniune intimă cu sfințenia
Lui. „Purgatoriul este o milă a lui



Dumnezeu, pentru a purifica
defectele celor care doresc să se
identifice cu El” [13].

Vechiul Testament vorbește despre
purificarea după viața pământească
(cf. 2 Mac 12, 40-45). Sfântul Paul în
prima scrisoare către Corinteni (1
Cor 3, 10-15) prezintă purificarea
creștină, în această viață și în viitor,
prin imaginea focului; foc care, într-
un fel, emană de la Isus Cristos,
Mântuitorul, Judecător și temelie a
vieții creștine [14]. Deși doctrina
purgatoriului nu a fost definită în
mod oficial până în Evul Mediu [15],
practica foarte veche și unanimă de a
oferi sufragii pentru cei morți, în
special prin intermediul Sfântului
Sacrificiu Euharistic, este un indiciu
clar al credinței Bisericii în
purificarea de după viață
pământească. Într-adevăr, nu ar avea
rost să ne rugăm pentru cei morți
dacă aceștia ar fi fie mântuiți în Rai,
fie condamnați în iad. Protestanții, în



cea mai mare parte, neagă existența
Purgatoriului, deoarece li se pare că
arată o încredere excesivă în puterea
faptelor omenești și în capacitatea
Bisericii de a mijloci pentru cei care
au părăsit această lume.

Mai mult decât un loc, purgatoriul ar
trebui considerat ca o stare de
îndepărtare temporară și dureroasă
de Dumnezeu, în care păcatele
veniale sunt iertate, înclinația spre
rău pe care păcatul o lasă în suflet
este purificată, iar „pedeapsa
temporală” datorată păcatului este
depășită. Păcatul nu numai că Îl
jignește pe Dumnezeu și îi face rău
păcătosului însuși, dar, prin
comuniunea sfinților, face rău
Bisericii, lumii, omenirii. Rugăciunea
Bisericii pentru cei morți restabilește
într-un fel ordinea și dreptatea: în
principal prin intermediul Sfintei
Liturghii, al milosteniei, al
indulgențelor și al operelor de
penitență (cf. Catehismul, 1032).



Teologii învață că în purgatoriu se
suferă mult, în funcție de situația
fiecăruia. Cu toate acestea, este o
durere cu sens, „o durere
binecuvântată” [16]. Prin urmare,
creștinii sunt invitați să caute
purificarea păcatelor în viața
prezentă prin pocăință, mortificare,
reparație și viață sfântă.

6. Copii care mor fără Botez

Biserica îi încredințează milei lui
Dumnezeu pe copiii care au murit
fără să fie botezați. Există motive
pentru a crede că Dumnezeu îi
primește într-un fel, fie datorită
marii afecțiuni pe care Isus a arătat-o
pentru copii (cf. Mc 10,14), fie pentru
că l-a trimis pe Fiul său cu dorința ca
toți oamenii să fie mântuiți (cf. 1 Tim
2, 4). În același timp, încrederea în
milostivirea divină nu este un motiv
pentru a amâna administrarea
Sacramentului Botezului copiilor
nou-născuți (CDC 867), care conferă o



configurație particulară cu Cristos:
„semnifică şi înfăptuieşte moartea
faţă de păcat şi intrarea în viaţa
Preasfintei Treimi prin configurarea
cu Misterul pascal” (Catehismul,
1239).

Paul O'Callaghan

Publicat inițial la 21 noiembrie 2012

Bibliografie de bază

Catehismul Bisericii Catolice,
988-1050.

Lecturi recomandate

Ioan Paul al II-lea, Cateheze asupra
Crezului IV: Credo en la vida eterna,
Palabra, Madrid 2000 (audiențe din
25 mai 1999 până în 4 august 1999).

Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
salvi, 30 noiembrie 2007.



Sfântul Josemaría, Omilia „Speranța
creștinului”, Prietenii lui Dumnezeu,
nr. 205-221.

[1] Cf. Sfântul Toma, Summa contra
gentiles, IV, 81.

[2] Cf. Sfântul Toma, Summa
Theologiae, III. Supliment, qq. 78-86.

[3] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nr. 48.

[4] Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
Salvi, 30 noiembrie 2007, nr. 45.

[5]Ibidem, nr. 12.

[6] Cfr. Ibidem, nr. 13-15, 28, 48.

[7] Sfântul Augustin, Confesiunile, nr.
1, 1, 1.

[8] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 221.

[9] Cf. Sfântul Augustin, Epistulae, 55,
9.



[10] Sfântul Toma, Summa Theologiae,
I, q. 12, a. 6, c.

[11] „Cu moartea, alegerea de viață
făcută de către om devine definitivă
– această viața a lui se află în fața
Judecătorului. Alegerea sa, care în
decursul întregii vieți a luat formă,
poate avea caracteristici diferite. Pot
să existe persoane care au distrus
total în ele însele dorința adevărului
și disponibilitatea la iubire. Persoane
în care totul a devenit minciună;
persoane care au trăit pentru ură și
au călcat în picioare în ele însele
iubirea. Aceasta este o perspectivă
teribilă, dar câteva figuri din însăși
istoria noastră lasă să discernem în
mod înspăimântător profiluri de
acest gen. În asemenea indivizi nu ar
mai fi nimic remediabil și
distrugerea binelui ar fi irevocabil:
aceasta se arată cu cuvântul iad”.
(Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
Salvi, nr. 45).



[12]Ibidem, 47.

[13] Sfântul Josemaría, Brazdă, nr. 889.

[14] De fapt, Benedict al XVI-lea în Spe
salvi spune că „unii teologi recenți
consideră că focul care arde și în
același timp salvează este Cristos
însuși, Judecătorul și
Mântuitorul” (Benedict al XVI-lea,
Enciclica Spe salvi, nr. 47).

[15]Cf DS 856, 1304.

[16] Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
salvi, 47.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-16-a-cred-in-invierea-mortilor-si-in-

viata-vesnica/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-16-a-cred-in-invierea-mortilor-si-in-viata-vesnica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-16-a-cred-in-invierea-mortilor-si-in-viata-vesnica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-16-a-cred-in-invierea-mortilor-si-in-viata-vesnica/

	Tema a 16-a: Cred în învierea morților și în viața veșnică
	1. Învierea morților
	2. Sensul creștin al morții
	3. Viața veșnică în comuniune intimă cu Dumnezeu
	4. Iadul ca respingere definitivă de Dumnezeu
	5. Purificarea necesară pentru întâlnirea cu Dumnezeu
	6. Copii care mor fără Botez
	Bibliografie de bază
	Lecturi recomandate


