
opusdei.org

Tema a 15-a: Biserica
și statul

Mântuirea înfăptuită de Cristos
și, în consecință, misiunea
Bisericii, se adresează omului
în integritatea sa, deci ca
persoană care trăiește în
societate.

23.11.2021

1. Misiunea Bisericii în lume

Mântuirea înfăptuită de Cristos și, în
consecință, misiunea Bisericii se
adresează omului în întregime: de
aceea, atunci când Biserica propune



doctrina sa socială, nu numai că nu
se abate de la misiunea sa, ci o
îndeplinește cu fidelitate. Mai mult,
evanghelizarea nu ar fi autentică
dacă nu ar ține cont de relația dintre
Evanghelie și comportamentul
personal, atât la nivel individual, cât
și la nivel social. În plus, Biserica
trăiește în lume și este logic și chiar
potrivit ca ea să se raporteze la
lumea aceasta într-un mod armonios,
respectând structura și scopul
propriu diferitelor organizații
umane.

Astfel, Biserica are misiunea, care
este, în același timp, și un drept, de a
se ocupa de problemele sociale; iar
atunci când face acest lucru, „nu
poate fi acuzată că și-a depășit
domeniul specific de competență, cu
atât mai puțin mandatul primit de la
Domnul” [1].

Misiunea Bisericii în acest domeniu
nu se limitează la a propune norme



etice. Este mai degrabă o chestiune
de a pune în evidență dimensiunea
evanghelică a vieții sociale, conform
întregului adevăr despre om, de a
preda o conduită conformă cu acest
adevăr și de a îndemna la împlinirea
ei.

De fapt, există o uniune profundă și
esențială între viața creștină și
propășirea umană: o legătură
antropologică, o legătură teologică și
o datorie de caritate [2]. Armonia
dintre ele nu implică însă
confundarea lor: scopul vieții
creștine este identificarea cu Cristos;
eliberarea pe care creștinismul o
propune pentru om este, în esență,
eliberarea de păcat, ceea ce
presupune, desigur, un angajament
în favoarea unor eliberări sectoriale 
[3]. Această distincție stă la baza
autonomiei realităților pământești.

Învățăturile Magisteriului în acest
domeniu nu se extind, prin urmare,



la aspecte tehnice și nici nu propun,
sisteme de organizare socială,
întrucât aceasta nu ține de misiunea
lor. Învățăturile Magisteriului
vizează doar formarea conștiințelor
și, prin urmare, nu împiedică
autonomia realităților pământești [4].

Așadar, Ierarhia Bisericii nu are un
rol direct în organizarea societății;
sarcina sa este de a preda și de a
interpreta în mod autentic principiile
morale din domeniul social. De
aceea, Biserica acceptă orice sistem
social în care se respectă demnitatea
umană; iar credincioșii au datoria de
a întâmpina Magisteriul social cu
adeziunea minții, a voinței și a
faptelor lor (cf. Lc 10,16; Catehismul,
nr. 2032 și 2037).

2. Relația dintre Biserică și
stat

Religia și politica sunt sfere distincte,
dar nu și separate, deoarece omul



religios și cetățeanul se contopesc în
aceeași persoană, care este chemată
să își îndeplinească atât îndatoririle
religioase, cât și pe cele sociale,
economice și politice. Cu toate
acestea, este necesar pentru
credincioși „să distingă corect între
drepturile şi îndatoririle ce le revin
ca membri ai Bisericii şi acelea care
le incumbă ca membri ai societăţii
umane. Să se străduiască să le
armonizeze între ele, amintindu-şi că
în orice lucru pământesc trebuie să
fie călăuziţi de conştiinţa creştină,
deoarece nici o activitate umană, nici
chiar în sfera celor vremelnice, nu
poate fi sustrasă stăpânirii lui
Dumnezeu” [5]. Se poate spune că
aceste cuvinte rezumă modul în care
catolicii ar trebui să trăiască
învățătura Domnului: „Dați Cezarului
ce este al Cezarului și lui Dumnezeu
ce este al lui Dumnezeu” (Mt 22,21).

Relația dintre Biserică și Stat
presupune, așadar, o distincție fără



separare, o unire fărăconfundare (cf.
Mt 22,15-21 și paralele). Această
relație va fi corectă și fructuoasă
dacă va urma trei principii
fundamentale: să accepte existența
unei sfere etice care precedă și
informează sfera politică; să distingă
misiunea religiei și a politicii; să
încurajeze colaborarea între aceste
două sfere.

a) Valorile morale trebuie să
informeze viața politică

Propunerea unui „stat etic”, care
pretinde să reglementeze
comportamentul moral al
cetățenilor, este o teorie respinsă pe
scară largă, deoarece conduce adesea
la totalitarism sau cel puțin implică o
tendință autoritară pronunțată. Nu
este de competența statului să decidă
ce este corect și ce este greșit; statul
are însă obligația de a căuta și de a
promova binele comun, iar pentru
aceasta, uneori, el trebuie să



reglementeze comportamentul
cetățenilor.

Această respingere a unui „stat etic”
nu trebuie să conducă însă la
eroarea opusă, adică la
„neutralitatea” morală a statului,
care în realitate nu există și nici nu
poate exista. De fapt, valorile morale
indică criteriile care favorizează
dezvoltarea integrală a persoanelor;
această dezvoltare, în dimensiunea
sa socială, face parte din binele
comun vremelnic, iar statul este
principalul responsabil pentru binele
comun. Statul trebuie, printre altele,
să promoveze comportamentul
moral al persoanelor, cel puțin în
viața socială.

b) Biserica și statul diferă în
natura și în scopurile lor.

Biserica a primit de la Cristos
mandatul apostolic: „Mergeți și faceți
ucenici din toate neamurile,



botezându-i în numele Tatălui și al
Fiului și al Sfântului Duh” ( Mt
28,19-20). Prin învățătura și
activitatea sa apostolică, Biserica
contribuie la buna rânduială a
lucrurilor pământești, astfel încât
acestea să-i servească omului pentru
a-și atinge scopul final și să nu îl
abată de la el.

Mijloacele pe care Biserica le
folosește pentru a-și îndeplini
misiunea sunt în primul rând
spirituale: predicarea Evangheliei,
administrarea sacramentelor,
rugăciunea. De asemenea, ea trebuie
să folosească și mijloace materiale,
adecvate naturii membrilor săi, care
sunt persoane umane (cf. Fapt 4,
32-37; 1 Tim 5,18); aceste mijloace
trebuie să fie întotdeauna în
conformitate cu Evanghelia. De
asemenea, Biserica are nevoie de
independență pentru a-și îndeplini
misiunea în lume, dar nu de o
preponderență de natură politică sau



economică (cf. Catehism, nr. 2246; 
Compendiu, nr. 426) [6].

Statul este o instituție care derivă din
sociabilitatea umană naturală.
Scopul său este binele comun
temporal al societății civile; acest
bine nu este doar material, ci și
spiritual, deoarece membrii societății
sunt persoane cu trup și suflet.
Progresul social necesită, pe lângă
mijloacele materiale, multe alte
bunuri cu caracter spiritual: pace,
ordine, justiție, libertate,securitate
etc. Aceste bunuri pot fi dobândite
numai prin exercitarea virtuților
sociale, pe care statul trebuie să le
promoveze și să le protejeze (de
exemplu, moralitatea publică).

Diferența dintre sfera religioasă și
cea politică implică faptul că statul
nu se bucură de „sacralitate” și nu ar
trebui să guverneze conștiințele,
deoarece fundamentul moral al
politicii se află în afara ei; în plus,



Biserica nu deține o putere politică
coercitivă; apartenența la ea, din
punct de vedere civil, este voluntară,
iar puterea sa are un caracter
spiritual și nu impune o soluție
politică unică. În acest fel, statul și
Biserica se conformează propriilor
funcții, ceea ce favorizează libertatea
religioasă și socială.

Două drepturi importante derivă din
aceasta: dreptul la libertate
religioasă, care constă în imunitatea
față de constrângerea statului în
materie religioasă; și dreptul
catolicilor la libertate de acțiune față
de ierarhie în chestiunile seculare,
dar cu obligația de a urma
Magisteriul (cf. CDC, 227). Mai mult,
Biserica, „predicând adevărul
evangheliei și luminând toate sferele
activității umane prin învățătura sa
și prin mărturia dată de creștini,
respectă și promovează și libertatea
politică și responsabilitatea
cetățenilor” [7].



c) Colaborarea dintre Biserică
și Stat

Distincția dintre Biserică și Stat nu
implică – așa cum s-a spus –
separarea lor totală și nici nu
înseamnă că Biserica trebuie să-și
reducă acțiunea la sfera privată și
spirituală. Cu siguranță,Biserica „nu
poate și nu trebuie să înlocuiască
statul. Dar nici nu poate și nici nu
trebuie să rămână pe margine în
lupta pentru dreptate” [8]. În acest
sens, Biserica are dreptul și datoria
„de a-și proclama doctrina socială, de
a-și îndeplini fără piedici misiunea
între oameni, precum și de a-și
exprima judecata morală, chiar
asupra unor lucruri care țin de
ordinea politică, atunci când acest
lucru este cerut de drepturile
fundamentale ale persoanei sau de
mântuirea sufletelor”[9].

Astfel, de exemplu, Biserica poate și
trebuie să semnaleze atunci când o



lege este nedreaptă întrucât
contravine legii naturale (legile
privind avortul sau divorțul), sau
atunci când anumite obiceiuri ori
situații sunt imorale, chiar dacă sunt
permise de autoritățile civile, sau
atunci când catolicii nu ar trebui să
susțină persoane sau partide ale
căror obiective sunt contrare legii lui
Dumnezeu și, prin urmare,
demnității persoanei umane și
binelui comun [10].

Atât Biserica, cât și activitatea
politică – exercitată de guvernanți
prin intermediul a diverse instituții
sau partide – sunt în slujba omenirii,
chiar dacă în moduri diferite, și „vor
îndeplini acest serviciu cu atât mai
eficient, spre binele tuturor, cu cât
cooperarea dintre ele va fi mai
sănătoasă și mai bună” [11].
Comunitatea politică (adică
societatea în ansamblul ei:
guvernanții și cetățenii unui anumit
stat) se pune în contradicție cu ea



însăși dacă ignoră Biserica, deoarece
obstrucționează drepturile și
îndatoririle unei părți a cetățenilor,
în special ale credincioșilor catolici.

Modalitățile practice de
reglementare a acestor relații pot
varia în funcție de circumstanțe: de
exemplu, în țările cu tradiție catolică
ele nu vor fi la fel ca în alte țări, în
care catolicii sunt minoritari.

Un aspect esențial de care trebuie să
se țină seama întotdeauna este
protejarea dreptului la libertate
religioasă [12].A asigura respectarea
acestui drept înseamnă a asigura
respectarea întregii ordini sociale.
Dreptul la libertate socială și civilă în
materie religioasă este sursa și
sinteza tuturor drepturilor omului 
[13].

În multe țări, Constituția (sau
sistemul de legi fundamentale care
reglementează sistemul de
guvernare al unui stat) garantează,



în linii mari, libertatea religioasă
pentru toți cetățenii și grupurile
religioase; prin acest canal, Biserica
poate găsi, de asemenea, suficientă
libertate pentru a-și îndeplini
misiunea, precum și spațiu pentru a-
și dezvolta inițiativele apostolice [14].

În plus, dacă este posibil, Biserica
încearcă să stabilească acorduri cu
statul, numite în general Concordate,
în care se convin soluții concrete
pentru chestiuni ecleziastice legate
de scopul statului: libertatea Bisericii
și a entităților sale de a-și exercita
misiunea, acorduri în materie
economică, sărbători etc.

3. Regimul problemelor mixte

Există materii (numite chestiuni
mixte), în privința cărora atât
Biserica cât și statul trebuie să
intervină pe baza scopurilor și
competențelor proprii fiecărei părți,
cum ar fi educația, căsătoria,



comunicarea socială, asistarea celor
nevoiași [15]. În aceste chestiuni,
colaborarea este deosebit de
necesară, astfel încât fiecare entitate
să își poată îndeplini misiunea fără a
fi obstrucționată de cealaltă [16].

a) Este de competența Bisericii să
reglementeze căsătoria catolicilor,
chiar dacă numai una dintre părțile
contractante este catolică; căsătoria
este un sacrament ale cărui norme
de administrare țin de competența
Bisericii, în timp ce statului îi revine
sarcina de a reglementa efectele sale
civile: regimul bunurilor între soți
etc. (cf. CDC, 1059). Statul are datoria
de ale recunoaște catolicilor dreptul
la încheierea unei căsătorii canonice.

b) Educația copiilor – inclusiv în
materie religioasă este de
competența părinților prin drept
natural; lor le revine misiunea de a
stabili tipul de educație pe care o
doresc pentru copiii lor și mijloacele



pe care le vor folosi în acest scop
(școală, cateheză etc.) [17]. În cazul în
care inițiativa părinților sau a
grupurilor sociale nu este suficientă,
statul trebuie să înființeze în mod
subsidiar propriile școli, respectând
în același timp dreptul părinților de a
îndruma educarea copiilor lor.

Acest drept include posibilitatea de a
promova și de a conduce școli în care
copiii lor să primească o educație
adecvată; ținând cont de funcția
socială a acestor școli, statul trebuie
să le recunoască și să le
subvenționeze [18]. Dreptul acesta al
părinților include, de asemenea,
posibilitatea ca copiii lor să
primească în școli – de stat sau nu – o
educație în conformitate cu
convingerile lor religioase [19].

Este responsabilitatea statului să
dicteze acele norme privitoare la
educație care sunt necesare pentru
binele comun (niveluri, grade,



accesul tuturor la educație, conținut
minim pentru obținerea gradelor
corespunzătoare, recunoașterea
diplomelor etc.). Este un gest de
tiranie ca statul să pretindă pentru
sine, chiar și indirect, monopolul
educației (cf. CDC, 797).

Este întotdeauna responsabilitatea
Bisericii să stabilească și să
supravegheze tot ceea ce privește
predarea și difuzarea religiei
catolice: programe, conținut, cărți,
adecvarea profesorilor. Acesta este
un aspect al puterii magisteriale,
care aparține ierarhiei, și un drept al
Bisericii, cel de a-și apăra și garanta
propria identitate, precum și
integritatea doctrinei sale. Prin
urmare,nimeni nu se poate intitula
profesor de doctrină catolică (în
școli, la orice nivel) dacă nu este
aprobat de autoritatea ecleziastică
(cf. CDC, 804-805).



c) Biserica are, de asemenea, dreptul
de a promova inițiative sociale
congruente cu misiunea sa religioasă
(spitale, mijloace de comunicare,
orfelinate, adăposturi) și de a
obținere cunoașterea de către stat a
acestor opere „catolice”, în aceleași
condiții ca și alte inițiative de acest
tip, promovate de persoane private
(scutiri de impozite, calificarea
personalului, subvenții, colaborarea
cu voluntari, posibilitatea de a
colecta donații etc.).

4. Laicitate și laicism

O problemă de mare actualitate este
distincția dintre laicitate și laicism.
Prin laicitate se înțelege că statul este
autonom în raport cu legile
ecleziastice, în timp ce laicismul
pretinde o autonomie a politicii în
raport cu ordinea morală și cu planul
divin însuși tinzând să închidă
religia în sfera pur privată. În acest
fel, se încalcă dreptul la libertatea



religioasă și se aduce atingere ordinii
sociale (cf. Compendiu, 572).
Laicitatea autentică evită două
extreme: impunerea unei teorii
morale care transformă societatea
civilă într-un stat etic [20] și
respingerea a priori a valorilor
morale provenite din sferele
culturale, religioase etc., valori care
sunt libere și nu trebuie gestionate
de cei aflați la putere [21].

De asemenea, ar trebui subliniat
faptul că este iluzoriu și nedrept să
se ceară credincioșilor să acționeze
în politică „ca și cum Dumnezeu nu
ar exista”. Este iluzoriu, deoarece toți
oamenii acționează pe baza
convingerilor lor culturale
(religioase, filosofice, politice etc.),
indiferent dacă acestea derivă sau nu
dintr-o credință religioasă; sunt, prin
urmare, convingeri care influențează
comportamentul social al cetățenilor.
Este nedrept, întrucât necredincioșii



aplică propriile doctrine, indiferent
de originea acestora.

A acționa în politică în conformitate
cu propria credință, dacă aceasta
este în concordanță cu demnitatea
persoanelor, nu înseamnă că politica
este supusă religiei; înseamnă că
politica este în serviciul persoanei și,
prin urmare, trebuie să respecte
cerințele morale, ceea ce este totuna
cu a spune că trebuie să respecte și
să promoveze demnitatea fiecărei
ființe umane. De asemenea, a trăi
angajamentul politic pentru un
motiv transcendent este în perfectă
concordanță cu natura umană,
stimulând, prin urmare, acest
angajament și producând rezultate
mai bune.

5. Pluralismul social al
catolicilor

Toate aceste idei sunt în concordanță
cu pluralismul legitim al catolicilor



în sfera socială. De fapt, aceleași
obiective utile pot fi atinse pe căi
diferite; prin urmare, este rezonabil
să existe un pluralism de opinii și
acțiuni pentru a atinge un obiectiv
social. Este firesc ca susținătorii unei
soluții să încerce în mod legitim să o
realizeze; cu toate acestea, nicio
opțiune nu are garanția de a fi
singura alternativă adecvată –
printre altele, pentru că politica
lucrează în mare măsură cu viitorul:
ea este arta de a realiza posibilul – și
cu atât mai puțin de a fi singura care
răspunde învățăturii Bisericii [22]:
„Nimănui nu-i este permis să
revendice exclusiv autoritatea
Bisericii în favoarea propriei opinii” 
[23].

În acest sens, toți credincioșii, în
special laicii, au dreptul să își vadă
recunoscută în Biserică autonomia
legitimă de a gestiona chestiunile
seculare în conformitate cu propriile
convingeri și preferințe, atâta timp



cât acestea sunt în acord cu doctrina
catolică. Totodată, ei au datoria de a
nu implica Biserica în deciziile și
acțiunile lor sociale personale,
evitând să prezinte aceste soluții ca
fiind soluții catolice [24].

Pluralismul nu este un rău mai mic,
ci un element pozitiv – ca și
libertatea – al vieții civile și
religioase. Este preferabil să
acceptăm diversitatea în chestiunile
seculare decât să obținem o
presupusă eficacitate prin
standardizarea alegerilor în
detrimentul libertății personale. Cu
toate acestea, pluralismul nu trebuie
confundat cu relativismul etic [25]. În
plus, un pluralism autentic necesită
un ansamblu de valori care să stea la
baza relațiilor sociale.

Pluralismul este admisibil din punct
de vedere moral atâta timp cât se
referă la decizii îndreptate spre
binele personal și social, dar nu și



dacă deciziile sunt contrare legii
naturale,ordinii publice și
drepturilor fundamentale ale
persoanelor (cf. Catehismul, 1901).
Evitând aceste cazuri extreme,
pluralismul în materie vremelnică ar
trebui să fie încurajat drept un bun
pentru viața personală, socială și
eclezială.

Enrique Colom

Publicat inițial la 21 noiembrie 2012

Bibliografie de bază

– Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

– Conciliul Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 74-76; și Decretul Dignitatis
humanae, nr. 1-8; 13-14. Dignitatis
humanae, nr. 1-8; 13-14.



– Sf. Ioan Paul al II-lea, Exortația
apostolică Christifideles Laici, 30
decembrie 1988, nr. 36-44.

Lecturi recomandate

– Sfântul Josemaría, Omilia „Iubind
lumea cu pasiune”, în Convorbiri cu
Mons. Escrivá de Balaguer, nr.
113-123.

– Congregația pentru Doctrina
Credinței, Notă doctrinală privind
unele chestiuni referitoare la
angajamentul și comportamentul
catolicilor în viața politică, 24
noiembrie 2002.

– Compendiu de doctrină socială a
Bisericii, nr. 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.



NOTE

[1] Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Sollicitudo rei socialis, 30 decembrie
1987, 8. Cf. Sf. Paul al VI-lea,
Exortația apostolică Evangelii
nuntiandi, 8 decembrie 1975, nr. 29 și
30; Sf. Ioan Paul al II-lea, Discurs la
Puebla, III; Enciclica Redemptor
Hominis, 4 martie 1979, nr. 15; 
Compendiu, nr. 64 și 71.

[2] Cf. Sf. Paul al VI-lea, Exortația
apostolică Evangelii nuntiandi, nr. 31.
Unirea umanului cu divinul este
foarte caracteristică pentru Opus Dei:
fondatorul său spunea că întreaga
viață a credincioșilor săi este „o
slujire cu scopuri exclusiv
supranaturale, pentru că Opus Dei
nu este și nu va fi niciodată, și nici nu
poate fi vreodată, un instrument
vremelnic; dar este în același timp o
slujire omenească, pentru că nu
faceți altceva decât să încercați să
atingeți perfecțiunea creștină în



lume, în mod curat, prin acțiunea
voastră liberă și responsabilă în toate
domeniile de activitate civică. O
slujire cu sacrificiu de sine, care nu
înjosește, ci educă, care lărgește
inima – o face mai romană, în sensul
cel mai înalt al cuvântului – și o
determină să caute onoarea și binele
oamenilor din fiecare țară: pentru ca
în fiecare zi să fie pe lume mai puțini
săraci, mai puțini ignoranți, mai
puține suflete fără credință, mai
puțini oameni disperați, mai puține
războaie, mai puțină nesiguranță,
mai multă caritate și mai multă
pace” (Sfântul Josemaría, Scrisoare
31 mai 1943, nr. 1, în J.L. Illanes, F.
Ocáriz, P. Rodríguez, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p. 178).

[3] Cf. Sf. Paul al VI-lea, Exortația
apostolică Evangelii nuntiandi, nr. 9,
33-35; Congregația pentru Doctrina
Credinței, Inst. Libertatis conscientia,
23-III-1986, nr. 23.



[4] Vorbind despre valorile care
favorizează dezvoltarea demnității
umane, Compendiul afirmă:
„Respectarea autonomiei legitime a
realităţilor pământeşti face ca
Biserica să nu-şi rezerve competenţe
specifice de ordin tehnic şi temporar,
dar nu o împiedică să intervină şi să
arate clar cum, în diferite alegeri ale
omului, sunt afirmate aceste valori
sau, invers, sunt negate” (Compendiu
de doctrină socială a Bisericii, nr.
197). Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 36 și 42; Sf. Paul
al VI-lea, Enciclica Populorum
Progressio, 26-III-1967, nr. 13; Sf.
Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Sollicitudo Rei Socialis, nr. 41; 
Compendiul, nr. 68 și 81.

[5] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nr. 36; cf. Catehismul,nr.
912.



[6] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 76;
DeclarațieDignitatis Humanae, nr. 13.

[7] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 76.

[8] Benedict al XVI-lea, Enciclica Deus
Caritas Est, 25 decembrie 2005, nr.
28. Cf. Benedict al XVI-lea, Discurs la
Verona, 19 octombrie 2006.

[9] Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 76.

[10] Cf. Ibidem, nr. 40 și 41.

[11] Cf. Compendiu, nr. 425.

[12] Acest drept nu constă în libertatea
omului în fața lui Dumnezeu de a
alege o religie sau alta, deoarece
există o singură religie adevărată, iar
omul are obligația de a căuta
adevărul și,odată ce l-a găsit, de a-l
îmbrățișa (cf. Conciliul Vatican II,
Declarația Dignitatis humanae, nr. 1).



Dreptul la libertatea religioasă
„constă în faptul că toți oamenii
trebuie să fie imuni la orice
constrângere, fie din partea unor
persoane private, fie din partea unor
grupuri sociale sau a oricărei alte
puteri umane, și aceasta în așa fel
încât în materie religioasă nimeni să
nu fie obligat să acționeze împotriva
conștiinței sale sau împiedicat să
acționeze în conformitate cu ea în
privat și în public, singur sau în
asociere cu alții, în limitele
cuvenite” (Conciliul Vatican II,
Declarația Dignitatis humanae, nr. 2).
„Respectarea de către stat a dreptului
la libertate religioasă este un semn
de respect pentru alte drepturi
fundamentale ale omului, pentru că
este recunoașterea implicită a
existenței unei ordini care depășește
dimensiunea politică a existenței, o
ordine care se naște din sfera
deliberă adeziune la o comunitate de
mântuire anterioară statului” (Sf.
Ioan Paul al II-lea, Discurs, 9 ianuarie



1989, nr. 6). Se spune că comunitatea
de mântuire este anterioară statului,
deoarece persoana se alătură
acesteia în vederea unui scop care se
află pe un plan mai înalt decât
scopurile comunității politice.

[13] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Centesimus Annus, 1 mai 1991, nr. 47.
Dreptul la libertate în materie
religioasă „este legat de toate
celelalte libertăți”; de fapt, toate „îl
revendică ca fundament” (Sf. Ioan
Paul al II-lea, Discurs, 23-III-91, nr. 2).

[14] Cf. Conciliul Vatican II, Declarația 
Dignitatis humanae, nr. 13.

[15] Ori de câte ori circumstanțele o
permit, Sfântul Scaun stabilește
relații diplomatice cu statele pentru a
menține un canal permanent de
dialog asupra chestiunilor de interes
pentru ambele părți (cf. Compendiu,
nr. 427).



[16] Prin urmare, ar trebui să se
susțină în mod clar că „nu este
adevărat că există opoziție între a fi
un bun catolic și a servi cu fidelitate
societatea civilă. La fel cum nu există
niciun motiv pentru ca Biserica și
Statul, în exercitarea legitimă a
autorității proprii lor, să se
ciocnească în fața misiunii pe care
Dumnezeu le-a încredințat-
o” (Sfântul Josemaría, Brazdă, nr.
301).

[17] „Dreptul și datoria de a educa sunt
pentru părinți primordiale și
inalienabile” (Catehismul, nr. 2221).
Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, 22 noiembrie
1981, nr. 36.

[18] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Ex. ap. 
Familiaris consortio, nr. 40.

[19] „Fiind cei dintâi răspunzători de
educaţia copiilor lor, părinţii au
dreptul să aleagă pentru ei o şcoală
care corespunde propriilor lor



convingeri. Acest drept este
fundamental. Părinţii au datoria, pe
cât posibil, să aleagă şcolile care îi
vor sprijini cel mai bine în misiunea
lor de educatori creştini. Puterea
publică are îndatorirea să garanteze
acest drept al părinţilor şi să asigure
condiţii reale pentru exercitarea
lui” (Catehismul,nr. 2229).

[20] Cf. Sf. Paul al VI-lea, Scrisoarea
apostolicăOctogesima adveniens, 14
mai 1971, nr. 25; Sf. Ioan Paul al II-
lea, Enciclica Centesimus annus, nr.
25.

[21] Cf. Congregația pentru Doctrina
Credinței, Notă doctrinală asupra
anumitor chestiuni privind
angajamentul și comportamentul
catolicilor în viața politică, 24
noiembrie 2002, nr. 6;Compendiu, nr.
571.

[22] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 75; Sf. Paul al VI-



lea, Scrisoarea apostolică Octogesima
Adveniens, nr. 50; Compendiu, nr. 417.

[23] Ibidem, nr. 43.

[24] Cf. Sfântul Josemaría, Convorbiri,
nr. 117.

[25] „O concepție relativistă a
pluralismului nu are nimic de-a face
cu libertatea legitimă a cetățenilor
catolici de a alege, dintre opiniile
politice compatibile cu credința și cu
legea morală naturală, pe cea care,
potrivit propriilor criterii, se
conformează cel mai bine cerințelor
binelui comun. Libertatea politică nu
se bazează și nici nu se poate baza pe
ideea relativistă că toate concepțiile
despre binele omului sunt la fel de
adevărate și au aceeași valoare, ci pe
faptul că activitățile politice vizează,
de la caz la caz, realizarea extrem de
concretă a adevăratului bine uman și
social într-un anumit context istoric,
geografic, economic,tehnologic și
cultural. Pluralitatea orientărilor și a



soluțiilor, care trebuie să fie în orice
caz acceptabile din punct de vedere
moral, rezultă tocmai din concretețea
faptelor particulare și din
diversitatea
circumstanțelor” (Congregația
pentru Doctrina Credinței, Notă
doctrinală privind anumite chestiuni
referitoare la angajamentul și
comportamentul catolicilor în viața
politică, 24 noiembrie 2002, nr. 3). Cf.
Compendiu, nr. 569 și 572.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-15-a-biserica-si-statul/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-15-a-biserica-si-statul/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-15-a-biserica-si-statul/

	Tema a 15-a: Biserica și statul
	1. Misiunea Bisericii în lume
	2. Relația dintre Biserică și stat
	a) Valorile morale trebuie să informeze viața politică
	b) Biserica și statul diferă în natura și în scopurile lor.
	c) Colaborarea dintre Biserică și Stat
	3. Regimul problemelor mixte
	4. Laicitate și laicism
	5. Pluralismul social al catolicilor
	NOTE


