
opusdei.org

Tema a 14-a: Istoria
Bisericii

Biserica continuă și dezvoltă în
istorie misiunea lui Cristos,
condusă de Duhul Sfânt. În
istoria Bisericii există o
întrepătrundere între divin și
uman.

02.11.2021

1. Biserica în istoria
omenească

Biserica menține prezența lui Cristos
în istoria umană; ea ascultă de



mandatul apostolic, pronunțat de
Isus înainte de a se înălța în Rai:
„Mergeţi, şi faceţi ucenici din toate
naţiunile, botezându-i în numele
Tatălui şi al Fiului şi al Sfântului Duh,
învăţându-i să ţină toate câte v-am
poruncit. Şi iată, eu sunt cu voi în
toate zilele, până la sfârşitul
lumii” (Mt 28, 19-20). În istoria
Bisericii există, prin urmare, o
întrepătrundere, uneori dificilă de
separat, între aspectele divine și
umane.

Într-adevăr, proiectând o privire
asupra istoriei Bisericii, sunt mai
multe aspecte care surprind
observatorul, chiar și necredinciosul:

a) unitatea în timp și spațiu
(catolicitate): Biserica Catolică a
rămas aceeași de-a lungul a două
milenii, cu aceeași doctrină și
aceleași elemente fundamentale:
unitate de credință, de sacramente,
de ierarhie (prin succesiune



apostolică); în plus, în toate
generațiile, a adunat bărbați și femei
din cele mai diverse popoare și
culturi și din zonele geografice ale
întregului pământ;

b) acțiunea misionară: Biserica, în
toate timpurile și în toate locurile, s-a
folosit de cele mai deosebite
evenimente și fenomene istorice
pentru a predica Evanghelia, de
asemenea, chiar și în situațiile cele
mai potrivnice;

c) capacitatea, în fiecare generație,
de a aduce roade de sfințenie printre
oameni din toate popoarele și
condițiile;

d) o putere izbitoare de recuperare
din crize, uneori de mare gravitate.



2. Antichitatea creștină (până
în 476, anul căderii
Imperiului Roman de Apus).

Din secolul I, creștinismul a început
să se răspândească, sub îndrumarea
Sfântului Petru și a apostolilor și apoi
a urmașilor lor. Prin urmare, există o
creștere progresivă a credincioșilor
în Cristos, în special în interiorul
limitelor Imperiului Roman: la
începutul s. IV erau aproximativ 15%
din populația teritoriului roman,
fiind concentrați în orașe și în partea
de est a imperiului. Oricum, noua
religie s-a răspândit și dincolo de
aceste granițe: în Armenia, Arabia,
Etiopia, Persia, India.

Puterea politică romană a văzut un
pericol în creștinism, prin faptul că
acesta din urmă a revendicat un
spațiu de libertate în conștiința
oamenilor, față de autoritatea de stat;
urmașii lui Cristos au avut de îndurat
numeroase persecuții, ceea ce le-a



pricinuit multora martiriul: ultima și
cea mai crudă, a avut loc la începutul
s. IV din porcunca împăraților
Dioclețian și Galerius.

În anul 313 împăratul Constantin I,
favorabil noii religii, le-a acordat
creștinilor libertatea de a-și
mărturisi credința și a inițiat o
politică foarte binevoitoare față de
ei. Cu împăratul Teodosie I (379-395)
creștinismul a devenit religia oficială
a Imperiului Roman. Între timp, la
sfârșitul s. IV, creștinii, constituiau
deja majoritatea populației
imperiului roman.

În s. IV Biserica a trebuit să se
confrunte cu o puternică criză
internă: chestiunea ariană. Arius,
preotul din Alexandria, în Egipt, a
susținut teorii heterodoxe, prin care
a negat divinitatea Fiului, care
pentru el era, în schimb, prima
dintre ființele create, superioară
celorlalte; divinitatea Duhului Sfânt a



fost, de asemenea, tăgăduită de către
arienii. Criza doctrinală, cu care s-au
împletit deseori intervențiile politice
ale împăraților, a tulburat Biserica
peste 60 de ani; a fost rezolvată
datorită primelor două concilii
ecumenice, – primul din Nicea (325)
și primul din Constantinopol (381) –,
în care a fost condamnat arianismul,
a fost proclamată solemn divinitatea
Fiului (consubstantialis Patri, în
greacă homoousios) și a Duhului
Sfânt și s-a compus simbolul niceo-
constantinopolitan (crezul).
Arianismul a supraviețuit până în s.
VII, pentru că misionarii arieni au
reușit să convertească la crezul său
multe popoare germanice, care doar
puțin câte puțin au trecut la
catolicism.

În sec. al V-lea au existat, în schimb,
două erezii cristologice, care au avut
efectul pozitiv de a împinge Biserica
să aprofundeze dogma, formulând-o
în mod mai precis. Prima dintre



aceste erezii este nestorianismul,
doctrină care afirmă existența în
Cristos a două persoane, pe lângă
două naturi; a fost condamnat de
Conciliul din Efes (431), care a
reafirmat unicitatea persoanei lui
Cristos. De la nestorieni derivă
bisericile siro-orientale și malabare,
încă despărțite de Roma. Cealaltă
erezie a fost monofizismul, care
afirma, de fapt, existența în Cristos a
unei singure naturi: cea divină.
Conciliul de la Calcedon (451) a
condamnat monofizismul și a
afirmat că în Cristos există două
naturi: divină și umană, unite în
persoana Cuvântului, fără confuzie
sau mutație (împotriva
nestorianismului), fără diviziune sau
separare (împotriva
monofizismului): acestea sunt cele
patru adverbe ale Conciliului din
Calcedon: fără amestecare, fără
schimbare, fără împărţire, fără
despărţire. Din monofizism derivă
bisericile coptice, siro-occidentale,



armene și etiopiene, separate de
Biserica Catolică.

În primele secole ale istoriei
creștinismului, asistăm la o mare
înflorire a literaturii creștine, atât
omiletică, cât și teologică și
spirituală: sunt lucrările Părinților
Bisericii, de o importanță deosebită
în reconstrucția tradiției. Cei mai
relevanți în Occident au fost Sfântul
Irineu din Lyon, Sfântul Ilarie de
Poitiers, Sfântul Ambrozie din
Milano, Sfântul Ieronim și Sfântul
Augustin; în Răsărit, Sfântul
Atanasie, Sfântul Vasile, Sfântul
Grigorie de Nazianz, Sfântul Grigore
de Nyssa, Sfântul Ioan Gură de Aur,
Sfântul Chiril din Alexandria și
Sfântul Chiril din Ierusalim.



3. Evul Mediu (până în 1492,
anul sosirii lui Cristofor
Columb în America)

În 476 a căzut Imperiul Roman de
Apus, care a fost invadat de o serie
de popoare germanice, altele ariene,
altele păgâne. Misiunea Bisericii din
secolele următoare a fost să
evanghelizeze și să contribuie la
civilizarea acestor popoare și mai
târziu a slavilor, vikingilor și
maghiarilor. Evul Mediu timpuriu
(până în anul 1000) a fost, fără
îndoială, o perioadă dificilă pentru
continentul european, din cauza
situației de violență politică, sărăcire
socială, decădere culturală și regresie
economică, datorată invaziilor
continue (care durează până în
secolul al X-lea). Acțiunea Bisericii a
reușit, încetul cu încetul, să ducă
aceste popoare tinere către o nouă
civilizație, care își va atinge
splendoarea în ss. XII-XIV.



În s. VI s-a născut monahismul
benedictin, care a garantat, în jurul
mănăstirilor, insule de pace, liniște,
cultură și prosperitate. În s. VII a
avut o importanță deosebită pe tot
continentul acțiunea misionară a
călugărilor irlandezi și scoțieni, iar în
secolul al VIII-lea, cea a
benedictinilor englezi. În acest ultim
veac, s-a încheiat etapa patristică,
odată cu ultimii doi Părinți ai
Bisericii, Sfântul Ioan Damaschinul,
în Orient, și Sfântul Beda
Venerabilul, în Vest.

În ss. VII-VIII, s-a născut în Peninsula
Arabă religia islamică; după moartea
lui Mohamed, arabii s-au lansat într-
o serie de războaie de cucerire, care
au dus la formarea unui vast
imperiu: printre altele, au subjugat
popoarele creștine din Africa de
Nord și din Peninsula Iberică și au
separat lumea bizantină de cea
latino-germanică. Pentru
aproximativ 300 de ani, au fost un



flagel pentru popoarele Europei
mediteraneene, din cauza
incursiunilor, raidurilor, jafurilor și
deportărilor sistematice și continue.

La sfârșitul secolului al VIII-lea,
puterea temporală a papalității a fost
instituționalizată (Statele Pontificale),
aceasta existând deja de fapt, de la
sfârșitul s. VI. A apărut pentru a
umple vidul de putere creat în Italia
centrală din pricina dezinteresului
puterii imperiale bizantine, nominal
suverană în regiune, dar incapabilă
să asigure administrarea și apărarea
populației. Cu trecerea timpului,
papii și-au dat seama că o anumită
putere temporală era o garanție
efectivă a independenței față de
diferitele puteri politice (împărați,
regi, domnii feudali).

În noaptea de Crăciun a anului 800,
imperiul a fost restaurat în Occident
(Sfântul Imperiu Roman): Papa l-a
încoronat pe Carol cel Mare în



Bazilica Sfântului Petru. Astfel s-a
născut un stat catolic cu aspirații
universale, caracterizat printr-o
accentuată sacralizare a puterii
politice și o împletire complexă între
politică și religie, care va dura până
în 1806.

În s. X, papalitatea a suferit o criză
gravă din cauza interferențelor
familiilor nobile din Italia centrală în
alegerea papei (Secolul de Fier) și, în
general, pentru că regii și feudalii au
preluat numirea a mai multor funcții
bisericești. Reacția papală față de
această grea situație a avut loc în s.
XI, prin „reforma gregoriană” și așa-
numita „problema a investiturii”,
prin care ierarhia ecleziastică a
reușit să recupereze spații largi de
libertate față de puterea politică.

În anul 1054, patriarhul
Constantinopolului, Mihail Cerularie,
a săvârșit separarea definitivă a
grecilor de Biserica Catolică (Schisma



din Est): a fost ultimul episod dintr-o
serie de fracturi și dispute deja
începute în s. V, și s-a datorat, în
mare parte, interferențelor severe a
împăraților romani din Est în viața
Bisericii („cezaropapism”). Această
schismă a afectat popoarele
dependente de această patriarhie.

Încă de la începutul secolului al XI-
lea, republicile italiene maritime,
punând o limită agresiunilor
islamice, au preluat controlul
Mediteranei: la sfârșitul secolului,
creșterea puterii militare a țărilor
creștine a avut ca expresie
fenomenul cruciadelor în Țara Sfântă
(1096-1291), expediții războinice cu
caracter religios, al căror scop era
cucerirea sau apărarea
Ierusalimului.

Secolele al XIII-lea și al XIV-lea sunt
martorele apogeului civilizației
medievale, cu mari realizări
teologice și filozofice (marea



scolastică: Sfântul Albert cel Mare,
Sfântul Toma din Aquino, Sfântul
Bonaventura, Fericitul Duns Scotus),
literare și artistice. În ceea ce
privește viața religioasă, este de
mare importanță apariția, la
începutul s. XIII, a ordinelor
mendicante (franciscani, dominicani
etc.).

Confruntarea dintre papalitate și
imperiu, care începuse deja cu
„problema investiturii”, urmată de
diverse episoade din ss. XII și XIII, s-a
încheiat cu slăbirea ambelor
instituții: imperiul a fost redus,
practic, la un stat german, iar
papalitatea a suferit o remarcabilă
criză: din 1305 până în 1377 locul de
reședință al papei s-a transferat de la
Roma la Avignon, în sudul Franței și,
la scurt timp după întoarcerea la
Roma, în anul 1378, a început Marea
Schismă occidentală: o situație foarte
delicată, cu apariția a doi papi în
concurență, apoi trei (ascultarea



romană și respectiv, din Avignon și
din Pisa), în timp ce lumea catolică a
vremii a rămas nedumerită, fără să
știe care pontif era cel legitim.
Biserica fost în măsură să depășească
și această grea încercare și unitatea a
fost restaurată odată cu Conciliul de
la Constanţa (Konstanz) (1415-1418).

În 1453, turcii otomani, musulmani,
au cucerit Constantinopolul, punând
astfel capăt istoriei vechiului Imperiu
Roman de Răsărit (395-1453) și a
cucerit Balcanii, care au rămas patru
secole sub stăpânirea lor.

4. Epoca modernă (până în
1789, anul începutului
Revoluției franceze)

Epoca modernă se deschide odată cu
sosirea lui Cristofor Columb în
America, eveniment care, împreună
cu explorările din Africa și Asia, a
condus la colonizarea europeană a
altor părți ale lumii. Biserica a



profitat de acest fenomen istoric,
pentru a răspândi Evanghelia pe
continentele extraeuropene: se ivesc
misiunile din Canada și Louisiana,
colonii franceze, din America
spaniolă, din Brazilia portugheză, din
regatul Congo, din India, Indochina,
China, Japonia, Filipine. Pentru a
coordona aceste eforturi spre
răspândirea credinței, Sfântul Scaun
a înființat Sacra Congregatio de
Propaganda Fide în 1622.

În timp ce catolicismul se răspândea
în zone geografice unde Evanghelia
nu fusese niciodată predicată până
atunci, Biserica a suferit o gravă
criză pe bătrânul continent:
„reforma” religioasă susținută de
Martin Luther, Ulrich Zwingli, Jean
Calvin (fondatori ai diferitelor
ramuri ale protestantismului),
împreună cu schisma provocată de
regele Angliei, Henric al VIII-lea
(anglicanism), care a condus la
separarea religioasă a unor regiuni



întinse: Scandinavia, Estonia și
Letonia, o mare parte din Germania,
Olanda, jumătate din Elveția, Scoția,
Anglia, pe lângă teritoriile coloniale
deja deținute sau cucerite ulterior
(Canada, America de Nord, Indiile de
Vest, Africa de Sud, Australia, Noua
Zeelandă). Reforma protestantă
poartă grava responsabilitate a
ruperii vechii unități religioase din
lumea creștină occidentală,
provocând fenomenul
confesionalizării, adică, separarea
socială, politică și culturală a Europei
și a unora dintre aceste colonii în
două domenii: catolic și protestant.
Acest sistem s-a cristalizat în formula
cuius regio, eius et religio, prin care
indivizii erau siliți să urmeze religia
prințului. Acea confruntare dintre
aceste două lumi a dus la fenomenul
războaielor religioase, care au afectat
în special Franța, teritoriile
germanice, Anglia, Scoția și Irlanda și
care poate fi considerată finalizată
numai cu pacea westfalică (1648) pe



continent și cu capitularea
Limerickului (1692) în Insulele
Britanice.

Biserica Catolică, deși devastată de
criză și de despărțirea de atâtea
orașe în câteva decenii, a găsit
energii neașteptate ca să reacționeze
și să înceapă să facă o adevărată
reformă: acest proces istoric a luat
numele de Contrareforma, a cărui
culme este celebrarea Conciliului din
Trento (1545-1563), în cadrul căruia
au fost clar proclamate unele
adevăruri dogmatice, contestate de
protestanți (canonul Scripturilor,
sacramentele, justificarea, păcatul
original, etc.) și au fost luate, de
asemenea, decizii disciplinare, care
au făcut ca Biserica să se întărească
și să devină mai compactă (de
exemplu, instituirea seminariilor și
obligația de ședere a episcopilor în
propria lor dieceză). Mișcarea
Contrareformei s-a folosit și de
activitatea multor ordine religioase



fondate în s. XVI: este vorba de
inițiativele de reformă în domeniul
mendicanților (capucini, carmelitani
desculți) sau institute călugărești de
clerici (iezuiți, teatini, barnabiți etc.).
Astfel Biserica, grație muncii
misionare, a ieșit reînnoită din acea
criza profundă, s-a consolidat și a
fost capabilă să compenseze
pierderea unor regiuni europene, cu
o răspândire cu adevărat universală.

În s. XVIII, Biserica a trebuit să lupte
împotriva a doi dușmani: regalismul
și Iluminismul. Primul a mers mână
în mână cu dezvoltarea monarhiei
absolute: sprijiniți de organizarea
unei moderne birocrații, suveranii
statelor europene au reușit să
instituie un sistem de putere
autocratică și întinsă, eliminând
barierele interpuse (instituții de
origine medievală, cum ar fi sistemul
feudal, privilegiile bisericești,
drepturile orașelor etc.). În acest
proces de centralizare a puterii,



monarhii catolici au avut tendința de
a invada sfera jurisdicției bisericești,
în încercarea de a crea o Biserică
supusă și docilă față de puterea
regelui: este un fenomen care a luat
nume diferite în funcție de state: 
regalism în Portugalia și Spania, 
galicanism în Franța, iosefinism pe
teritoriile Habsburgilor (Austria,
Boemia, Slovacia, Ungaria, Slovenia,
Croația, Lombardia, Toscana, Belgia),
jurisdicționalism în Napoli și Parma.
Acest fenomen a culminat cu
expulzarea iezuiților de către multe
guverne și cu presiunea
amenințătoare asupra papalității
pentru a suprima acest ordin (așa
cum s-a și întâmplat în 1773).

Celălalt dușman pe care Biserica l-a
întâlnit în s. XVIII a fost Iluminismul,
o mișcare în primul rând filozofică,
care a avut un mare succes printre
clasele conducătoare: are ca fundal
un curent cultural care înalță
rațiunea și natura și, în același timp,



critică nediscriminatoriu tradiția.
Este un fenomen foarte complex,
care prezintă, în orice caz, tendințe
materialiste puternice, o exaltare
naivă a științelor, respingerea religiei
revelate în numele deismului sau
neîncrederii, un optimism naiv
despre bunătatea naturală a omului,
un antropocentrism excesiv, o
încredere utopică în progresul
umanității, o răspândită ostilitate
împotriva Bisericii Catolice, o
atitudine de suficiență și dispreț față
de trecut și o tendință constantă de a
face reducții simpliste în căutarea
modelelor explicative ale realității.
Este, pe scurt și în bună măsura, la
originea multor ideologii moderne,
care au o viziune reducționistă a
realității eliminând din înțelegerea
omenească revelația supranaturală,
spiritualitatea omului și, în cele din
urmă, dorul căutării de adevăruri
ultime ale persoanei și ale lui
Dumnezeu.



În secolul al XVIII-lea au fost fondate
primele loji masonice: o bună parte
dintre ele și-au asumat clar atitudini
și activități anticatolice.

5. Epoca contemporană (din
1789)

Revoluția franceză, care a început cu
contribuția decisivă a clerului de jos,
a degenerat repede în atitudini de
galicanism extrem, ajungând la
producerea schismei Bisericii
constituționale și apoi asumarea de
poziții clar anticristiene (instaurarea
cultului Ființei Supreme, desființarea
calendarului creștin etc.), până la
atingerea unei sângeroase persecuții
față de Biserică (1791-1801): Papa
Pius al VI-lea a murit în 1799
prizonier al revoluționarilor
francezi. Ascensiunea la putere a lui
Napoleon Bonaparte, un om
pragmatic, a adus pacea religioasă,
odată cu Concordatul din 1801. Mai
târziu, însă, au apărut dezacorduri



cu Pius al VII-lea datorită
intruziunilor continue ale
guvernului francez în viața Bisericii:
drept urmare, Papa a fost luat
prizonier de Bonaparte aproximativ
timp de cinci ani.

Odată cu restaurarea monarhiilor
absolutiste (1815), Biserica s-a întors
la o perioadă de pace și liniște,
favorizată și de către romantism,
gândire răspândită în prima
jumătate din secolul al XIX-lea. Cu
toate acestea, în curând, s-a conturat
o ideologie nouă, profund opusă
catolicismului: liberalismul
republican, moștenitorul idealurilor
Revoluției Franceze, care a reușit
treptat să se afirme politic,
promovând stabilirea unei legislații
discriminatorii sau prigonitoare
împotriva Bisericii. Liberalismul s-a
alăturat în mai multe țări
naționalismului, iar mai târziu, în a
doua jumătate a secolului, s-a aliat cu
imperialismul și cu pozitivismul,



care au contribuit ulterior la
decreșninărea societății. În același
timp, ca reacție la nedreptățile
sociale cauzate de legislația liberală,
s-au născut și s-au răspândit o serie
de ideologii, menite să devină
purtătoare de cuvânt ale aspirațiilor
claselor oprimate de noul sistem
economic: socialismul utopic,
socialismul „științific”, comunismul,
anarhismul, toate unite prin proiecte
de revoluție socială și în a căror bază
se află o filozofie materialistă.

Catolicismul din s. XIX, nu numai că
a pierdut protecția statului în
aproape toate țările, ci a început să
se confrunte cu adversitatea statului;
iar în 1870 s-a încheiat puterea
temporală a papilor, odată cu
cucerirea italiană a Statelor
Pontificale și unificarea Peninsulei.
În același timp, însă, Biserica a știut
să profite de această criză, pentru a
consolida unirea tuturor catolicilor
în jurul Sfântului Scaun și pentru a



se elibera de intruziunile din partea
statelor în organizarea internă a
Bisericii, spre deosebire de cele
întâmplate în perioada monarhiilor
confesionale din epoca modernă.
Apogeul acestui fenomen a fost
declarația solemnă, în 1870, a dogmei
infailibilității papei de către Conciliul
Vatican I, reunit în timpul
pontificatului lui Pius al IX-lea
(1846-1878). În acest secol, viața
Bisericii s-a caracterizat printr-o
mare expansiune misionară (în
Africa, Asia și Oceania), datorită unei
înființări masive de congregații
călugărești feminine active și
organizării unui vast apostolat laic.

În s. XX Biserica s-a confruntat cu
numeroase provocări: Pius al X-lea a
trebuit să se lupte împotriva
tendințelor teologice moderniste din
interiorul propriului corp ecleziastic.
Aceste curente au fost caracterizate,
în manifestările lor radicale, printr-
un imanentism religios, care, deși a



menținut formulările tradiționale ale
credinței, le-a golit de conținut.
Benedict al XV-lea s-a confruntat cu
furtuna Primului Război Mondial,
reușind să mențină o politică de
imparțialitate între adversari și să
detrmine dezvoltarea unei activități
umanitare în favoarea prizonierilor
de război și a populației afectate de
catastrofa belică. Pius al XI-lea s-a
opus totalitarismelor de diferite
feluri, care au prigonit mai mult sau
mai puțin deschis pe Biserica în
timpul pontificatului său:
comunismul în Uniunea Sovietică și
în Spania, național-socialismul în
Germania, fascismul în Italia, cel cu
inspirație masonică din Mexic. Mai
mult, acest papă a favorizat
promovarea clerului și a
episcopatului local pe pământurile
misiunilor africane și asiatice, care,
continuată ulterior de succesorul
său, Pius al XII-lea, a permis Bisericii
să apară în perioada decolonizării ca
un element autohton și nu străin.



Pius al XII-lea a trebuit să înfrunte
cumplitul calvar al celui de-al Doilea
Război Mondial, timp în care a
acționat în diverse moduri pentru
salvarea de persecuția național-
socialistă a cât mai multor evrei (se
calculează că Biserica Catolică a
scăpat aproximativ 800.000). Precaut
și realist, el nu a considerat oportun
să declanseze o plângere
internațională, deoarece acest lucru
ar fi agravat și situația grea a
catolicilor persecutați în mai multe
dintre teritoriile ocupate de germani
și ar fi avut consecința de a anula
posibilitatea de a interveni în
favoarea evreilor. Multe înalte
personalități ale lumii israelite au
recunoscut public, după război,
marile merite ale acestui papă în
raport cu poporul lor.

Ioan al XXIII-lea a convocat Conciliul
Vatican II (1962-1965), care a fost
încheiat de Paul al VI-lea și care a
deschis un timp pastoral deosebit în



Biserică, subliniind chemarea
universală la sfințenie, importanța
efortului ecumenic, aspectele
pozitive ale modernității, extinderea
dialogului cu alte religii și cu cultura.
În anii care au urmat Conciliului,
Biserica a suferit o criză internă
profundă, atât doctrinară, cât și
disciplinară, pe care a reușit să o
depășească, în mare măsură, pe
parcursul îndelungatului pontificat
al lui Ioan Paul al II-lea (1978-2005),
papă cu o extraordinară
personalitate, care a făcut ca Sfântul
Scaun să atingă niveluri de
popularitate și de prestigiu anterior
necunoscute, în interiorul și în afara
Bisericii Catolice.

CARLO PIOPPI

Bibliografie de bază



- J. Orlandis, Historia del
cristianismo, Rialp, Madrid 1983.

- A. Torresani, Breve storia della
Chiesa, Ares, Milano 1989.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-14-a-istoria-bisericii/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-14-a-istoria-bisericii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-14-a-istoria-bisericii/

	Tema a 14-a: Istoria Bisericii
	1. Biserica în istoria omenească
	2. Antichitatea creștină (până în 476, anul căderii Imperiului Roman de Apus).
	3. Evul Mediu (până în 1492, anul sosirii lui Cristofor Columb în America)
	4. Epoca modernă (până în 1789, anul începutului Revoluției franceze)
	5. Epoca contemporană (din 1789)


