
opusdei.org

Tema a 13-a:
Pătimirea, moartea
și învierea lui Isus
Cristos

Isus a acceptat în mod liber
suferințele fizice și morale
impuse de nedreptatea
păcătoșilor. Crucea lui Cristos
este, înainte de toate,
manifestarea iubirii generoase
a Treimii pentru omenire, o
iubire care ne mântuiește.
Misterul crucii, prezent în
sacramente, ne conduce la o
viață nouă. Prin învierea lui
Isus, Dumnezeu a deschis o
viață nouă, viața lumii viitoare,
și a pus-o la dispoziția omenirii.



26.07.2024

Cuprins

Pătimirea și moartea lui Cristos

Expresii biblice și liturgice

Învierea Domnului

Relevanța misterului pascal în viața
creștinului

Bibliografie

Toate misterele lui Isus sunt cauza
mântuirii noastre. Cu viața sa sfântă
și filială pe pământ, Isus readuce la
iubirea Tatălui realitatea umană care
fusese deformată de păcatul originar
și de păcatele personale succesive ale
tuturor oamenilor. El o reabilitează



și o salvează de sub puterea
diavolului.

Cu toate acestea, numai prin misterul
său pascal ( pătimirea și moartea sa,
învierea și înălțarea sa la cer la
dreapta Tatălui) această realitate a
răscumpărării este definitiv stabilită.
Acesta este motivul pentru care
misterul mântuirii noastre este
adesea atribuit pătimirii, morții și
învierii lui Cristos, misterului său
pascal. Dar să nu uităm că întreaga
viață a lui Cristos, în etapele ei
pământești cât și în cele glorioase,
este cea care - strict vorbind - ne
mântuiește.

Pătimirea și moartea lui
Cristos

Sensul Crucii. Din punct de vedere
istoric, Domnul nostru a murit
pentru că a fost condamnat la moarte
de autoritățile poporului evreu, care
L-au predat puterii romane, cerând



ca El să fie executat. Cauza
condamnării sale la moarte a fost
declarația sa în fața consiliului
suprem al evreilor (Sinedriul) că El
este Mesia, fiul lui Dumnezeu, cel
căruia Dumnezeu i-a dat puterea de
a-i judeca pe toți oamenii. Această
declarație a fost considerată
blasfemie și, prin urmare,
Sanhedrinul a continuat să decreteze
moartea sa.

Trebuie remarcat faptul că această
condamnare a lui Isus se află în
continuitate cu istoria anterioară a
mântuirii poporului evreu. În multe
ocazii, Dumnezeu a vorbit poporului
Israel prin profeți (cf. Evr 1,1). Cu
toate acestea, cuvântul lui Dumnezeu
nu a fost întotdeauna bine primit de
Israel. Istoria Israelului este o istorie
a marilor fapte eroice, dar și a
marilor rebeliuni. De multe ori,
poporul L-a părăsit pe Dumnezeu și a
uitat legile sfinte pe care le primise
de la El. De aceea, profeții au trebuit



adesea să sufere nedreptăți pentru a-
și îndeplini misiunea pe care
Dumnezeu le-a încredințat-o.

Istoria lui Isus este povestea
culminantă a istoriei lui Israel, o
poveste cu vocație universală. Când a
venit plinătatea vremurilor,
Dumnezeu l-a trimis pe Fiul său
pentru a aduce instaurarea
Împărăției sale în lume, împlinindu-
și promisiunile față de Israel. Dar
numai unii l-au acceptat pe Cristos și
l-au urmat; conducătorii poporului l-
au respins și l-au condamnat la
moarte. Niciodată oamenii nu L-au
respins pe Dumnezeu atât de direct,
până la punctul de a fi în stare să-L
maltrateze în toate felurile posibile.
Cu toate acestea – și aici este aspectul
cel mai misterios al Crucii –
Dumnezeu nu a dorit să Îl protejeze
pe Fiul său de răutatea oamenilor, ci
L-a dat în mâinile păcătoșilor: „a
îngăduit faptele născute din orbirea
lor în vederea împlinirii planului său



de mântuire” (Catehism, nr. 600). Iar
Isus, urmând voința Tatălui, „a
acceptat de bunăvoie patima și
moartea din iubire față de Tatăl și
față de oamenii” (Catehism, nr. 609).
El s-a dat pe sine acestei pătimiri și
morți nedrepte. El și-a mărturisit cu
curaj identitatea și relația sa cu Tatăl,
chiar dacă știa că acest lucru nu va fi
acceptat de dușmanii săi. El a fost
condamnat la o moarte umilitoare și
violentă și a experimentat astfel în
carnea și sufletul său nedreptatea
celor care l-au condamnat. Și nu
numai: în acea nedreptate pe care a
suferit-o și pe care a acceptat-o
pentru noi, erau cuprinse și toate
nedreptățile și păcatele omenirii,
pentru că orice păcat nu este altceva
decât respingerea planului lui
Dumnezeu în Isus Cristos, care a
atins cea mai înaltă expresie în
condamnarea lui Isus la o moarte
atât de crudă. După cum afirmă 
Compendiul Catehismului: „Fiecare
păcătos, adică fiecare om, este în



mod real cauză şi instrument al
suferințelor Răscumpărătorului” (nr.
117).

Prin urmare, Isus a acceptat în mod
liber suferințele fizice și morale
impuse de nedreptatea păcătoșilor și,
în cadrul acestora, de toate păcatele
oamenilor, de orice ofensă împotriva
lui Dumnezeu. Se poate spune,
metaforic, că el a „purtat” păcatele
noastre pe umerii săi. Dar de ce a
făcut acest lucru? Răspunsul dat de
Biserică, folosind limbi diferite, dar
cu un fond comun, este acesta: a
făcut-o pentru a anula sau a anula
păcatele noastre în neprihănirea
inimii sale.

Cum a știrbit Isus păcatele noastre?
Le-a anulat purtând acele suferințe,
care erau rodul păcatelor oamenilor,
în uniune ascultătoare și plină de
iubire cu Dumnezeu Tatăl său, cu o
inimă plină de dreptate și cu
caritatea celui care îl iubește pe



păcătos, chiar dacă nu merită, a celui
care caută să ierte din iubire jignirile
(cf. Lc 22,42; 23,34). Poate că un
exemplu ne va ajuta să înțelegem
mai bine acest lucru. Uneori, în viață
apar situații în care o persoană este
jignită de o alta pe care o iubește. În
mediul familial se poate întâmpla, de
exemplu, ca o persoană în vârstă și
cu dizabilități să fie într-o dispoziție
proastă și să-i facă pe îngrijitori să
sufere. Atunci când există iubire
adevărată, o astfel de suferință este
acceptată cu caritate și se caută în
continuare binele persoanei
jignitoare. Nemulțumirile mor
pentru că nu au loc într-o inimă
dreaptă și iubitoare. Isus a făcut ceva
asemănător, deși, în realitate, a mers
mult mai departe, căci poate că
bătrânul din exemplu merită
afecțiunea celor care au grijă de el
datorită lucrurilor bune pe care le-a
făcut când era mai tânăr. Dar Isus
ne-a iubit fără ca noi să merităm
acest lucru și nu s-a jertfit pentru



cineva pe care l-a iubit dintr-un
motiv anume, ci pentru fiecare
persoană, pentru toate: „El m-a iubit
și s-a dat pe sine pentru mine”, spune
Sfântul Paul, care i-a persecutat cu
cruzime pe creștini. Isus a vrut să
ofere Tatălui, în numele nostru,
aceste suferințe, împreună cu
moartea sa, pentru ca, pe baza iubirii
sale, să putem obține întotdeauna
iertarea ofenselor noastre față de
Dumnezeu: „În rănile sale am fost
vindecați” (Is 53,5). Și Dumnezeu
Tatăl, care a susținut jertfa lui Isus cu
puterea Duhului Sfânt, a fost încântat
de iubirea care era în inima lui Isus.
„Unde s-a înmulțit păcatul, s-a
revărsat cu prisosință harul” (Rom
5,20).

Astfel, în evenimentul istoric al
crucii, ceea ce a fost fundamental nu
a fost actul nedrept al celor care l-au
acuzat și condamnat, ci răspunsul lui
Isus, plin de dreptate și milă în fața
acestei situații. Acesta a fost, la



rândul său, un act al Treimii: „Este,
înainte de toate, un dar al lui
Dumnezeu Tatăl: Tatăl îl dă pe Fiul
său pentru a ne împăca cu Sine. Este
în același timp ofrandă a Fiului lui
Dumnezeu făcut om, care, în mod
liber și din iubire, își oferă viața
Tatălui său prin Duhul Sfânt pentru a
repara neascultarea
noastră” (Catehism, nr. 614).

Crucea lui Cristos este, înainte de
toate, manifestarea iubirii generoase
a Treimii pentru oameni, o iubire
care ne mântuiește. Aceasta este
esența misterului său.

Rodul crucii. Este, înainte de toate,
eliminarea păcatului. Dar asta nu
înseamnă că nu mai putem păcătui
sau că orice păcat este iertat
automat, fără niciun efort din partea
noastră. Poate că cel mai potrivit
mod de a explica acest lucru este cu
ajutorul unei metafore. Dacă, în
timpul unei drumeții sau al unei



plimbări la țară, suntem mușcați de
un șarpe veninos, vom încerca
imediat să găsim un antidot pentru
otravă. Otrava, ca și păcatul, are un
efect distrugător asupra persoane.
Funcția antidotului este de a ne
elibera de distrugerea care are loc în
organismul nostru și poate face acest
lucru deoarece conține în sine ceva
care neutralizează otrava. Crucea
este „antidotul” păcatului. Există în
ea o iubire care este prezentă tocmai
ca reacție la nedreptăți, la jigniri, iar
acea iubire sacrificială care izvorăște
din inima lui Cristos, în dezolarea
crucii, este elementul capabil să
învingă păcatul, să-l învingă și să-l
elimine.

Suntem păcătoși, dar ne putem
elibera de păcat și de efectele sale
nocive participând la misterul Crucii,
dorind să luăm acel „antidot” pe care
Cristos l-a făcut în el însuși tocmai
prin susținerea experienței
stricăciunii pe care o produce



păcatul, și care ne este aplicat prin
sacramente. Botezul ne încorporează
în Cristos și, prin aceasta, ne șterge
păcatele, Spovada sacramentală ne
curăță și ne obține iertarea lui
Dumnezeu, Euharistia ne purifică și
ne întărește... Astfel, taina Crucii,
prezentă în sacramente, ne conduce
spre acea viață nouă, fără sfârșit, în
care orice rău și orice păcat nu vor
exista, pentru că au fost anulate de
Crucea lui Cristos.

Există și alte roade ale Crucii. În fața
unui crucifix ne dăm seama că
crucea nu este doar un antidot
împotriva păcatului, ci dezvăluie și
puterea iubirii. Isus pe cruce ne
învață cât de departe putem merge
din iubire pentru Dumnezeu și
pentru ceilalți și ne arată astfel calea
spre împlinirea umană, căci sensul
omului constă în a-L iubi cu adevărat
pe Dumnezeu și pe ceilalți. Desigur,
este posibil să atingem această
plinătate umană doar pentru că Isus



ne face părtași la învierea sa și ne dă
Duhul Sfânt. Dar vom reveni mai
târziu asupra acestui aspect.

Expresii biblice și liturgice

Tocmai am explicat sensul teologic al
pătimirii și morții lui Isus. Acest
lucru a fost realizat, desigur, și de
primii creștini, care au folosit
categoriile și conceptele care le erau
disponibile în cultura religioasă a
timpului lor și pe care le găsim în
Noul Testament. Acolo, pătimirea și
moartea lui Cristos sunt înțelese ca:
A) o jertfă de legământ; B) o jertfă de
ispășire, de compensare și de
reparare a păcatelor; C) un act de
răscumpărare și de eliberare a
omenirii; D) un act care ne justifică și
ne reconciliază cu Dumnezeu.

Să analizăm aceste moduri diferite
de prezentare a semnificației
patimilor și morții lui Cristos, pe care



le întâlnim adesea atunci când citim
Scriptura sau participăm la Liturgie:

A) Isus, oferindu-și viața lui
Dumnezeu pe Cruce, a instituit Noul
Legământ, adică forma nouă și
definitivă a unirii lui Dumnezeu cu
oamenii, care fusese profețită de
Isaia (Is 42,6), Ieremia (Ger 31,31-33)
și Ezechiel (Ez 37,26). Acesta este
Noul Legământ al lui Cristos cu
Biserica din care facem parte prin
Botez.

B) Jertfa lui Cristos pe Cruce are o
valoare de ispășire, adică de curățire
și purificare de păcat (Rom 3,25; Evr
1,3; 1 Ioan 2,2; 4,10). De asemenea,
are o valoare de compensare și de
reparare a păcatului (Rom 3,25; Evr
1,3; 1 Ioan 2,2; 4,10), deoarece Isus a
manifestat Tatălui, prin ascultarea
Sa, iubirea și supunerea pe care noi,
oamenii, I le-am refuzat prin
infracțiunile noastre. Și, în acest



sens, El a câștigat inima Tatălui și a
reparat acele ofense.

C) Crucea lui Cristos este un act de
răscumpărare și de eliberare a
omului. Isus a plătit pentru libertatea
noastră cu prețul sângelui său, adică
prin suferințele și moartea sa, și
astfel ne-a răscumpărat din păcat (1
Pt 1,18) și ne-a eliberat de puterea
diavolului. Oricine săvârșește
păcatul devine, într-un fel sau altul,
un rob al diavolului.

D) Mai ales în scrisorile Sfântului
Pavel citim că sângele lui Cristos ne
îndreptățește, adică ne redă
neprihănirea pe care am pierdut-o
jignindu-l pe Dumnezeu și astfel ne
împacă cu El. Crucea, împreună cu
Învierea lui Cristos, este cauza
justificării noastre. Dumnezeu este
din nou prezent în sufletul nostru,
deoarece Duhul Sfânt vine să
sălășluiască din nou în inimile
noastre.



Învierea Domnului

„S-a coborât în iad”. După ce a suferit
și a murit, trupul lui Cristos a fost
îngropat într-un mormânt nou, nu
departe de locul unde fusese
răstignit. Sufletul Său, pe de altă
parte, „s-a coborât în iad”, adică a
împărtășit starea oamenilor
neprihăniți care muriseră înaintea
Lui. Aceștia nu intraseră încă în
gloria cerului, deoarece așteptau
venirea Regelui Mesia, care urma să
le aducă mântuirea finală.

Înmormântarea lui Isus arată că El a
murit cu adevărat. Coborârea Sa în
iad a avut, de asemenea, un efect
salvator: a deschis porțile cerului
pentru acei oameni neprihăniți care
îl așteptau pe Cristos, astfel încât să
poată participa la fericirea veșnică în
Dumnezeu.

„A înviat din morți”. „A treia zi” (de
la moartea sa), Isus a înviat la o viață



nouă. Sufletul și trupul său,
transfigurate pe deplin cu slava
Persoanei sale divine, au fost unite
din nou. Sufletul a preluat din nou
trupul și slava sufletului a fost
comunicată în întregime trupului.
Din acest motiv, „Învierea lui Cristos
nu a fost o întoarcere la viața
pământească. Trupul său înviat este
cel care a fost răstignit și poartă
semnele pătimirii sale, dar este de
acum părtaș la viața divină cu
proprietățile unui trup
glorios” (Compendiu, nr. 129).

Evenimentul Învierii lui Cristos. Isus
a înviat cu adevărat. Apostolii nu ar
fi putut să se amăgească sau să
inventeze învierea. În primul rând,
dacă mormântul lui Cristos nu ar fi
fost gol, ei nu ar fi putut vorbi despre
învierea lui Isus; mai mult, dacă
Domnul nu li s-ar fi arătat în mai
multe rânduri și în fața a numeroase
grupuri de oameni, bărbați și femei,
mulți ucenici ai lui Cristos nu ar fi



putut accepta învierea sa, așa cum a
fost cazul inițial al apostolului Toma.
Cu atât mai puțin ar fi fost capabili să
își dea viața pentru o minciună.
După cum spune Sfântul Paul, dacă
Cristos nu ar fi înviat, atunci el, Paul,
ar fi adus o mărturie falsă despre
Dumnezeu: „Că Dumnezeu l-a înviat
pe Cristos, pe care nu l-a înviat” (1
Cor 15,14-15). Dar Paul nu avea nicio
intenție de a face așa ceva. El era pe
deplin convins de învierea lui Isus
pentru că îl văzuse înviat. În mod
similar, Sfântul Petru le-a răspuns cu
curaj conducătorilor Israelului:
„Trebuie să ascultăm de Dumnezeu
mai degrabă decât de oameni.
Dumnezeul părinților noștri l-a
înviat pe Isus, pe care voi l-ați ucis
atârnându-l de un lemn. Noi suntem
martori ai acestor lucruri” (Fapt
5,29-30.32).

Semnificația teologică a Învierii.
Învierea lui Cristos formează o
unitate cu moartea sa pe cruce. Așa



cum, prin patima și moartea lui Isus,
Dumnezeu a înlăturat păcatul și a
împăcat lumea cu Sine, tot astfel,
prin învierea lui Isus, Dumnezeu a
inaugurat noua viață, viața lumii
viitoare, și a pus-o la dispoziția
omenirii.

Toată suferința fizică și spirituală pe
care Isus a îndurat-o pe cruce este
transformată prin învierea Sa în
fericire și perfecțiune atât în trupul,
cât și în sufletul Său. Totul în El este
plin de viața lui Dumnezeu, de
iubirea Sa, de fericirea Sa, iar acest
lucru este ceva care va dura pentru
totdeauna.

Dar nu este doar pentru El, ci și
pentru noi. Prin darul Duhului Sfânt,
Domnul ne dă o parte din viața nouă
a învierii Sale. Aici, pe pământ, el ne
umple deja cu harul său, harul lui
Cristos care ne face copii și prieteni
ai lui Dumnezeu, iar dacă suntem
fideli, la sfârșitul vieții noastre el ne



va comunica și nouă slava sa și vom
ajunge și noi la slava învierii.

În acest sens, cei botezați „au trecut
de la moarte la viață”, de la
îndepărtarea de Dumnezeu la harul
justificării și al filiației divine.
Suntem copiii iubiți ai lui Dumnezeu
prin puterea tainei pascale a lui
Cristos, a morții și învierii sale. În
dezvoltarea acestei vieți de copii ai
lui Dumnezeu se află plinătatea
umanității noastre.

Înălțarea lui Cristos la cer. Înălțarea
la cer marchează sfârșitul misiunii
lui Cristos, trimiterea sa printre noi
în trup muritor pentru a aduce
mântuirea. Era necesar ca, după
Înviere, Cristos să își prelungească
din când în când prezența printre
ucenicii săi, pentru a-și manifesta
noua viață și pentru a completa
formarea lor. Această prezență se
încheie în ziua Înălțării. Cu toate
acestea, deși Isus se întoarce la cer



împreună cu Tatăl, el rămâne și
printre noi în diferite moduri și, în
principal, într-un mod sacramental,
prin Sfânta Euharistie.

Așezat la dreapta Tatălui, Isus își
continuă slujirea de Mediator
universal al mântuirii. „El este
Domnul care domnește de acum cu
umanitatea sa în gloria veșnică de
Fiu al lui Dumnezeu și mijlocește
neîncetat în favoarea noastră la
Tatăl. Ni‑l trimite pe Duhul său și ne
dă speranța că vom ajunge într‑o zi
la El, deoarece ne‑a pregătit un
loc” (Compendiu, nr. 132).

De asemenea, să avem în vedere că
glorificarea lui Cristos:

A) Ne încurajează să trăim cu ochii
ațintiți spre slava cerului: „Căutând
cele de sus” (Col 3,1); ne amintește că
nu avem o cetate permanentă aici
(Evr 13,14) și stimulează în noi
dorința de a sfinți realitățile
omenești.



B) Ne îndeamnă să trăim prin
credință, pentru că știm că suntem
însoțiți de Isus Cristos, care ne
cunoaște și ne iubește din cer și care
ne dăruiește constant harul Duhului
său. Cu puterea lui Dumnezeu putem
duce la bun sfârșit sarcina de
evanghelizare pe care ne-a
încredințat-o: să-l aducem la toate
sufletele (cf. Mt 28,19) și să-l punem
la vârful tuturor activităților
omenești (cf. Ioan 12,32), pentru ca
Împărăția sa să devină o realitate (cf.
1 Cor 15,25). În plus, El ne însoțește
întotdeauna din tabernacol.

Relevanța misterului pascal
în viața creștinului

Așa cum am spus, învierea lui Isus
nu este o simplă întoarcere la viața
anterioară, așa cum a fost pentru
Lazăr, ci ceva complet nou și diferit.
Învierea lui Cristos este trecerea la o
viață care nu mai este supusă
expirării timpului, o viață cufundată



în eternitatea lui Dumnezeu. Și nu
este ceva pe care Isus l-a obținut doar
pentru El, ci pentru noi, pentru care
a murit și a înviat.

Misterul pascal are rezonanță în
viața noastră de zi cu zi. În
scrisoarea către Coloseni, Sfântul
Paul spune: „Dacă ați înviat
împreună cu Cristos, căutați cele de
sus, unde Cristos șade la dreapta lui
Dumnezeu. Cugetați la cele de sus și
nu la cele de pe pământ” (3,1-2). La
prima vedere, citind acest text, ar
putea să pară că Apostolul
intenționează să favorizeze
disprețuirea realităților pământești,
adică invitând să uităm de această
lume de suferințe, de nedreptăți, de
păcate, pentru a trăi cu anticipare
într-un paradis ceresc. Gândul
„cerului” ar fi în acest caz un fel de
înstrăinare. Dar pentru a percepe
sensul adevărat al acestor afirmații
pauline, e suficient să nu le
despărțim de context. Apostolul



precizează foarte bine ceea ce
înțelege prin „cele de sus”, pe care
creștinul trebuie să le caute, și „cele
de pe pământ”, de care trebuie să se
ferească. Iată înainte de toate care
sunt „cele de pe pământ” care
trebuie evitate: „Dați morții – scrie
sfântul Paul – mădularele
pământești: desfrânarea, necurăția,
patima, pofta cea rea și lăcomia, care
este idolatrie” (3,5-6). A da morții în
noi dorința nesătulă de bunuri
materiale, egoismul, rădăcina
oricărui păcat. Așadar, atunci când
Apostolul îi invită pe creștini să se
dezlipească în mod hotărât de „cele
de pe pământ”, vrea să dea de înțeles
ceea ce aparține „omului vechi” de
care creștinul trebuie să se despoaie,
pentru a se îmbrăca în
Cristos” (Benedict al XVI-lea,
Audiența generală, 27 aprilie 2011).

Prin urmare, este vorba de a pune la
moarte „omul vechi” pentru a ne
îmbrăca cu Cristos și cu bunurile pe



care El ni le-a obținut. Sfântul Paul
însuși explică care sunt aceste
bunuri: „Ca aleși ai lui Dumnezeu,
sfinți și preaiubiți, îmbrăcați-vă cu
milă, bunătate, umilință, blândețe,
blândețe, răbdare. Purtați-vă unii pe
alții și iertați-vă reciproc când unul
are o plângere împotriva celuilalt
[...]. Și mai presus de toate acestea,
dragostea, care este legătura unității
desăvârșite” (Col 3,12-14). Se poate
observa că căutarea bunurilor
cerului nu este o evadare dintr-un
prezent care nu ar fi decât un
obstacol în calea obținerii vieții
veșnice; este vorba mai degrabă de a
merge cu patimă în prezent spre
viața veșnică.

Acest lucru este posibil doar dacă
actualizăm frecvent vocația
baptismală pe care am primit-o de la
Cristos, care ne face părtași vieții și
harului său. Trebuie să trăim prin
credință, cu încredere în Dumnezeu
și în providența sa, așteptând de la El



ca faptele noastre să dea roade bune,
promovând caritatea față de toți.
Trebuie să ne rugăm și să recurgem
frecvent la izvoarele de har care sunt
sacramentele. În acest fel, ceea ce a
fost cândva o viață în robia
păcatului, înrobită poate de o mie de
mici egoisme, devine o viață sfântă,
plăcută lui Dumnezeu. Suntem
transformați de harul care ne face
sfinți și, în același timp, contribuim și
noi cu mica noastră contribuție la
acea transformare a lumii după
Dumnezeu care se va împlini la
sfârșitul timpurilor. Dar deja aici,
prin exemplul și acțiunea noastră de
creștini, dăm cetății pământești o
nouă față care favorizează adevărata
umanitate: solidaritatea, demnitatea
umană, pacea și armonia familială,
dreptatea și promovarea socială,
grija pentru mediul în care trăim.

„Creștinii, crezând cu tărie că
învierea lui Cristos l-a reînnoit pe om
fără a-l îndepărta de lumea în care își



construiește istoria, trebuie să fie
martorii luminoși ai acestei noi vieți
pe care a adus-o Paștele [...], Lumina
Paștelui lui Cristos trebuie să
pătrundă în lumea noastră, trebuie
să ajungă la toți oamenii ca mesaj de
adevăr și de viață prin mărturia
noastră zilnică” (Benedict al XVI-lea,
Audiența generală, 27 aprilie 2011).

Bibliografie

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
595-667.

- Sfântul Ioan Paul al II-lea, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(II), Palabra, Madrid 1996.

Bibliografie complementară



- Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (în
special capitolele V-VI).

- Vicente Ferrer Barrientos, Jesucristo
nuestro Salvador, Rialp, Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-

lui-isus-cristos/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/

	Tema a 13-a: Pătimirea, moartea și învierea lui Isus Cristos
	Pătimirea și moartea lui Cristos
	Expresii biblice și liturgice
	Învierea Domnului
	Relevanța misterului pascal în viața creștinului
	Bibliografie


