opusdei.org

Tema a 13-a:
Patimirea, moartea
si invierea lui Isus
Cristos

Isus a acceptat in mod liber
suferintele fizice si morale
impuse de nedreptatea
pacatosilor. Crucea lui Cristos
este, Inainte de toate,
manifestarea iubirii generoase
a Treimii pentru omenire, o
iubire care ne mantuieste.
Misterul crucii, prezent in
sacramente, ne conduce la o
viata noua. Prin invierea lui
Isus, Dumnezeu a deschis o
viata noua, viata lumii viitoare,
si a pus-o la dispozitia omenirii.



26.07.2024

Cuprins

Patimirea si moartea lui Cristos
Expresii biblice si liturgice
invierea Domnului

Relevanta misterului pascal in viata
crestinului

Bibliografie

Toate misterele lui Isus sunt cauza
mantuirii noastre. Cu viata sa sfanta
si filiala pe pamant, Isus readuce la
iubirea Tatalui realitatea umana care
fusese deformata de pacatul originar
si de pacatele personale succesive ale
tuturor oamenilor. El o reabiliteaza



si o salveaza de sub puterea
diavolului.

Cu toate acestea, numai prin misterul
sau pascal ( patimirea si moartea sa,
invierea si inaltarea sa la cer la
dreapta Tatalui) aceasta realitate a
rascumpararii este definitiv stabilita.
Acesta este motivul pentru care
misterul mantuirii noastre este
adesea atribuit patimirii, mortii si
invierii lui Cristos, misterului sau
pascal. Dar sa nu uitam ca intreaga
viata a lui Cristos, in etapele ei
pamantesti cat si in cele glorioase,
este cea care - strict vorbind - ne
mantuieste.

Patimirea si moartea lui
Cristos

Sensul Crucii. Din punct de vedere
istoric, Domnul nostru a murit
pentru ca a fost condamnat la moarte
de autoritatile poporului evreu, care
L-au predat puterii romane, cerand



ca El sa fie executat. Cauza
condamnarii sale la moarte a fost
declaratia sa In fata consiliului
suprem al evreilor (Sinedriul) ca El
este Mesia, fiul lui Dumnezeu, cel
caruia Dumnezeu i-a dat puterea de
a-1judeca pe toti oamenii. Aceasta
declaratie a fost considerata
blasfemie si, prin urmare,
Sanhedrinul a continuat sa decreteze
moartea sa.

Trebuie remarcat faptul ca aceasta
condamnare a lui Isus se afla in
continuitate cu istoria anterioara a
mantuirii poporului evreu. In multe
ocazii, Dumnezeu a vorbit poporului
Israel prin profeti (cf. Evr 1,1). Cu
toate acestea, cuvantul lui Dumnezeu
nu a fost intotdeauna bine primit de
Israel. Istoria Israelului este o istorie
a marilor fapte eroice, dar si a
marilor rebeliuni. De multe ori,
poporul L-a parasit pe Dumnezeu si a
uitat legile sfinte pe care le primise
de la El. De aceea, profetii au trebuit



adesea sa sufere nedreptati pentru a-
si indeplini misiunea pe care
Dumnezeu le-a incredintat-o.

Istoria lui Isus este povestea
culminanta a istoriei lui Israel, o
poveste cu vocatie universald. Cand a
venit plinatatea vremurilor,
Dumnezeu l-a trimis pe Fiul sau
pentru a aduce instaurarea
Imparitiei sale in lume, implinindu-
si promisiunile fata de Israel. Dar
numai unii l-au acceptat pe Cristos si
l-au urmat; conducatorii poporului l-
au respins si l-au condamnat la
moarte. Niciodata oamenii nu L-au
respins pe Dumnezeu atat de direct,
pana la punctul de a fi in stare sa-L
maltrateze In toate felurile posibile.
Cu toate acestea — si aici este aspectul
cel mai misterios al Crucii -
Dumnezeu nu a dorit sa Il protejeze
pe Fiul sau de rautatea oamenilor, ci
L-a dat in mainile pacatosilor: ,a
ingaduit faptele nascute din orbirea
lor in vederea implinirii planului sdu



de mantuire” (Catehism, nr. 600). Iar
Isus, urmand vointa Tatalui, ,,a
acceptat de bunavoie patima si
moartea din iubire fata de Tatal si
fata de oamenii” (Catehism, nr. 609).
El s-a dat pe sine acestei patimiri si
morti nedrepte. El si-a marturisit cu
curaj identitatea si relatia sa cu Tatal,
chiar daca stia ca acest lucru nu va fi
acceptat de dusmanii sai. El a fost
condamnat la o moarte umilitoare si
violenta si a experimentat astfel in
carnea si sufletul sau nedreptatea
celor care l-au condamnat. Si nu
numai: In acea nedreptate pe care a
suferit-o si pe care a acceptat-o
pentru noi, erau cuprinse si toate
nedreptatile si pacatele omenirii,
pentru ca orice pacat nu este altceva
decat respingerea planului lui
Dumnezeu in Isus Cristos, care a
atins cea mai inalta expresie in
condamnarea lui Isus la o moarte
atat de cruda. Dupa cum afirma
Compendiul Catehismului: ,,Fiecare
pacatos, adica fiecare om, este in



mod real cauza si instrument al
suferintelor Rascumparatorului” (nr.
117).

Prin urmare, Isus a acceptat in mod
liber suferintele fizice si morale
impuse de nedreptatea pacatosilor si,
in cadrul acestora, de toate pacatele
oamenilor, de orice ofensa impotriva
lui Dumnezeu. Se poate spune,
metaforic, ca el a ,purtat” pacatele
noastre pe umerii sai. Dar de ce a
facut acest lucru? Raspunsul dat de
Biserica, folosind limbi diferite, dar
cu un fond comun, este acesta: a
facut-o pentru a anula sau a anula
pacatele noastre in neprihdnirea
inimii sale.

Cum a stirbit Isus pacatele noastre?
Le-a anulat purtand acele suferinte,
care erau rodul pacatelor oamenilor,
in uniune ascultatoare si plina de
iubire cu Dumnezeu Tatal sau, cu o
inima plina de dreptate si cu
caritatea celui care 1l iubeste pe



pacatos, chiar daca nu meritd, a celui
care cauta sa ierte din iubire jignirile
(cf. Lc 22,42; 23,34). Poate ca un
exemplu ne va ajuta sa intelegem
mai bine acest lucru. Uneori, in viata
apar situatii in care o persoana este
jignitd de o alta pe care o iubeste. In
mediul familial se poate intdmpla, de
exemplu, ca o persoana in varsta si
cu dizabilitati sa fie intr-o dispozitie
proasta si sa-i faca pe ingrijitori sa
sufere. Atunci cand exista iubire
adevarata, o astfel de suferinta este
acceptatd cu caritate si se cauta in
continuare binele persoanei
jignitoare. Nemultumirile mor
pentru ca nu au loc intr-o inima
dreapta si iubitoare. Isus a facut ceva
asemanator, desi, in realitate, a mers
mult mai departe, caci poate ca
batranul din exemplu merita
afectiunea celor care au grija de el
datorita lucrurilor bune pe care le-a
facut cand era mai tanar. Dar Isus
ne-a iubit fara ca noi sad meritam
acest lucru si nu s-a jertfit pentru



cineva pe care l-a iubit dintr-un
motiv anume, ci pentru fiecare
persoand, pentru toate: ,El m-a iubit
si s-a dat pe sine pentru mine”, spune
Sfantul Paul, care i-a persecutat cu
cruzime pe crestini. Isus a vrut sa
ofere Tatalui, In numele nostru,
aceste suferinte, impreuna cu
moartea sa, pentru ca, pe baza iubirii
sale, sa putem obtine intotdeauna
iertarea ofenselor noastre fata de
Dumnezeu: ,,In rinile sale am fost
vindecati” (Is 53,5). Si Dumnezeu
Tatal, care a sustinut jertfa lui Isus cu
puterea Duhului Sfant, a fost incantat
de iubirea care era in inima lui Isus.
,unde s-a inmultit pacatul, s-a
revarsat cu prisosinta harul” (Rom
5,20).

Astfel, in evenimentul istoric al
crucii, ceea ce a fost fundamental nu
a fost actul nedrept al celor care l-au
acuzat si condamnat, ci raspunsul lui
Isus, plin de dreptate si mila in fata
acestei situatii. Acesta a fost, la



randul sau, un act al Treimii: ,,Este,
inainte de toate, un dar al lui
Dumnezeu Tatal: Tatal il da pe Fiul
sau pentru a ne impaca cu Sine. Este
in acelasi timp ofranda a Fiului lui
Dumnezeu facut om, care, in mod
liber si din iubire, isi ofera viata
Tatalui sau prin Duhul Sfant pentru a
repara neascultarea

noastra” (Catehism, nr. 614).

Crucea lui Cristos este, inainte de
toate, manifestarea iubirii generoase
a Treimii pentru oameni, o iubire
care ne mantuieste. Aceasta este
esenta misterului sau.

Rodul crucii. Este, inainte de toate,
eliminarea pacatului. Dar asta nu
inseamna ca nu mai putem pacatui
sau ca orice pacat este iertat
automat, fara niciun efort din partea
noastra. Poate ca cel mai potrivit
mod de a explica acest lucru este cu
ajutorul unei metafore. Daca, in
timpul unei drumetii sau al unei



plimbari la tara, suntem muscati de
un sarpe veninos, vom incerca
imediat sa gasim un antidot pentru
otrava. Otrava, ca si pacatul, are un
efect distrugator asupra persoane.
Functia antidotului este de a ne
elibera de distrugerea care are loc in
organismul nostru si poate face acest
lucru deoarece contine in sine ceva
care neutralizeaza otrava. Crucea
este ,antidotul” pacatului. Exista in
ea o iubire care este prezenta tocmai
ca reactie la nedreptati, la jigniri, iar
acea iubire sacrificiala care izvoraste
din inima lui Cristos, In dezolarea
crucii, este elementul capabil sa
invinga pacatul, sd-1 invinga si sa-1
elimine.

Suntem pacatosi, dar ne putem
elibera de pacat si de efectele sale
nocive participand la misterul Crucii,
dorind sa ludm acel ,antidot” pe care
Cristos l-a facut in el insusi tocmai
prin sustinerea experientei
stricaciunii pe care o produce



pacatul, si care ne este aplicat prin
sacramente. Botezul ne incorporeaza
in Cristos si, prin aceasta, ne sterge
pacatele, Spovada sacramentala ne
curata si ne obtine iertarea lui
Dumnezeu, Euharistia ne purifica si
ne intareste... Astfel, taina Crucii,
prezenta in sacramente, ne conduce
spre acea viata noua, fara sfarsit, in
care orice rau si orice pacat nu vor
exista, pentru cd au fost anulate de
Crucea lui Cristos.

Exista si alte roade ale Crucii. In fata
unui crucifix ne dam seama ca
crucea nu este doar un antidot
impotriva pacatului, ci dezvaluie si
puterea iubirii. Isus pe cruce ne
invata cat de departe putem merge
din iubire pentru Dumnezeu si
pentru ceilalti si ne arata astfel calea
spre implinirea umana, caci sensul
omului consta in a-L iubi cu adevarat
pe Dumnezeu si pe ceilalti. Desigur,
este posibil sa atingem aceasta
plinatate umana doar pentru ca Isus



ne face partasi la invierea sa si ne da
Duhul Sfant. Dar vom reveni mai
tarziu asupra acestui aspect.

Expresii biblice si liturgice

Tocmai am explicat sensul teologic al
patimirii si mortii lui Isus. Acest
lucru a fost realizat, desigur, si de
primii crestini, care au folosit
categoriile si conceptele care le erau
disponibile in cultura religioasa a
timpului lor si pe care le gasim in
Noul Testament. Acolo, patimirea si
moartea lui Cristos sunt intelese ca:
A) o jertfa de legdmant; B) o jertfa de
ispasire, de compensare si de
reparare a pacatelor; C) un act de
rascumparare si de eliberare a
omenirii; D) un act care ne justifica si
ne reconciliaza cu Dumnezeu.

Sa analizam aceste moduri diferite
de prezentare a semnificatiei
patimilor si mortii lui Cristos, pe care



le intalnim adesea atunci cand citim
Scriptura sau participam la Liturgie:

A) Isus, oferindu-si viata lui
Dumnezeu pe Cruce, a instituit Noul
Legamant, adica forma noua si
definitiva a unirii lui Dumnezeu cu
oamenii, care fusese profetita de
Isaia (Is 42,6), Ieremia (Ger 31,31-33)
si Ezechiel (Ez 37,26). Acesta este
Noul Legamant al lui Cristos cu
Biserica din care facem parte prin
Botez.

B) Jertfa lui Cristos pe Cruce are o
valoare de ispasire, adica de curatire
si purificare de pacat (Rom 3,25; Evr
1,3; 1 Ioan 2,2; 4,10). De asemenea,
are o valoare de compensare si de
reparare a pacatului (Rom 3,25; Evr
1,3; 1 Ioan 2,2; 4,10), deoarece Isus a
manifestat Tatalui, prin ascultarea
Sa, iubirea si supunerea pe care noi,
oamenii, I le-am refuzat prin
infractiunile noastre. Si, in acest



sens, El a castigat inima Tatalui si a
reparat acele ofense.

C) Crucea lui Cristos este un act de
rascumparare si de eliberare a
omului. Isus a platit pentru libertatea
noastra cu pretul sangelui sau, adica
prin suferintele si moartea sa, si
astfel ne-a rascumparat din pacat (1
Pt 1,18) si ne-a eliberat de puterea
diavolului. Oricine savarseste
pacatul devine, intr-un fel sau altul,
un rob al diavolului.

D) Mai ales in scrisorile Sfantului
Pavel citim ca sangele lui Cristos ne
indreptateste, adica ne reda
neprihdanirea pe care am pierdut-o
jignindu-1 pe Dumnezeu si astfel ne
impaca cu El. Crucea, impreuna cu
invierea lui Cristos, este cauza
justificarii noastre. Dumnezeu este
din nou prezent in sufletul nostru,
deoarece Duhul Sfant vine sa
salasluiasca din nou in inimile
noastre.



Invierea Domnului

»5-a coborat in iad”. Dupa ce a suferit
si a murit, trupul lui Cristos a fost
ingropat intr-un mormant nou, nu
departe de locul unde fusese
rastignit. Sufletul Sau, pe de alta
parte, ,s-a coborat in iad”, adica a
impartasit starea oamenilor
neprihaniti care murisera inaintea
Lui. Acestia nu intrasera inca in
gloria cerului, deoarece asteptau
venirea Regelui Mesia, care urma sa
le aducad mantuirea finala.

Inmormantarea lui Isus arata cd El a
murit cu adevarat. Coborarea Sa in
iad a avut, de asemenea, un efect
salvator: a deschis portile cerului
pentru acei oameni neprihaniti care
il asteptau pe Cristos, astfel incat sa
poata participa la fericirea vesnica in
Dumnezeu.

»A Inviat din morti”. ,A treia zi” (de
la moartea sa), Isus a inviat la o viata



noua. Sufletul si trupul sau,
transfigurate pe deplin cu slava
Persoanei sale divine, au fost unite
din nou. Sufletul a preluat din nou
trupul si slava sufletului a fost
comunicata in intregime trupului.
Din acest motiv, , invierea lui Cristos
nu a fost o intoarcere la viata
pamanteasca. Trupul sdu inviat este
cel care a fost rastignit si poarta
semnele patimirii sale, dar este de
acum partas la viata divina cu
proprietatile unui trup

glorios” (Compendiu, nr. 129).

Evenimentul Invierii lui Cristos. Isus
a inviat cu adevarat. Apostolii nu ar
fi putut sa se amageasca sau sa
inventeze invierea. in primul rand,
daca mormantul lui Cristos nu ar fi
fost gol, ei nu ar fi putut vorbi despre
invierea lui Isus; mai mult, daca
Domnul nu li s-ar fi aratat in mai
multe randuri si in fata a numeroase
grupuri de oameni, barbati si femei,
multi ucenici ai lui Cristos nu ar fi



putut accepta invierea sa, asa cum a
fost cazul initial al apostolului Toma.
Cu atat mai putin ar fi fost capabili sa
isi dea viata pentru o minciuna.
Dupéa cum spune Sfantul Paul, daca
Cristos nu ar fi inviat, atunci el, Paul,
ar fi adus o marturie falsa despre
Dumnezeu: ,Ca Dumnezeu l-a inviat
pe Cristos, pe care nu l-a inviat” (1
Cor 15,14-15). Dar Paul nu avea nicio
intentie de a face asa ceva. El era pe
deplin convins de invierea lui Isus
pentru ca il vizuse inviat. In mod
similar, Sfantul Petru le-a raspuns cu
curaj conducatorilor Israelului:
,Irebuie sa ascultam de Dumnezeu
mai degraba decat de oameni.
Dumnezeul parintilor nostri l-a
inviat pe Isus, pe care voi l-ati ucis
atdrnandu-1 de un lemn. Noi suntem
martori ai acestor lucruri” (Fapt
5,29-30.32).

Semnificatia teologicd a Invierii.
Invierea lui Cristos formeaza o
unitate cu moartea sa pe cruce. Asa



cum, prin patima si moartea lui Isus,
Dumnezeu a inlaturat pacatul si a
impacat lumea cu Sine, tot astfel,
prin invierea lui Isus, Dumnezeu a
inaugurat noua viatda, viata lumii
viitoare, si a pus-o la dispozitia
omenirii.

Toata suferinta fizica si spirituala pe
care Isus a indurat-o pe cruce este
transformata prin invierea Sa in
fericire si perfectiune atat in trupul,
cat si in sufletul Sau. Totul in El este
plin de viata lui Dumnezeu, de
iubirea Sa, de fericirea Sa, iar acest
lucru este ceva care va dura pentru
totdeauna.

Dar nu este doar pentru EL ci si
pentru noi. Prin darul Duhului Sfant,
Domnul ne da o parte din viata noua
a Invierii Sale. Aici, pe pamant, el ne
umple deja cu harul sau, harul lui
Cristos care ne face copii si prieteni
ai lui Dumnezeu, iar daca suntem
fideli, la sfarsitul vietii noastre el ne



va comunica si noua slava sa si vom
ajunge si noi la slava invierii.

In acest sens, cei botezati ,,au trecut
de la moarte la viata”, de la
indepartarea de Dumnezeu la harul
justificarii si al filiatiei divine.
Suntem copiii iubiti ai lui Dumnezeu
prin puterea tainei pascale a lui
Cristos, a mortii si invierii sale. In
dezvoltarea acestei vieti de copii ai
lui Dumnezeu se afla plinatatea
umanitatii noastre.

inaltarea lui Cristos la cer. Inaltarea
la cer marcheaza sfarsitul misiunii
lui Cristos, trimiterea sa printre noi
in trup muritor pentru a aduce
mantuirea. Era necesar ca, dupa
Inviere, Cristos sa isi prelungeasca
din cand in cand prezenta printre
ucenicii sai, pentru a-si manifesta
noua viata si pentru a completa
formarea lor. Aceasta prezenta se
incheie in ziua Indltérii. Cu toate
acestea, desi Isus se intoarce la cer



impreuna cu Tatal, el rdmane si
printre noi in diferite moduri si, in
principal, intr-un mod sacramental,
prin Sfanta Euharistie.

Asezat la dreapta Tatalui, Isus isi
continua slujirea de Mediator
universal al mantuirii. ,EI este
Domnul care domneste de acum cu
umanitatea sa in gloria vesnica de
Fiu al lui Dumnezeu si mijloceste
neincetat in favoarea noastra la
Tatal. Ni-1 trimite pe Duhul sdu si ne
da speranta ca vom ajunge intr-o zi
la EL, deoarece ne-a pregatit un
loc” (Compendiu, nr. 132).

De asemenea, sd avem in vedere ca
glorificarea lui Cristos:

A) Ne incurajeaza sa traim cu ochii
atintiti spre slava cerului: ,,Cautand
cele de sus” (Col 3,1); ne aminteste ca
nu avem o cetate permanenta aici
(Evr 13,14) si stimuleaza in noi
dorinta de a sfinti realitatile
omenesti.



B) Ne indeamnad sa traim prin
credinta, pentru ca stim ca suntem
insotiti de Isus Cristos, care ne
cunoaste si ne iubeste din cer si care
ne daruieste constant harul Duhului
sau. Cu puterea lui Dumnezeu putem
duce la bun sfarsit sarcina de
evanghelizare pe care ne-a
incredintat-o: sa-1 aducem la toate
sufletele (cf. Mt 28,19) si sa-1 punem
la varful tuturor activitatilor
omenesti (cf. Ioan 12,32), pentru ca
Imparatia sa sd devind o realitate (cf.
1 Cor 15,25). In plus, El ne insoteste
intotdeauna din tabernacol.

Relevanta misterului pascal
in viata crestinului

Asa cum am spus, invierea lui Isus
nu este o simpla intoarcere la viata
anterioard, asa cum a fost pentru
Lazar, ci ceva complet nou si diferit.
Invierea lui Cristos este trecerea la o
viata care nu mai este supusa
expirdrii timpului, o viata cufundata



in eternitatea lui Dumnezeu. Si nu
este ceva pe care Isus l-a obtinut doar
pentru El, ci pentru noi, pentru care
a murit si a inviat.

Misterul pascal are rezonanta in
viata noastra de zi cu zi. In
scrisoarea catre Coloseni, Sfantul
Paul spune: ,Daca ati inviat
impreuna cu Cristos, cautati cele de
sus, unde Cristos sade la dreapta lui
Dumnezeu. Cugetati la cele de sus si
nu la cele de pe pamant” (3,1-2). La
prima vedere, citind acest text, ar
putea sa para ca Apostolul
intentioneaza sa favorizeze
dispretuirea realitdtilor pamantesti,
adica invitand sa uitdm de aceasta
lume de suferinte, de nedreptati, de
pacate, pentru a trai cu anticipare
intr-un paradis ceresc. Gandul
»cerului” ar fi in acest caz un fel de
instrainare. Dar pentru a percepe
sensul adevarat al acestor afirmatii
pauline, e suficient sa nu le
despartim de context. Apostolul



precizeaza foarte bine ceea ce
intelege prin ,cele de sus”, pe care
crestinul trebuie sa le caute, si ,cele
de pe pamant”, de care trebuie sa se
fereasca. Iata inainte de toate care
sunt ,cele de pe pamant” care
trebuie evitate: ,,Dati mortii — scrie
sfantul Paul - madularele
pamantesti: desfranarea, necuratia,
patima, pofta cea rea silacomia, care
este idolatrie” (3,5-6). A da mortii in
noi dorinta nesatula de bunuri
materiale, egoismul, radacina
oricarui pacat. Asadar, atunci cand
Apostolul 1i invita pe crestini sa se
dezlipeasca in mod hotarat de ,cele
de pe pamant”, vrea sa dea de inteles
ceea ce apartine ,omului vechi” de
care crestinul trebuie sa se despoaie,
pentru a se imbraca in

Cristos” (Benedict al XVI-lea,
Audienta generald, 27 aprilie 2011).

Prin urmare, este vorba de a pune la
moarte ,omul vechi” pentru a ne
imbraca cu Cristos si cu bunurile pe



care El ni le-a obtinut. Sfantul Paul
insusi explica care sunt aceste
bunuri: ,,Ca alesi ai lui Dumnezeu,
sfinti si preaiubiti, imbracati-va cu
mila, bunatate, umilintd, blandete,
blandete, rabdare. Purtati-va unii pe
altii si iertati-va reciproc cand unul
are o plangere impotriva celuilalt
[...]. Si mai presus de toate acestea,
dragostea, care este legatura unitatii
desavarsite” (Col 3,12-14). Se poate
observa ca cautarea bunurilor
cerului nu este o evadare dintr-un
prezent care nu ar fi decat un
obstacol in calea obtinerii vietii
vesnice; este vorba mai degraba de a
merge cu patimd in prezent spre
viata vesnica.

Acest lucru este posibil doar daca
actualizam frecvent vocatia
baptismald pe care am primit-o de la
Cristos, care ne face partasi vietii si
harului sau. Trebuie sa traim prin
credintd, cu incredere in Dumnezeu
siin providenta sa, asteptand de la El



ca faptele noastre sa dea roade bune,
promovand caritatea fata de toti.
Trebuie sd ne rugam si sd recurgem
frecvent la izvoarele de har care sunt
sacramentele. In acest fel, ceea ce a
fost candva o viata in robia
pacatului, inrobitd poate de o mie de
mici egoisme, devine o viata sfanta,
placuta lui Dumnezeu. Suntem
transformati de harul care ne face
sfinti si, in acelasi timp, contribuim si
noi cu mica noastra contributie la
acea transformare a lumii dupa
Dumnezeu care se va implini la
sfarsitul timpurilor. Dar deja aici,
prin exemplul si actiunea noastra de
crestini, dam cetdtii pAmantesti o
noua fata care favorizeaza adevarata
umanitate: solidaritatea, demnitatea
umana, pacea si armonia familiala,
dreptatea si promovarea sociala,
grija pentru mediul in care traim.

,Crestinii, crezand cu tarie ca
invierea lui Cristos l-a reinnoit pe om
fara a-l1 indeparta de lumea in care isi



construieste istoria, trebuie sa fie
martorii luminosi ai acestei noi vieti
pe care a adus-o Pastele [...], Lumina
Pastelui lui Cristos trebuie sa
patrunda in lumea noastra, trebuie
sa ajunga la toti oamenii ca mesaj de
adevar si de viata prin marturia
noastra zilnica” (Benedict al XVI-lea,
Audienta generald, 27 aprilie 2011).

Bibliografie
Bibliografie de baza

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
595-667.

- Sfantul Ioan Paul al II-lea, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(1I), Palabra, Madrid 1996.

Bibliografie complementara



- Antonio Ducay, Jestus, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (in
special capitolele V-VI).

- Vicente Ferrer Barrientos, Jesucristo
nuestro Salvador, Rialp, Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | document generat automat din

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-
lui-isus-cristos/ (21.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-patimirea-moartea-si-invierea-lui-isus-cristos/

	Tema a 13-a: Pătimirea, moartea și învierea lui Isus Cristos
	Pătimirea și moartea lui Cristos
	Expresii biblice și liturgice
	Învierea Domnului
	Relevanța misterului pascal în viața creștinului
	Bibliografie


