
opusdei.org

Tema a 13-a: Cred în
comuniunea sfinților
și în iertarea
păcatelor

Biserica este „communio
sanctorum”: o comunitate a
tuturor celor care au primit
harul regenerator al Duhului
Sfânt, prin care sunt copii ai lui
Dumnezeu și frați și surori ai
lui Isus Cristos.

01.11.2021



1. Împărtășirea sfinților 

Biserica este communio sanctorum:
comuniunea sfinților, adică
comunitate a tuturor celor care au
primit harul regenerator al Duhului,
prin care ei sunt copii ai lui
Dumnezeu, uniți în Cristos și chemați
sfinți. Unii dintre ei încă sunt călători
pe pământ, în vreme ce alţii, trecuţi
din această viaţă, se află în proces de
purificare și cu ajutorul rugăciunilor
noastre. În cele din urmă, alții se
bucură deja de viziunea lui
Dumnezeu și mijlocesc pentru noi.
Împărtășirea sfinților înseamnă și ea
că toți creștinii au în comun darurile
sfinte, al căror centru este Euharistia,
toate celelalte sacramente se
îndreaptă spre ea ca spre o culme, la
fel ca și toate celelalte daruri și
carisme (cf. Catehism, nr. 950).

Prin comuniunea sfinților, meritele
lui Cristos și ale tuturor celor care au
mers înaintea noastră pe pământ ne



ajută în misiunea pe care Domnul
Însuși ne a încredințat-o ca s-o
îndeplinim în Biserică. Sfinții care
sunt în ceruri nu se uită cu
indiferență la viața Bisericii pelerine:
ne impulsionează cu mijlocirea lor
înaintea Tronului lui Dumnezeu și
așteaptă ca plinătatea comuniunii
sfinților să se realizeze odată cu a
doua venire a Domnului, cu judecata
de apoi și învierea trupurilor. Viața
concretă a Bisericii pelerine și a
fiecăruia dintre membrii săi –
fidelitatea fiecărui botezat – au o
mare importanță pentru realizarea
misiunii Bisericii, pentru purificarea
mai multor suflete și pentru
convertirea altora [1].

Împărtășirea sfinților este
structurată organic pe pământ,
pentru că Cristos și Duhul au făcut
din ea în trecut și acum sacrament al
Mântuirii, adică mijloc și semn prin
care Dumnezeu oferă Mântuirea
omenirii. În mersul ei pe pământ,



Biserica este, de asemenea,
structurată, în latura ei vizibilă, ca
comuniunea Bisericilor particulare,
formate după chipul Bisericii
universale și fiecare prezidată de
propriul ei episcop; în aceste Biserici
particulare există o specifică
comuniune între credincioșii lor, cu
patronii și întemeietorii lor și cu
sfinții lor principali. Acest fenomen
se întâmplă în mod analogic și în alte
realități ecleziale.

De asemenea, suntem într-o anumită
comuniune de rugăciuni și de alte
foloase spirituale, existând chiar o
anumită unire în Duhul Sfânt cu
creștinii care nu aparțin Bisericii
Catolice [2].



1.1. Biserica este comuniune
și societate. Credincioșii:
ierarhie, laici și viața
consacrată

Biserica de pe pământ este, în același
timp, comuniune și societate
structurată de către Duhul Sfânt prin
Cuvântul lui Dumnezeu, sacramente
și carisme. Prin urmare, structura sa
nu poate fi separată de realitatea sa
de comuniune, nu poate fi suprapusă
acesteia și nici nu poate fi înțeleasă
ca un mod de a se menține și de a se
autoguverna după o primă perioadă
de fervoare „carismatică”. Aceleași
sacramente care construiesc Biserica
sunt cele care o structurează ca să fie
și ea pe pământ „sacramentul
universal al mântuirii”. Mai exact,
prin sacramentele Botezului, Mirului
și Preoției, credincioșii participă – în
diferite moduri – la misiunea lui
Cristos și, prin urmare, la preoția Lui 
[3]. Din acțiunea Duhului Sfânt în



sacramente și prin carisme provin
cele trei mari poziții istorice pe care
le regăsim în Biserică: credincioșii
laici, slujitorii sacri (care au primit
sacramentul Preoției și formează
ierarhia Bisericii) și călugării (cf. 
Compendiu, nr. 178). Toți au în
comun condiția de credincioși, adică
fiind „încorporaţi lui Cristos prin
Botez, sunt constituiţi membri ai
poporului lui Dumnezeu. Făcuţi
părtaşi, conform propriei condiţii, la
funcţia preoţească, profetică şi
regească a lui Cristos, ei sunt chemaţi
să împlinească misiunea pe care
Dumnezeu a încredinţat-o Bisericii.
Între ei există o adevărată egalitate
în demnitatea lor de fii ai lui
Dumnezeu” (Compendiu, nr. 177).

Cristos a instituit ierarhia ecleziastică
cu misiunea de a-L face prezent pe El
printre credincioși prin sacramente
și prin propovăduirea Cuvântului lui
Dumnezeu cu autoritate, în virtutea
mandatului primit de la El. Membrii



ierarhiei au primit și ei misiunea de
a ghida Poporul lui Dumnezeu (cf. Mt
28,18-20). Ierarhia este formată din
slujitorii sacri: episcopi, preoți și
diaconi. Ministeriul din Biserică are
o dimensiune colegială, adică unirea
membrilor din ierarhia ecleziastică
este în slujba comuniunii
credincioșilor. Fiecare episcop își
exercită slujirea ca membru al
colegiului episcopal – succesor al
colegiului apostolilor – și în unire cu
capul său, care este Papa,
participând cu acesta din urmă și cu
ceilalți episcopi la grija pentru
Biserica universală. În plus, dacă i s-a
încredințat o anumită biserică, o
guvernează în numele lui Cristos cu
putere de conducere ordinară,
proprie și imediată, în comuniune cu
întreaga Biserică și sub autoritatea
Sfântului Părinte. Ministerul
episcopal are și un caracter personal,
pentru că fiecare este responsabil
înaintea lui Cristos, care l-a chemat
personal și i-a conferit misiunea la



primirea sacramentului preoției în
plenitudine.

Papa este Episcopul Romei și
succesorul Sfântului Petru; este
principiul și fundamentul permanent
și vizibil al unității Bisericii. El este
vicarul lui Cristos, capul colegiului de
episcopi și păstor al întregii Biserici,
asupra căreia are, prin instituție
divină, puterea de conducere
deplină, supremă, imediată și
universală. Colegiul de episcopi, în
comuniune cu Papa și niciodată fără
el, exercită la rândul său puterea
supremă și deplină de conducere
asupra Bisericii. Episcopii au a primit
misiunea de a învăța ca martori
autentici ai credinței apostolice; de a 
sfinți împărțind harul lui Cristos prin
slujirea Cuvântului și a
sacramentelor, în special a
Euharistiei; și de a-l conduce pe
poporul lui Dumnezeu pe pământ (cf.
Compendiu, nr. 184, 186 și urm.).



Domnul a promis că Biserica sa va
rămâne mereu în credință (cf. Mt 16,
19) și o garantează cu prezența sa,
prin puterea Duhului Sfânt. Această
însușire este deținută de Biserică în
întregime (nu de fiecare membru).
Așadar, credincioșii în ansamblu nu
greșesc atunci când aderă cu
fermitate la credința călăuzită de
magisteriul viu al Bisericii, sub
acțiunea Duhului Sfânt care ghidează
pe unii și pe alții. Asistența Duhului
Sfânt pentru întreaga Biserică, ca să
nu greșească în credință, se dăruiește
de asemenea Magisteriului, astfel
încât să învețe în mod credincios și
autentic Cuvântul lui Dumnezeu. În
unele cazuri specifice această
asistență a Duhului garantează ca
intervențiile magisteriului să nu
conțină eroare; de aceea se spune
adesea că în astfel de cazuri
magisteriul participă la acea
infailibilitate pe care Domnul a
promis-o Bisericii sale.
„Infailibilitatea magisteriului se



realizează atunci când pontiful
Roman, în virtutea autorităţii sale de
păstor suprem al Bisericii, sau
colegiul episcopilor în comuniune cu
papa, mai ales reunit într-un conciliu
ecumenic, proclamă printr-un act
definitiv o învăţătură referitoare la
credinţă sau la morală şi atunci când
papa şi episcopii, în magisteriul lor
obişnuit, sunt în acord în propunerea
unei învăţături ca definitive. La
aceste învăţături fiecare credincios
trebuie să adere cu supunerea
credinţei” (Compendiu, nr. 185).

Laicii sunt acei credincioși a căror
misiune este să caute Împărăția lui
Dumnezeu, luminând și rânduind
realitățile vremelnice conform
orânduirilor lui Dumnezeu. Ei
răspund astfel la chemarea la
sfințenie și la apostolat, care este
adresată tuturor celor botezați [4].
Deoarece sunt părtași la preoția lui
Cristos, laicii sunt asociați și la
misiunea lui sfințitoare, profetică și



regească (cf. Compendiu, nr. 189-191).
Ei participă la misiunea preoțească a
lui Cristos oferind ca jertfă spirituală,
mai ales în Euharistie, propria viaţă
împreună cu toate faptele lor. Ei
participă la misiunea profetică
primind tot mai mult în credinţă
cuvântul lui Cristos şi vestindu-l
lumii prin mărturia vieţii şi prin
vorbă. Ei sunt părtași ai misiunii
regești după ce au primit de la El
puterea de a învinge păcatul în ei
înşişi şi în lume, prin lepădarea de
sine şi sfinţenia vieţii. Ei exercită
diferite slujiri în slujba comunităţii şi
impregnează cu valoare morală
activităţile vremelnice ale omului şi
instituţiile societăţii.

Dintre credincioșii laici și din
ierarhie provin cei care se consacră
în mod special lui Dumnezeu prin
profesarea sfaturilor evanghelice:
castitatea (în celibat sau virginitate),
sărăcia și ascultarea. Viața
consacrată este o stare de viață



recunoscută de Biserică, care
participă la misiunea ei printr-o
dăruire deplină lui Cristos şi fraţilor,
mărturisind speranţa împărăţiei
cereşti (cf. Compendiu, nr. 192 și
urm.) [5].

2. Cred în iertarea păcatelor

Cristos avea puterea de a ierta
păcatele (cf. Mt 2, 6-12). A dăruit-o
ucenicilor atunci când le-a însuflat
pe Duhul Sfânt, le-a transmis
„puterea cheilor” și i-a trimis pe toți
să boteze și să ierte păcatele: „Primiţi
pe Duhul Sfânt. Cărora le veţi ierta
păcatele, vor fi iertate; cărora le veţi
ţine, vor fi ţinute” (In 20, 22-23).
Sfântul Petru încheie primul său
discurs după Rusalii prin
îndemnarea evreilor la pocăință „şi
că fiecare dintre voi să se boteze în
numele lui Isus Cristos spre iertarea
păcatelor voastre şi veţi primi darul
Duhului Sfânt” (Fap 2,38).



Biserica cunoaște două moduri de a
ierta păcatele. Botezul este primul și
principalul sacrament prin care se
iartă păcatele. Pentru păcatele
săvârșite după Botez, Cristos a
instituit sacramentul penitenței, prin
care cel botezat se împacă cu
Dumnezeu și cu Biserica.

Când păcatele sunt iertate, sunt
însuși Cristos și Duhul cei care
acționează în Biserică și prin
intermediul ei. Nu există nicio vină
pe care Biserica să nu o poată ierta,
pentru că Dumnezeu poate ierta
întotdeauna și în acest fel ea a vrut
să procedeze, de fiecare dacă când
omul se convertește și cere iertare
(cf. Catehism, nr. 982). Biserica este
instrument de sfințenie și sfințire și
acționează în așa fel încât să fim cu
toții mai aproape de Cristos.
Creștinul prin lupta sa pentru a trăi
în sfințenie și prin cuvântul său
poate face ca ceilalți să se apropie de
Cristos și să se convertească.



MIGUEL DE SALIS AMARAL

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice, nr.
976-987.

- Compendiu al Catehismului Bisericii
Catolice, nr. 200-201.

NOTE

[1] „Multe lucruri mari depind – nu
uita – de purtarea mea şi a ta
conform Voinţei lui Dumnezeu” (Sf.
Josemaría, Drum, nr. 755).

[2] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, nr. 15.

[3] Cf. Ibidem, nr. 10.

[4] Cf. Ibidem, nr. 31.



[5] „Misiunea noastră în calitate de
creștini este să proclamăm acel drept
al lui Cristos, să îl anunțăm cu
cuvântul nostru și cu lucrările
noastre. Domnul își dorește pe ai săi
în toate răscrucile pământului. Pe
unii dintre ei îi cheamă în deșert,
pentru a ignora vicisitudinile
societății oamenilor, pentru a face ca
acești oameni să reamintească altora,
cu mărturia lor, că Dumnezeu există.
Pe alții, îi încredințează slujirea
preoțească. Pe marea majoritate a
lor, îi vrea în mijlocul lume, în
ocupații pământești. Prin urmare,
acești creștini trebuie să-L poarte pe
Cristos în toate domeniile în care
sunt îndeplinite sarcinile umane: la
fabrică, la laborator, la munca
pământului, la atelierul meșterilor, la
străzi din orașe mari și la cărările
montane” (Sf. Josemaría, E Cristos
care trece, nr. 105).



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-13-a-cred-in-comuniunea-sfintilor-si-

in-iertarea-pacatelor/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-cred-in-comuniunea-sfintilor-si-in-iertarea-pacatelor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-cred-in-comuniunea-sfintilor-si-in-iertarea-pacatelor/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-13-a-cred-in-comuniunea-sfintilor-si-in-iertarea-pacatelor/

	Tema a 13-a: Cred în comuniunea sfinților și în iertarea păcatelor
	1. Împărtășirea sfinților
	1.1. Biserica este comuniune și societate. Credincioșii: ierarhie, laici și viața consacrată
	2. Cred în iertarea păcatelor


