opusdei.org

Tema a 12-a:
Intruparea

Isus este singurul Fiu al lui
Dumnezeu, care s-a facut om
pentru mantuirea noastra. El
este Dumnezeu desavarsit si om
desavarsit: a luat conditia
noastra materiala si trupeasca,
supusa multor nevoi, pentru a
ne mantui de pacatele noastre.
Sfanta Maria este cu adevarat
Maica lui Dumnezeu, pentru ca
Cel pe care L-a zamislit ca om,
prin lucrarea Duhului Sfant, nu
este altul decat Fiul vesnic al
Tatalui.



19.07.2024

Cuprins
Identitatea lui Isus in Noul Testament

Identitatea lui Isus in lumina
conciliilor cristologice

intruparea

Cunoasterea si vointa umana a lui
Isus

Valoarea misterului Intruparii

Maria, Maica lui Dumnezeu si a
Bisericii

Bibliografie




Identitatea lui Isus in Noul
Testament

Evangheliile ne povestesc istoria lui
Isus, iar aceasta este fundamentul
intregii doctrine cristologice.
Cristologia nu este altceva decat
reflectia asupra cine este Isus si ce a
venit El sa faca in lume.

Aceasta reflectie isi are punctul de
plecare in scrierile Noului
Testament: Evangheliile, scrisorile
Sfantului Paul si ale Sfantului Ioan,
precum si alte texte. Acesetea se
intreaba despre Isus, cat si despre
importanta sa pentru omenire. Si
pornesc de la o convingere foarte
importanta: aceea ca Isus nu poate fi
doar un om. De fapt, in anii de dupa
inviere, primii crestini venerau
numele lui Isus, il laudau, 1i cantau
imnuri si se adunau duminica pentru
a celebra Euharistia in memoria sa.



Toate acestea erau destul de logice
atunci cand luam in considerare
viata lui Isus in ansamblu. In lumina
Evangheliilor, este clar ca Isus s-a
vazut pe sine ca reprezentantul unic
al lui Dumnezeu in lume, a pretins
(chiar si intr-un mod umil si natural)
prerogative divine precum iertarea
pacatelor, reformarea cuvantului pe
care Dumnezeu il daduse poporului
prin Moise sau cererea iubirii
absolute pentru persoana sa. In plus,
a confirmat toate acestea prin
miracole importante, cum ar fi
invierea lui Lazar, care a aratat
stdpanirea si puterea sa asupra
elementelor cosmice, oamenilor si
demonilor; a inviat el insusi si, de pe
tronul Tatalui, l-a trimis pe Duhul
Sfant. Toate acestea au insemnat, de
asemenea, ca Isus a Implinit
promisiunile pe care Dumnezeu le
facuse Israelului pentru vremurile
din urma si definitive: promisiunea
de a instaura o imparatie care avea
sa dureze pentru totdeauna, din care



EL Isus, era Regele-Mesia intronat in
cer. Isus nu putea fi doar un om,
oricat de sfant ar fi fost el.

Totusi, aceasta convingere s-a
confruntat cu o intrebare
fundamentala: care era relatia lui
Isus cu Dumnezeu? Pentru primii
crestini nu a fost usor sa raspunda la
aceasta intrebare. Ei au marturisit ca
existd un singur Dumnezeu, dar au
realizat, de asemenea, ca Isus a
actionat si a vorbit ca si cum ar fi fost
el insusi Dumnezeu. Problema era
deci foarte clara: se poate spune ca
Isus este Dumnezeu? Dar in ce sens?
Oare nu inseamna asta marturisirea
a doi dumnezei? Aceasta din urma
era o absurditate, pentru ca si ei, ca
toti evreii, erau convinsi ca nu exista
- cd nu poate exista - decat un singur
Dumnezeu. Care este, asadar, relatia
lui Isus cu Dumnezeul lui Israel?

Aceasta reflectie va conduce treptat
la solutii satisfacatoare. Deja in



scrisorile Sfantului Paul vedem ca
apostolul foloseste diferite moduri de
a exprima divinitatea lui Isus, fara a-1
confunda cu Dumnezeu Tatal si fara
a afirma doi dumnezei. De exemplu,
in prima scrisoare catre Corinteni, el
scrie: ,pentru voi exista un singur
Dumnezeu, Tatdl, de la care vin toate
si pentru care suntem, si un singur
Domn, Isus Cristos, prin care sunt
toate si prin care suntem si noi” (1
Cor 8,6). El foloseste aceasta expresie,
,un singur Dumnezeu si un singur
Domn?”, care 1i pune pe Dumnezeu
Tatal si pe Cristos pe acelasi nivel in
practica, deoarece in Vechiul
Testament ,,Domnul” era ,,numele cel
mai obisnuit pentru a desemna insasi
divinitatea Dumnezeului lui

Israel” (Catehism, nr. 446).
LAtribuindu-i lui Isus titlul divin de
Domn”, spune Catehismul Bisericii
Catolice, ,,primele marturisiri de
credinta ale Bisericii afirma, inca de
la inceput, ca puterea, cinstea si
marirea datorate lui Dumnezeu Tatal



i se cuvin si lui Isus, pentru ca El este
,din fire Dumnezeu” (Catehismul, nr.
449).

Toate acestea sunt si mai clare in
Evanghelia dupa Ioan, care de la
inceput il distinge clar pe Dumnezeu
Tatal fatda de Cuvantul lui Dumnezeu,
care era In Dumnezeu de la inceput
si care era Dumnezeu insusi (cf. In
1,1). Isus, spune Ioan, este Cuvantul
intrupat, care s-a facut om si a venit
in lume pentru mantuirea noastra.
Acest Cuvant a existat Inainte de
timp si de creatie si, prin urmare, nu
este creat. El a fost intotdeauna
Cuvantul Tatalui si, prin urmare, este
deosebit de Tatal, chiar daca este in
relatie cu El. Acesta este un text
important, in care Ioan raspunde la
problema referitoare la modul de a
spune ca Isus este Dumnezeu fara a
spune ca exista doi dumnezei. Acest
Cuvant, crede Ioan, este divin ca
Tatal Insusi, dar nu poate fi
considerat un al doilea Dumnezeu,



deoarece este complet raportat la
Tatal. Acest lucru deschide calea
pentru o considerare a Dumnezeului
unic ca o Treime de persoane: Tatal,
Fiul si Duhul. Astfel, in Noul
Testament, Dumnezeul lui Israel isi
deschide intimitatea si se dezvaluie
ca Iubire, Iubire care realizeaza
unitatea perfecta a celor trei
persoane divine.

Identitatea lui Isus in lumina
conciliilor cristologice

in secolele care au urmat epocii
apostolice, Biserica si-a definit mai
bine cunoasterea despre Isus si a
aprofundat-o pe baza a ceea ce
afirmase Noul Testament.
Raspandirea evanghelizarii a adus
Evanghelia in contact cu lumea non-
evreiasca si, in special, cu gandirea
greaca, care admitea o pluralitate de
zei in diferite grade.



In acest context, Isus ar putea fi
perceput ca un al doilea Dumnezeu,
mai mic decat Tatal si capabil de
schimbare si intrupare (spre
deosebire de Tatal, care ar fi
imuabil). Aceasta a fost propunerea
lui Arius impotriva careia a
reactionat Conciliul de la Niceea in
anul 325 (cf. Catehism, nr. 465). La
acest conciliu s-a format ceea ce noi
recitim in fiecare duminica in Crez, si
anume ca Isus este ,Dumnezeu din
Dumnezeu, Lumina din Lumina,
Dumnezeu adevarat din Dumnezeu
adevarat, nascut iar nu creat, de o
fiinta cu Tatal”. Acest lucru arata clar
ca Tatal si Fiul impartasesc aceeasi
divinitate unica si au aceeasi
demnitate.

Un secol mai tarziu s-a ridicat o alta
problema importanta: daca Isus este
Dumnezeu, cum poate fi in acelasi
timp om? Experienta ne spune ca un
om este un individ, iar Dumnezeu
este, de asemenea, o fiintad distincta si



individualad. Cum pot fi ele o singura
realitate? Cand ne gandim la Cristos,
nu sunt el mai degraba doua indivizi
distincti, dar profund uniti Intr-un
fel? In aceastd directie a fost
propunerea patriarhului
Constantinopolului, Nestorie. Pentru
el, Dumnezeu si omul Isus formeaza
0 unitate pentru ca el actioneaza
intotdeauna in perfecta conjunctie.
La fel cum un cal care galopeaza si
calaretul care il conduce actioneaza
in conjunctie, se conformeaza
reciproc, desi in realitate sunt doua
fiinte distincte care formeaza o
singura figura. Din aceasta abordare,
Nestorie a concluzionat ca Isus s-a
nascut, a trait in Palestina, a murit pe
cruce etc., dar nu se putea spune
acelasi lucru despre Dumnezeu.
Cuvantul vesnic este imuabil si nu se
poate naste ca o fiinta umana. Prin
urmare, nu se poate spune ca Maria
este Maica lui Dumnezeu, ci doar
Maica omului Isus.



Problema cu aceasta solutie este ca
nu garanta cu adevarat ca Cristos
este o singura fiinta, o singura
realitate vie, asa cum vedem in
Evanghelii. Ea a fost combatuta de
Conciliul de la Efes din 431. Acest
conciliu a sustinut ca a doua
persoana a Treimii, Cuvantul lui
Dumnezeu, a devenit trup, adica si-a
insusit o natura umana, ca si cum ar
fi integrat-o in sine (cf. Catehism, nr.
446). El era deci o singura fiinta si nu
doua realitati distincte, mai mult sau
mai putin unite, asa cum sustinea
Nestorie. Prin numele , Isus”
intelegem Cuvantul, odata ce si-a
insusit natura umana, odata ce a
devenit om. Aceasta doctrina este
cunoscutd sub numele de ,,uniune
ipostaticd” (deoarece elementul
uman este integrat in persoana
preexistentd a Cuvantului = in
ipostasul Cuvantului). Ea a fost
formulata la Conciliul de la Efes.



Cu toate acestea, au existat cei care
au inteles gresit aceasta doctrina si
au crezut ca elementul uman din
Cristos, absorbit cum era In persoana
divind, a fost apoi dizolvat in aceasta.
Astfel, elementul uman din Isus si-ar
fi pierdut toata consistenta. Pentru a
depasi aceasta eroare, douazeci de
ani mai tarziu, un alt conciliu
ecumenic, desfasurat in orasul
Calcedon, a reformulat ideea
efesiana intr-un mod oarecum
diferit: Isus este o singura persoana,
a spus conciliul, dar el existad intr-un
mod dublu: ca Dumnezeu in mod
etern si ca om in timp. El este
Dumnezeu adevarat si om adevarat,
Dumnezeu perfect si om complet si
intreg. De atunci incolo, conciliile
ulterioare au clarificat doctrina de la
Calcedon si au tras unele consecinte,
de exemplu, ca Isus are o adevarata
vointa umanad, deoarece este cu
adevdrat om. Si, ca om, a implinit
lucrarea mantuirii noastre.



Intruparea

Dincolo de aspectele istorice, ceea ce
este fundamental pentru doctrina
intrupdrii este prezenta personala a
Fiului lui Dumnezeu in istorie. Prin
cuvintele si gesturile sale umane, i1
cunoastem pe Fiul lui Dumnezeu si,
intr-un fel, intelegem cum este
Dumnezeu insusi. Si ceea ce vedem,
inainte de toate, este ca Dumnezeu
este Iubire, o iubire puternica,
capabila sa-si dea viata pentru noi.

Intruparea este lucrarea
Dumnezeului Treimic. Tatal il trimite
pe Fiul Sau in lume, adica Fiul intra
in timp si isi insuseste substanta
umand, umanitatea pe care Duhul
Sfant o naste In pantecele virginal al
Mariei, cu cooperarea si
consimtamantul ei. In acest fel,
Cuvantul lui Dumnezeu, care a
existat vesnic, incepe sa existe si ca
om in istorie.



Prezenta Fiului lui Dumnezeu in
istorie este, de asemenea, apropierea
Tatalui si a Sfantului Duh, deoarece
in Isus si prin el sunt facute
cunoscute omenirii si celelalte
persoane divine. Sfantul Ioan a
insistat in mod special asupra acestor
aspecte: venirea lui Isus dezvaluie
trasaturile intime si inaccesibile ale
Fiintei divine, astfel incat Cel pe care
,2himeni nu l-a vazut vreodata” (In
1,18) se manifesta in viata lui Cristos,
Unul-Nascut intrupat. Cristos arata in
gesturile sale, in afectele si cuvintele
sale, relatia sa cu Tatal si cu oamenii,
bunavointa lui Dumnezeu fata de
creaturi, precum si valoarea si sensul
realitatii pamantesti.

Isus este, prin urmare, singurul Fiu
al lui Dumnezeu care s-a facut om
pentru mantuirea noastra. El este, de
asemenea, purtatorul Duhului Sfant,
templul si locuinta Sa in istorie si, din
acest motiv, este numit si Cristos,
Unsul. Desigur, alte figuri ale



Israelului antic erau unse cu
untdelemn cu ocazia vocatiei sau
misiunii lor particulare si pentru a
semnifica prezenta in ele a Duhului
divin, dar ungerea lui Isus este mult
mai radicala, deoarece deriva din
propria sa constitutie ca om, din
misterul intruparii. Isus vine in lume
uns In intregime de Duhul si, prin
urmare, totul in el evoca prezenta
divina si reflecta puritatea si
spiritualitatea realitatii ceresti.

Iar aceasta prezenta radicala a
Duhului il umple si de har si daruri
supranaturale, pe care le desfasoara
in actiunile sale, pline de dreptate si
bunatate, si care ii inspira cuvintele,
imperioase sau blande, dar
intotdeauna pline de intelepciune si
viata. Totul in Isus dezvaluie
oamenilor iubirea lui Dumnezeu, iar
aceasta iubire, care ii umple inima
umanad, se revarsa asupra realitatii
pe care o intalneste, asupra a tot ceea



ce pacatul a deteriorat, pentru a o
restaura si a o readuce la Tatal.

Cunoasterea si vointa umana
a lui Isus

Am spus deja ca Isus este Dumnezeu
perfect si om perfect. in mod natural,
pentru ca este Dumnezeu, El are o
cunoastere eterna si atemporala a
tuturor lucrurilor, dar odata ce
devine om, cunoasterea realitatii sale
urmeaza modalitatile de cunoastere
proprii omului, adica si Isus, ca si
noi, cunoaste realitatea exterioara
prin experiente, imagini, concepte
etc., care se formeaza in mintea sa
umana. intrupéndu—se, Cristos nu a
vrut sa ocoleasca legile naturii si,
prin urmare, a trebuit sa invete
multe lucruri, ca orice om: a invatat
sa vorbeasca, sa citeasca, sa
munceasca, sd cunoasca putin cate
putin elementele necesare vietii
practice si, de asemenea, a trebuit sa
invete multe lucruri din



religiozitatea lui Israel, care i-au fost
predate in principal de Maria si Iosif.

Mintea umana a lui Cristos, ca orice
inteligenta omeneasca, era limitata.
Totusi, acest lucru nu inseamna ca
Domnul nu a avut cunostinte dincolo
de ceea ce este posibil pentru
experienta sau pentru stiinta umana
obisnuita: cunostinte supranaturale.
Evangheliile arata, de exemplu, ca
Isus a prevazut trddarea lui Simon
Petru si trddarea lui Iuda. In aceste si
in alte cazuri similare, aceste
cunostinte au fost intuitii prezentate
mintii umane a lui Cristos ca rod al
inspiratiei divine.

Cu toate acestea, cea mai importanta
si profunda cunoastere pe care a
avut-o Isus in viata Sa pe pamant a
fost despre Dumnezeu Tatal Sau.
Aceasta cunoastere a fost, de
asemenea, profund supranaturala si
a constituit o dimensiune
permanentd a vietii si intimitatii



Sale, deoarece Persoana Sa era
vesnic unita cu Tatal - El este Unul-
Nascut al Tatalui - iar umanitatea Sa
fusese asumata (integratd) in
Persoana Sa. Prin urmare, Isus a
experimentat In constiinta Sa umana
unitatea Sa perfecta cu Tatal. El era
pe deplin constient ca este Fiul lui
Dumnezeu, trimis in lume pentru a
salva omenirea.

Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice a sintetizat astfel
cunoasterea umana a lui Hristos:
,Fiul lui Dumnezeu a asumat un trup
animat de un suflet rational uman.
Cu inteligenta sa umana, Isus a
invatat multe lucruri din experienta.
Dar si ca om Fiul lui Dumnezeu avea
0 cunoastere intima si nemijlocita a
lui Dumnezeu Tatal sau. De
asemenea, patrundea gandurile
secrete ale oamenilor si cunostea in
mod deplin planurile vesnice pe care
El a venit sa le reveleze” (nr. 90).



De asemenea, Isus a avut o adevarata
vointd umana si a fost un om pe
deplin liber. El era liber in primul
rand pentru ca nu era supus acelei
tulburari interioare care provine in
noi din pacatul originar si care ne
determina sa cedam usor celor trei
pofte - pofta lumii, pofta ochilor si
pofta carnii - si sa fim robiti de ele.
Duhul Sfant i-a modelat umanitatea
de la inceput, in pantecele Mariei, si
a fost intotdeauna prezent pe deplin
in viata sa de atunci incolo. Dar, intr-
un sens mai profund, Isus a fost liber
pentru ca actiunile sale au fost
intotdeauna conduse de dragostea
pentru Tatdl sdu si pentru misiunea
care 1i fusese incredintata. El a dorit
in orice moment sd implineasca
vointa Tatalui, iar iubirea Duhului
Sfant din inima sa a umplut actele
sale de dreptate si caritate. De aceea,
asa cum a spus Conciliul Vatican II,
Isus este intotdeauna pentru noi
modelul a ceea ce este omul (cf.
Gaudium et Spes, nr. 22).



Marea libertate a lui Cristos s-a
manifestat in multe feluri: el nu s-a
lasat conditionat de oameni sau de
circumstante sau de orice forma de
teama si nici nu s-a inclinat in fata
barierelor culturale ale societatii din
vremea sa, in care cei drepti il
dispretuiau pe pacatosi si cautau sa
nu se amestece cu ei. Isus,
dimpotriva, a mancat cu pacatosii si
chiar a ales unii ucenici, precum
Matel, din acele medii care erau
dezaprobate din punct de vedere
social. Nu a avut nicio problema in a
se rupe de legalisme inutile, chiar
daca acestea erau foarte raspandite
in vremea sa, nici in a se infuria si a
rasturna mesele negustorilor care
incalcau demnitatea sacra a
Templului; nu s-a lasat conditionat de
familia sa, nici de structurile de
putere, nu a avut nicio retinere in a
se confrunta cu fariseii si a denunta
ceea ce faceau gresit; si, mai presus
de toate, nu a avut nicio problema in
a-si da de bunavoie viata pentru noi.



Astfel, vedem ca Isus a avut o mare
libertate, care i-a permis intotdeauna
sa aleagd ceea ce era bine pentru
oameni, ceea ce era placut Tatalui.

In toate acestea, Isus a realizat cu
vointa sa umana ceea ce hotarase in
eternitate impreuna cu Tatal si cu
Duhul Sfant. Actiunile lui Cristos au
adus iubirea si mila lui Dumnezeu
pentru omenire in cadrul istoriei.

Valoarea misterului
Intrupérii

Cand recitim in Crez ,;s-a intrupat
prin puterea si harul Duhului Sfant si
s-a nascut din Maria Fecioara”,
afirmam ca umanitatea asumata de
Cuvant este adevarata si reala, rodul
carnii unei femei si, prin urmare, El
este unul dintre noi si apartine
neamului nostru. Daca nu ar fi fost
asa, El nu ar fi avut o inima si un
suflet uman, nu ar fi putut suferi si
muri si nu ar exista invierea. De



aceea, misterul intruparii este baza si
presupunerea tuturor celorlalte
mistere ale vietii lui Isus.

Cuvantul a luat conditia noastra
materiald si trupeasca, supusa
multor nevoi, pentru a ne mantui de
pacatele noastre si pentru a ne aduce
inapoi in casa lui Dumnezeu Tatal
nostru, intrucat Dumnezeu ne-a creat
pentru a fi copiii sdi adoptivi.
Aceasta lucrare de mantuire este
realizata de Domnul in toate faptele
sale, inclusiv in acei ani de tinerete
(asa-numita ,viata ascunsa” a lui
Cristos) care nu au avut un impact
public deosebit.

Toate faptele lui Isus contribuie la
rascumpararea noastra deoarece,
traindu-le intr-un mod drept si
neprihanit, placut Tatalui, ne permit
si noua sa le traim In acest mod,
deschizdndu-ne astfel calea. Parintii
Bisericii isi exprimau adesea ideea ca
Isus, asumandu-si natura noastra, a



vindecat-o si a purificat-o. Putem
continua aceasta idee spunand ca
Domnul nostru a purificat viata
obisnuita, facand-o a sa; a
transformat-o intr-o viata placuta lui
Dumnezeu. Asa cum spunea Sfantul
Josemaria: ,Crescand si traind ca
unul dintre noi, Isus ne dezvaluie ca
existenta umana, viata obisnuita, de
Zi cu zi, are un sens divin” (E Cristos
care trece, nr. 14). Din locul sau din
cer, Isus cel inviat ne ofera harul sau
pentru a descoperi in treburile
noastre zilnice iubirea pe care
Dumnezeu o are pentru noi si pentru
a transforma aceste activitati intr-o
cale de sfintire. Astfel, Isus, cu insasi
viata sa, este calea noastra,
conducandu-ne la Tatal.

Pe langa valoarea lor
rascumparatoare, toate faptele lui
Isus au, de asemenea, o valoare
revelatoare, deoarece ne arata
iubirea lui Dumnezeu pentru noi, si o
valoare recapitulatoare, deoarece



realizeaza planul lui Dumnezeu
pentru umanitate si instituie
suveranitatea lui Dumnezeu,
imparatia sa, in lume.

Maria, Maica lui Dumnezeu si
a Bisericii

Fecioara Maria a fost predestinata
din vesnicie sa fie Maica lui
Dumnezeu odaté cu Intruparea
Cuvantului.

LPentru a fi Mama Mantuitorului,
Maria «a fost inzestrata de
Dumnezeu cu daruri vrednice de o
asemenea menire»” (LG 56)
(Catehism, nr. 490). La Buna Vestire,
arhanghelul Gabriel a salutat-o ca
fiind ,,plind de har” (Lc 1,28). Inainte
ca Cuvantul sa se intrupeze, Maria
era deja, prin raspunsul sdu la
darurile divine, plina de har. Domnul
i-a dat aceste daruri speciale ale
harului pentru ca o pregatea sa fie
Mama sa. iIndrumata de ele, ea a



putut sa-si dea liberul sau
consimtamant la vestirea vocatiei
sale (cf. Catehism, nr. 490), sa
ramana curata de orice pacat
personal (cf. Catehism, nr. 493) si sa
se daruiasca pe deplin slujirii operei
de rdscumparare a Fiului.

Ea Insasi a fost rascumparata inca de
la zamislire: ,,Aceasta este ceea ce
marturiseste dogma Neprihanitei
zamisliri, proclamata in 1854 de
papa Pius al IX-lea: «... Sfanta
Fecioara Maria a fost pastrata imuna
de orice pata a pacatului originar
inca din prima clipa a conceptiei
sale, prin harul si privilegiul singular
al lui Dumnezeu atotputernic, avand
in vedere meritele lui Isus Cristos,
Mantuitorul neamului omenesc» (DS
2803)” (Catehism, nr. 491).

Maria este cu adevarat Maica lui
Dumnezeu deoarece ,cel pe care
Maria l-a zamislit ca om de la Duhul
Sfant, [...] nu este altul decéat Fiul



vesnic al Tatalui, a doua Persoana a
Sfintei Treimi” (Catehism, nr. 495).

Maria a fost intotdeauna Fecioara.
Din cele mai vechi timpuri, Biserica o
marturiseste In Crez si o celebreaza
in liturgia sa pe ,,Maria ca [...]
«vesnic fecioara» (cf. LG

52)” (Catehism, nr. 499; cf. Catehism,
nn. 496-507). Aceasta credinta a
Bisericii este reflectata in formula
antica: ,,Fecioara inainte de nastere,
in nastere si dupa nastere”. De la
inceput, ,Biserica a marturisit ca Isus
a fost conceput in pantecele Fecioarei
Maria numai prin puterea Duhului
Sfant, adica fara interventia unui
barbat, ci prin puterea Duhului
Sfant” (Catehism, nr. 496). Maria a
fost fecioara si la nastere, deoarece
Isus, la nasterea sa, i-a consacrat
virginitatea (cf. Catehism, nr. 499). Si
ea a ramas fecioara si dupa nasterea
lui Isus.



Maria a fost ridicata la cer. ,Fecioara
Imaculata, pastrata libera de orice
patd a pacatului originar, la sfarsitul
vietii sale pe pamant, a fost inaltata
la slava cerului si ridicata la tron de
Domnul ca regina a universului,
pentru a se conforma mai deplin
Fiului sau, Domnul domnilor si
invingatorul pacatului si al mortii.
Adormirea ei constituie o anticipare
a invierii celorlalti

crestini” (Catehism, nr. 966).

Maria este Maica
Rascumparatorului. Prin urmare,
maternitatea ei divina implica si
cooperarea ei la mantuirea omenirii:
,Maria, [...] imbratisand vointa
mantuitoare a lui Dumnezeu cu o
inimda generoasa si neimpiedicata de
pacat, s-a consacrat total, ca roaba a
Domnului, persoanei si lucrarii
Fiului ei, slujind misterul
Rascumpararii cu El si sub El, prin
harul lui Dumnezeu

atotputernic” (Lumen gentium, nr.



56). Aceasta cooperare se manifesta
in principal in maternitatea ei
spirituald. Ea este cu adevarat maica
noastra in ordinea harului si
coopereaza la nasterea la viata de
har sila dezvoltarea spirituala a
credinciosilor. Mai mult, din cer, ea
vegheaza asupra noastra ca mama,
procurandu-ne prin mijlocirea sa
multipla harurile lui Dumnezeu de
care avem nevoie pentru vocatia
noastra crestina si pentru mantuirea
noastra (cf. Catehism, nr. 969).

Maria este tipul si modelul Bisericii:
,Fecioara Maria este pentru Biserica
modelul credintei si al caritatii. Din
acest motiv, ea este 'membrul cel mai
eminent si unic al Bisericii' (LG 53) si
constituie chiar 'figura' [...] Bisericii
(LG 63)” (Catehism, nr. 967). Paul al
VI-lea, la 21 noiembrie 1964, a numit-
0 solemn pe Maria Maica Bisericii,
pentru a sublinia explicit rolul
matern pe care Fecioara Maria 1l
exercita asupra poporului crestin.



Este de inteles, avand in vedere cele
de mai sus, ca evlavia Bisericii fata
de Sfanta Fecioara este un element
intrinsec al cultului crestin. Sfanta
Fecioara ,este pe buna dreptate
onorata de Biserica cu un cult
special” (Catehism, nr. 971), care se
manifesta in numeroasele sarbatori,
comemorari liturgice si practici de
pietate pe care noi, catolicii, i le
dedicam.

Bibliografie
Bibliografie de baza

- Catehismul Bisericii Catolice,
430-534, 720-726 si 963-975.

- Ioan Paul al II-lea, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(1I), Palabra, Madrid 1996.

Bibliografie recomandata



- Antonio Ducay, Jestus, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (in
special capitolele II-1V).

- Vicente Ferrer Barrientos, Jesucristo
nuestro Salvador, Rialp, Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-12-a-intruparea/ (10.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-intruparea/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-intruparea/

	Tema a 12-a: Întruparea
	Identitatea lui Isus în Noul Testament
	Identitatea lui Isus în lumina conciliilor cristologice
	Întruparea
	Cunoașterea și voința umană a lui Isus
	Valoarea misterului Întrupării
	Maria, Maica lui Dumnezeu și a Bisericii
	Bibliografie


