
opusdei.org

Tema a 12-a:
Întruparea

Isus este singurul Fiu al lui
Dumnezeu, care s-a făcut om
pentru mântuirea noastră. El
este Dumnezeu desăvârșit și om
desăvârșit: a luat condiția
noastră materială și trupească,
supusă multor nevoi, pentru a
ne mântui de păcatele noastre.
Sfânta Maria este cu adevărat
Maica lui Dumnezeu, pentru că
Cel pe care L-a zămislit ca om,
prin lucrarea Duhului Sfânt, nu
este altul decât Fiul veșnic al
Tatălui.



19.07.2024

Cuprins

Identitatea lui Isus în Noul Testament

Identitatea lui Isus în lumina
conciliilor cristologice

Întruparea

Cunoașterea și voința umană a lui
Isus

Valoarea misterului Întrupării

Maria, Maica lui Dumnezeu și a
Bisericii

Bibliografie



Identitatea lui Isus în Noul
Testament

Evangheliile ne povestesc istoria lui
Isus, iar aceasta este fundamentul
întregii doctrine cristologice.
Cristologia nu este altceva decât
reflecția asupra cine este Isus și ce a
venit El să facă în lume.

Această reflecție își are punctul de
plecare în scrierile Noului
Testament: Evangheliile, scrisorile
Sfântului Paul și ale Sfântului Ioan,
precum și alte texte. Acesetea se
întreabă despre Isus, cât și despre
importanța sa pentru omenire. Și
pornesc de la o convingere foarte
importantă: aceea că Isus nu poate fi
doar un om. De fapt, în anii de după
înviere, primii creștini venerau
numele lui Isus, îl lăudau, îi cântau
imnuri și se adunau duminica pentru
a celebra Euharistia în memoria sa.



Toate acestea erau destul de logice
atunci când luăm în considerare
viața lui Isus în ansamblu. În lumina
Evangheliilor, este clar că Isus s-a
văzut pe sine ca reprezentantul unic
al lui Dumnezeu în lume, a pretins
(chiar și într-un mod umil și natural)
prerogative divine precum iertarea
păcatelor, reformarea cuvântului pe
care Dumnezeu îl dăduse poporului
prin Moise sau cererea iubirii
absolute pentru persoana sa. În plus,
a confirmat toate acestea prin
miracole importante, cum ar fi
învierea lui Lazăr, care a arătat
stăpânirea și puterea sa asupra
elementelor cosmice, oamenilor și
demonilor; a înviat el însuși și, de pe
tronul Tatălui, l-a trimis pe Duhul
Sfânt. Toate acestea au însemnat, de
asemenea, că Isus a împlinit
promisiunile pe care Dumnezeu le
făcuse Israelului pentru vremurile
din urmă și definitive: promisiunea
de a instaura o împărăție care avea
să dureze pentru totdeauna, din care



El, Isus, era Regele-Mesia întronat în
cer. Isus nu putea fi doar un om,
oricât de sfânt ar fi fost el.

Totuși, această convingere s-a
confruntat cu o întrebare
fundamentală: care era relația lui
Isus cu Dumnezeu? Pentru primii
creștini nu a fost ușor să răspundă la
această întrebare. Ei au mărturisit că
există un singur Dumnezeu, dar au
realizat, de asemenea, că Isus a
acționat și a vorbit ca și cum ar fi fost
el însuși Dumnezeu. Problema era
deci foarte clară: se poate spune că
Isus este Dumnezeu? Dar în ce sens?
Oare nu înseamnă asta mărturisirea
a doi dumnezei? Aceasta din urmă
era o absurditate, pentru că și ei, ca
toți evreii, erau convinși că nu există
- că nu poate exista - decât un singur
Dumnezeu. Care este, așadar, relația
lui Isus cu Dumnezeul lui Israel?

Această reflecție va conduce treptat
la soluții satisfăcătoare. Deja în



scrisorile Sfântului Paul vedem că
apostolul folosește diferite moduri de
a exprima divinitatea lui Isus, fără a-l
confunda cu Dumnezeu Tatăl și fără
a afirma doi dumnezei. De exemplu,
în prima scrisoare către Corinteni, el
scrie: „pentru voi există un singur
Dumnezeu, Tatăl, de la care vin toate
și pentru care suntem, și un singur
Domn, Isus Cristos, prin care sunt
toate și prin care suntem și noi” (1
Cor 8,6). El folosește această expresie,
„un singur Dumnezeu și un singur
Domn”, care îi pune pe Dumnezeu
Tatăl și pe Cristos pe același nivel în
practică, deoarece în Vechiul
Testament „Domnul” era „numele cel
mai obișnuit pentru a desemna însăși
divinitatea Dumnezeului lui
Israel” (Catehism, nr. 446).
„Atribuindu-i lui Isus titlul divin de
Domn”, spune Catehismul Bisericii
Catolice, „primele mărturisiri de
credință ale Bisericii afirmă, încă de
la început , că puterea, cinstea și
mărirea datorate lui Dumnezeu Tatăl



i se cuvin și lui Isus, pentru că El este
„din fire Dumnezeu” (Catehismul, nr.
449).

Toate acestea sunt și mai clare în
Evanghelia după Ioan, care de la
început îl distinge clar pe Dumnezeu
Tatăl față de Cuvântul lui Dumnezeu,
care era în Dumnezeu de la început
și care era Dumnezeu însuși (cf. In
1,1). Isus, spune Ioan, este Cuvântul
întrupat, care s-a făcut om și a venit
în lume pentru mântuirea noastră.
Acest Cuvânt a existat înainte de
timp și de creație și, prin urmare, nu
este creat. El a fost întotdeauna
Cuvântul Tatălui și, prin urmare, este
deosebit de Tatăl, chiar dacă este în
relație cu El. Acesta este un text
important, în care Ioan răspunde la
problema referitoare la modul de a
spune că Isus este Dumnezeu fără a
spune că există doi dumnezei. Acest
Cuvânt, crede Ioan, este divin ca
Tatăl însuși, dar nu poate fi
considerat un al doilea Dumnezeu,



deoarece este complet raportat la
Tatăl. Acest lucru deschide calea
pentru o considerare a Dumnezeului
unic ca o Treime de persoane: Tatăl,
Fiul și Duhul. Astfel, în Noul
Testament, Dumnezeul lui Israel își
deschide intimitatea și se dezvăluie
ca Iubire, Iubire care realizează
unitatea perfectă a celor trei
persoane divine.

Identitatea lui Isus în lumina
conciliilor cristologice

În secolele care au urmat epocii
apostolice, Biserica și-a definit mai
bine cunoașterea despre Isus și a
aprofundat-o pe baza a ceea ce
afirmase Noul Testament.
Răspândirea evanghelizării a adus
Evanghelia în contact cu lumea non-
evreiască și, în special, cu gândirea
greacă, care admitea o pluralitate de
zei în diferite grade.



În acest context, Isus ar putea fi
perceput ca un al doilea Dumnezeu,
mai mic decât Tatăl și capabil de
schimbare și întrupare (spre
deosebire de Tatăl, care ar fi
imuabil). Aceasta a fost propunerea
lui Arius împotriva căreia a
reacționat Conciliul de la Niceea în
anul 325 (cf. Catehism, nr. 465). La
acest conciliu s-a format ceea ce noi
recitim în fiecare duminică în Crez, și
anume că Isus este „Dumnezeu din
Dumnezeu, Lumină din Lumină,
Dumnezeu adevărat din Dumnezeu
adevărat, născut iar nu creat, de o
ființă cu Tatăl”. Acest lucru arăta clar
că Tatăl și Fiul împărtășesc aceeași
divinitate unică și au aceeași
demnitate.

Un secol mai târziu s-a ridicat o altă
problemă importantă: dacă Isus este
Dumnezeu, cum poate fi în același
timp om? Experiența ne spune că un
om este un individ, iar Dumnezeu
este, de asemenea, o ființă distinctă și



individuală. Cum pot fi ele o singură
realitate? Când ne gândim la Cristos,
nu sunt ei mai degrabă două indivizi
distincți, dar profund uniți într-un
fel? În această direcție a fost
propunerea patriarhului
Constantinopolului, Nestorie. Pentru
el, Dumnezeu și omul Isus formează
o unitate pentru că ei acționează
întotdeauna în perfectă conjuncție.
La fel cum un cal care galopează și
călărețul care îl conduce acționează
în conjuncție, se conformează
reciproc, deși în realitate sunt două
ființe distincte care formează o
singură figură. Din această abordare,
Nestorie a concluzionat că Isus s-a
născut, a trăit în Palestina, a murit pe
cruce etc., dar nu se putea spune
același lucru despre Dumnezeu.
Cuvântul veșnic este imuabil și nu se
poate naște ca o ființă umană. Prin
urmare, nu se poate spune că Maria
este Maica lui Dumnezeu, ci doar
Maica omului Isus.



Problema cu această soluție este că
nu garanta cu adevărat că Cristos
este o singură ființă, o singură
realitate vie, așa cum vedem în
Evanghelii. Ea a fost combătută de
Conciliul de la Efes din 431. Acest
conciliu a susținut că a doua
persoană a Treimii, Cuvântul lui
Dumnezeu, a devenit trup, adică și-a
însușit o natură umană, ca și cum ar
fi integrat-o în sine (cf. Catehism, nr.
446). El era deci o singură ființă și nu
două realități distincte, mai mult sau
mai puțin unite, așa cum susținea
Nestorie. Prin numele „Isus”
înțelegem Cuvântul, odată ce și-a
însușit natura umană, odată ce a
devenit om. Această doctrină este
cunoscută sub numele de „uniune
ipostatică” (deoarece elementul
uman este integrat în persoana
preexistentă a Cuvântului = în
ipostasul Cuvântului). Ea a fost
formulată la Conciliul de la Efes.



Cu toate acestea, au existat cei care
au înțeles greșit această doctrină și
au crezut că elementul uman din
Cristos, absorbit cum era în persoana
divină, a fost apoi dizolvat în aceasta.
Astfel, elementul uman din Isus și-ar
fi pierdut toată consistența. Pentru a
depăși această eroare, douăzeci de
ani mai târziu, un alt conciliu
ecumenic, desfășurat în orașul
Calcedon, a reformulat ideea
efesiană într-un mod oarecum
diferit: Isus este o singură persoană,
a spus conciliul, dar el există într-un
mod dublu: ca Dumnezeu în mod
etern și ca om în timp. El este
Dumnezeu adevărat și om adevărat,
Dumnezeu perfect și om complet și
întreg. De atunci încolo, conciliile
ulterioare au clarificat doctrina de la
Calcedon și au tras unele consecințe,
de exemplu, că Isus are o adevărată
voință umană, deoarece este cu
adevărat om. Și, ca om, a împlinit
lucrarea mântuirii noastre.



Întruparea

Dincolo de aspectele istorice, ceea ce
este fundamental pentru doctrina
întrupării este prezența personală a
Fiului lui Dumnezeu în istorie. Prin
cuvintele și gesturile sale umane, Îl
cunoaștem pe Fiul lui Dumnezeu și,
într-un fel, înțelegem cum este
Dumnezeu însuși. Și ceea ce vedem,
înainte de toate, este că Dumnezeu
este Iubire, o iubire puternică,
capabilă să-și dea viața pentru noi.

Întruparea este lucrarea
Dumnezeului Treimic. Tatăl îl trimite
pe Fiul Său în lume, adică Fiul intră
în timp și își însușește substanța
umană, umanitatea pe care Duhul
Sfânt o naște în pântecele virginal al
Mariei, cu cooperarea și
consimțământul ei. În acest fel,
Cuvântul lui Dumnezeu, care a
existat veșnic, începe să existe și ca
om în istorie.



Prezența Fiului lui Dumnezeu în
istorie este, de asemenea, apropierea
Tatălui și a Sfântului Duh, deoarece
în Isus și prin el sunt făcute
cunoscute omenirii și celelalte
persoane divine. Sfântul Ioan a
insistat în mod special asupra acestor
aspecte: venirea lui Isus dezvăluie
trăsăturile intime și inaccesibile ale
Ființei divine, astfel încât Cel pe care
„nimeni nu l-a văzut vreodată” (In
1,18) se manifestă în viața lui Cristos,
Unul-Născut întrupat. Cristos arată în
gesturile sale, în afectele și cuvintele
sale, relația sa cu Tatăl și cu oamenii,
bunăvoința lui Dumnezeu față de
creaturi, precum și valoarea și sensul
realității pământești.

Isus este, prin urmare, singurul Fiu
al lui Dumnezeu care s-a făcut om
pentru mântuirea noastră. El este, de
asemenea, purtătorul Duhului Sfânt,
templul și locuința Sa în istorie și, din
acest motiv, este numit și Cristos,
Unsul. Desigur, alte figuri ale



Israelului antic erau unse cu
untdelemn cu ocazia vocației sau
misiunii lor particulare și pentru a
semnifica prezența în ele a Duhului
divin, dar ungerea lui Isus este mult
mai radicală, deoarece derivă din
propria sa constituție ca om, din
misterul întrupării. Isus vine în lume
uns în întregime de Duhul și, prin
urmare, totul în el evocă prezența
divină și reflectă puritatea și
spiritualitatea realității cerești.

Iar această prezență radicală a
Duhului îl umple și de har și daruri
supranaturale, pe care le desfășoară
în acțiunile sale, pline de dreptate și
bunătate, și care îi inspiră cuvintele,
imperioase sau blânde, dar
întotdeauna pline de înțelepciune și
viață. Totul în Isus dezvăluie
oamenilor iubirea lui Dumnezeu, iar
această iubire, care îi umple inima
umană, se revarsă asupra realității
pe care o întâlnește, asupra a tot ceea



ce păcatul a deteriorat, pentru a o
restaura și a o readuce la Tatăl.

Cunoașterea și voința umană
a lui Isus

Am spus deja că Isus este Dumnezeu
perfect și om perfect. În mod natural,
pentru că este Dumnezeu, El are o
cunoaștere eternă și atemporală a
tuturor lucrurilor, dar odată ce
devine om, cunoașterea realității sale
urmează modalitățile de cunoaștere
proprii omului, adică și Isus, ca și
noi, cunoaște realitatea exterioară
prin experiențe, imagini, concepte
etc., care se formează în mintea sa
umană. Întrupându-se, Cristos nu a
vrut să ocolească legile naturii și,
prin urmare, a trebuit să învețe
multe lucruri, ca orice om: a învățat
să vorbească, să citească, să
muncească, să cunoască puțin câte
puțin elementele necesare vieții
practice și, de asemenea, a trebuit să
învețe multe lucruri din



religiozitatea lui Israel, care i-au fost
predate în principal de Maria și Iosif.

Mintea umană a lui Cristos, ca orice
inteligență omenească, era limitată.
Totuși, acest lucru nu înseamnă că
Domnul nu a avut cunoștințe dincolo
de ceea ce este posibil pentru
experiență sau pentru știința umană
obișnuită: cunoștințe supranaturale.
Evangheliile arată, de exemplu, că
Isus a prevăzut trădarea lui Simon
Petru și trădarea lui Iuda. În aceste și
în alte cazuri similare, aceste
cunoștințe au fost intuiții prezentate
minții umane a lui Cristos ca rod al
inspirației divine.

Cu toate acestea, cea mai importantă
și profundă cunoaștere pe care a
avut-o Isus în viața Sa pe pământ a
fost despre Dumnezeu Tatăl Său.
Această cunoaștere a fost, de
asemenea, profund supranaturală și
a constituit o dimensiune
permanentă a vieții și intimității



Sale, deoarece Persoana Sa era
veșnic unită cu Tatăl - El este Unul-
Născut al Tatălui - iar umanitatea Sa
fusese asumată (integrată) în
Persoana Sa. Prin urmare, Isus a
experimentat în conștiința Sa umană
unitatea Sa perfectă cu Tatăl. El era
pe deplin conștient că este Fiul lui
Dumnezeu, trimis în lume pentru a
salva omenirea.

Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice a sintetizat astfel
cunoașterea umană a lui Hristos:
„Fiul lui Dumnezeu a asumat un trup
animat de un suflet rațional uman.
Cu inteligența sa umană, Isus a
învățat multe lucruri din experiență.
Dar și ca om Fiul lui Dumnezeu avea
o cunoaștere intimă și nemijlocită a
lui Dumnezeu Tatăl său. De
asemenea, pătrundea gândurile
secrete ale oamenilor și cunoștea în
mod deplin planurile veșnice pe care
El a venit să le reveleze” (nr. 90).



De asemenea, Isus a avut o adevărată
voință umană și a fost un om pe
deplin liber. El era liber în primul
rând pentru că nu era supus acelei
tulburări interioare care provine în
noi din păcatul originar și care ne
determină să cedăm ușor celor trei
pofte - pofta lumii, pofta ochilor și
pofta cărnii - și să fim robiți de ele.
Duhul Sfânt i-a modelat umanitatea
de la început, în pântecele Mariei, și
a fost întotdeauna prezent pe deplin
în viața sa de atunci încolo. Dar, într-
un sens mai profund, Isus a fost liber
pentru că acțiunile sale au fost
întotdeauna conduse de dragostea
pentru Tatăl său și pentru misiunea
care îi fusese încredințată. El a dorit
în orice moment să împlinească
voința Tatălui, iar iubirea Duhului
Sfânt din inima sa a umplut actele
sale de dreptate și caritate. De aceea,
așa cum a spus Conciliul Vatican II,
Isus este întotdeauna pentru noi
modelul a ceea ce este omul (cf. 
Gaudium et Spes, nr. 22).



Marea libertate a lui Cristos s-a
manifestat în multe feluri: el nu s-a
lăsat condiționat de oameni sau de
circumstanțe sau de orice formă de
teamă și nici nu s-a înclinat în fața
barierelor culturale ale societății din
vremea sa, în care cei drepți îi
disprețuiau pe păcătoși și căutau să
nu se amestece cu ei. Isus,
dimpotrivă, a mâncat cu păcătoșii și
chiar a ales unii ucenici, precum
Matei, din acele medii care erau
dezaprobate din punct de vedere
social. Nu a avut nicio problemă în a
se rupe de legalisme inutile, chiar
dacă acestea erau foarte răspândite
în vremea sa, nici în a se înfuria și a
răsturna mesele negustorilor care
încălcau demnitatea sacră a
Templului; nu s-a lăsat condiționat de
familia sa, nici de structurile de
putere, nu a avut nicio reținere în a
se confrunta cu fariseii și a denunța
ceea ce făceau greșit; și, mai presus
de toate, nu a avut nicio problemă în
a-și da de bunăvoie viața pentru noi.



Astfel, vedem că Isus a avut o mare
libertate, care i-a permis întotdeauna
să aleagă ceea ce era bine pentru
oameni, ceea ce era plăcut Tatălui.

În toate acestea, Isus a realizat cu
voința sa umană ceea ce hotărâse în
eternitate împreună cu Tatăl și cu
Duhul Sfânt. Acțiunile lui Cristos au
adus iubirea și mila lui Dumnezeu
pentru omenire în cadrul istoriei.

Valoarea misterului
Întrupării

Când recitim în Crez „s-a întrupat
prin puterea și harul Duhului Sfânt și
s-a născut din Maria Fecioara”,
afirmăm că umanitatea asumată de
Cuvânt este adevărată și reală, rodul
cărnii unei femei și, prin urmare, El
este unul dintre noi și aparține
neamului nostru. Dacă nu ar fi fost
așa, El nu ar fi avut o inimă și un
suflet uman, nu ar fi putut suferi și
muri și nu ar exista învierea. De



aceea, misterul întrupării este baza și
presupunerea tuturor celorlalte
mistere ale vieții lui Isus.

Cuvântul a luat condiția noastră
materială și trupească, supusă
multor nevoi, pentru a ne mântui de
păcatele noastre și pentru a ne aduce
înapoi în casa lui Dumnezeu Tatăl
nostru, întrucât Dumnezeu ne-a creat
pentru a fi copiii săi adoptivi.
Această lucrare de mântuire este
realizată de Domnul în toate faptele
sale, inclusiv în acei ani de tinerețe
(așa-numita „viață ascunsă” a lui
Cristos) care nu au avut un impact
public deosebit.

Toate faptele lui Isus contribuie la
răscumpărarea noastră deoarece,
trăindu-le într-un mod drept și
neprihănit, plăcut Tatălui, ne permit
și nouă să le trăim în acest mod,
deschizându-ne astfel calea. Părinții
Bisericii își exprimau adesea ideea că
Isus, asumându-și natura noastră, a



vindecat-o și a purificat-o. Putem
continua această idee spunând că
Domnul nostru a purificat viața
obișnuită, făcând-o a sa; a
transformat-o într-o viață plăcută lui
Dumnezeu. Așa cum spunea Sfântul
Josemaría: „Crescând și trăind ca
unul dintre noi, Isus ne dezvăluie că
existența umană, viața obișnuită, de
zi cu zi, are un sens divin” (E Cristos
care trece, nr. 14). Din locul său din
cer, Isus cel înviat ne oferă harul său
pentru a descoperi în treburile
noastre zilnice iubirea pe care
Dumnezeu o are pentru noi și pentru
a transforma aceste activități într-o
cale de sfințire. Astfel, Isus, cu însăși
viața sa, este calea noastră,
conducându-ne la Tatăl.

Pe lângă valoarea lor
răscumpărătoare, toate faptele lui
Isus au, de asemenea, o valoare
revelatoare, deoarece ne arată
iubirea lui Dumnezeu pentru noi, și o
valoare recapitulatoare, deoarece



realizează planul lui Dumnezeu
pentru umanitate și instituie
suveranitatea lui Dumnezeu,
împărăția sa, în lume.

Maria, Maica lui Dumnezeu și
a Bisericii

Fecioara Maria a fost predestinată
din veșnicie să fie Maica lui
Dumnezeu odată cu Întruparea
Cuvântului.

„Pentru a fi Mama Mântuitorului,
Maria «a fost înzestrată de
Dumnezeu cu daruri vrednice de o
asemenea menire»” (LG 56)
(Catehism, nr. 490). La Buna Vestire,
arhanghelul Gabriel a salutat-o ca
fiind „plină de har” (Lc 1,28). Înainte
ca Cuvântul să se întrupeze, Maria
era deja, prin răspunsul său la
darurile divine, plină de har. Domnul
i-a dat aceste daruri speciale ale
harului pentru că o pregătea să fie
Mama sa. Îndrumată de ele, ea a



putut să-și dea liberul său
consimțământ la vestirea vocației
sale (cf. Catehism, nr. 490), să
rămână curată de orice păcat
personal (cf. Catehism, nr. 493) și să
se dăruiască pe deplin slujirii operei
de răscumpărare a Fiului.

Ea însăși a fost răscumpărată încă de
la zămislire: „Aceasta este ceea ce
mărturisește dogma Neprihănitei
zămisliri, proclamată în 1854 de
papa Pius al IX-lea: «... Sfânta
Fecioară Maria a fost păstrată imună
de orice pată a păcatului originar
încă din prima clipă a concepției
sale, prin harul și privilegiul singular
al lui Dumnezeu atotputernic, având
în vedere meritele lui Isus Cristos,
Mântuitorul neamului omenesc» (DS
2803)” (Catehism, nr. 491).

Maria este cu adevărat Maica lui
Dumnezeu deoarece „cel pe care
Maria l-a zămislit ca om de la Duhul
Sfânt, [...] nu este altul decât Fiul



veșnic al Tatălui, a doua Persoană a
Sfintei Treimi” (Catehism, nr. 495).

Maria a fost întotdeauna Fecioară.
Din cele mai vechi timpuri, Biserica o
mărturisește în Crez și o celebrează
în liturgia sa pe „Maria ca [...]
«veșnic fecioară» (cf. LG
52)” (Catehism, nr. 499; cf. Catehism,
nn. 496-507). Această credință a
Bisericii este reflectată în formula
antică: „Fecioară înainte de naștere,
în naștere și după naștere”. De la
început, „Biserica a mărturisit că Isus
a fost conceput în pântecele Fecioarei
Maria numai prin puterea Duhului
Sfânt, adică fără intervenția unui
bărbat, ci prin puterea Duhului
Sfânt” (Catehism, nr. 496). Maria a
fost fecioară și la naștere, deoarece
Isus, la nașterea sa, i-a consacrat
virginitatea (cf. Catehism, nr. 499). Și
ea a rămas fecioară și după nașterea
lui Isus.



Maria a fost ridicată la cer. „Fecioara
Imaculată, păstrată liberă de orice
pată a păcatului originar, la sfârșitul
vieții sale pe pământ, a fost înălțată
la slava cerului și ridicată la tron de
Domnul ca regină a universului,
pentru a se conforma mai deplin
Fiului său, Domnul domnilor și
învingătorul păcatului și al morții.
Adormirea ei constituie o anticipare
a învierii celorlalți
creștini” (Catehism, nr. 966).

Maria este Maica
Răscumpărătorului. Prin urmare,
maternitatea ei divină implică și
cooperarea ei la mântuirea omenirii:
„Maria, [...] îmbrățișând voința
mântuitoare a lui Dumnezeu cu o
inimă generoasă și neîmpiedicată de
păcat, s-a consacrat total, ca roabă a
Domnului, persoanei și lucrării
Fiului ei, slujind misterul
Răscumpărării cu El și sub El, prin
harul lui Dumnezeu
atotputernic” (Lumen gentium, nr.



56). Această cooperare se manifestă
în principal în maternitatea ei
spirituală. Ea este cu adevărat maica
noastră în ordinea harului și
cooperează la nașterea la viața de
har și la dezvoltarea spirituală a
credincioșilor. Mai mult, din cer, ea
veghează asupra noastră ca mamă,
procurându-ne prin mijlocirea sa
multiplă harurile lui Dumnezeu de
care avem nevoie pentru vocația
noastră creștină și pentru mântuirea
noastră (cf. Catehism, nr. 969).

Maria este tipul și modelul Bisericii:
„Fecioara Maria este pentru Biserică
modelul credinței și al carității. Din
acest motiv, ea este 'membrul cel mai
eminent și unic al Bisericii' (LG 53) și
constituie chiar 'figura' [...] Bisericii
(LG 63)” (Catehism, nr. 967). Paul al
VI-lea, la 21 noiembrie 1964, a numit-
o solemn pe Maria Maica Bisericii,
pentru a sublinia explicit rolul
matern pe care Fecioara Maria îl
exercită asupra poporului creștin.



Este de înțeles, având în vedere cele
de mai sus, că evlavia Bisericii față
de Sfânta Fecioară este un element
intrinsec al cultului creștin. Sfânta
Fecioară „este pe bună dreptate
onorată de Biserică cu un cult
special” (Catehism, nr. 971), care se
manifestă în numeroasele sărbători,
comemorări liturgice și practici de
pietate pe care noi, catolicii, i le
dedicăm.

Bibliografie

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice,
430-534, 720-726 și 963-975.

- Ioan Paul al II-lea, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(II), Palabra, Madrid 1996.

Bibliografie recomandată



- Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (în
special capitolele II-IV).

- Vicente Ferrer Barrientos, Jesucristo
nuestro Salvador, Rialp, Madrid 2015.

Antonio Ducay

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-12-a-intruparea/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-intruparea/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-intruparea/

	Tema a 12-a: Întruparea
	Identitatea lui Isus în Noul Testament
	Identitatea lui Isus în lumina conciliilor cristologice
	Întruparea
	Cunoașterea și voința umană a lui Isus
	Valoarea misterului Întrupării
	Maria, Maica lui Dumnezeu și a Bisericii
	Bibliografie


