
opusdei.org

Tema a 12-a: Cred în
Duhul Sfânt. Cred în
Sfânta Biserică
Catolică

Duhul Sfânt îi unește strâns pe
credincioși cu Cristos, astfel
încât ei formează un singur
trup, Biserica, în care există o
diversitate de membri și de
funcții.

31.10.2021



1. Cred în Duhul Sfânt

1.1. A treia persoană a Sfintei
Treimi

Sfânta Scriptură se referă la Duhul
Sfânt cu diferite nume: „Dar”,
„Domnul”, „Duhul lui Dumnezeu”,
„Duhul Adevărului” și „Paraclet”,
printre altele. Fiecare dintre aceste
cuvinte indică ceva din Persoana a
treia a Sfântei Treimi. Este „Dar”
pentru că Tatăl și Fiul ni-l trimit
gratuit: Duhul a venit ca să locuiască
în inimile noastre (cf. Ga 4, 6); a sosit
să rămână mereu cu oamenii. Pe
lângă acestea, toate harurile și
darurile provin de la El, cel mai mare
dintre ele fiind viața veșnică
împărășită și de celelalte Persoane
divine: în El avem acces la Tatăl prin
Fiul.

Duhul este „Domnul” și „Duhul lui
Dumnezeu”, care, în Sfânta
Scriptură, sunt nume atribuite numai



lui Dumnezeu: pentru că El este
Dumnezeu cu Tatăl și cu Fiul. Este
„Spiritul Adevărului”, pentru că ne
învață în mod desăvărșit tot ceea ce
Cristos ne-a revelat și El îndrumă și
menține Biserica în adevăr (cf. In
15,26; 16, 13-14). Este „celălalt”
Paraclet (Mângâietor, Avocat) promis
de către Cristos, primul Paraclet
(textul grecesc vorbește despre „alt”
Paraclet și nu un Paraclet „diferit”,
pentru a indica comuniunea și
continuitatea între Cristos și Duh).

În Simbolul niceo-constantinopolitan
ne rugăm Et in Spiritum Sanctum,
Dominum et vivificantem: qui ex Patre
[Filioque] procedit. qui cum Patre et
Filio simul adoratur, et
conglorificatur: qui locutus est per
Prophetas. În această frază, Părinții
Conciliului din Constantinopol (381)
au vrut să folosească unele dintre
expresiile biblice cu care au numit
Duhul. Spunând că este „dătător de
viață” au evidențiat darul vieții



divine acordat omului. Au dorit să
arate că „Domnul și de vieță
dătătorul” este Dumnezeu, împreună
cu Tatăl și cu Fiul și, prin urmare,
primește aceeași adorație ca și
celelalte două Persoane divine. În
șfârșit, ei au dorit să sublinieze și
misiunea pe care Spiritul o
îndeplinește între oameni: „a grăit
prin proroci”. Prorocii erau cei care
vorbeau în numele lui Dumnezeu
mișcați de Duhul Sfânt ca să-i
conducă pe oameni la convertire.
Lucrarea revelatoare a Duhului din
profețiile Vechiului Testament își
găsește împlinirea în misterul lui
Isus Cristos, Cuvântul definitiv al lui
Dumnezeu.

„Simbolurile cu care este reprezentat
Duhul Sfânt sunt numeroase: apa vie,
care ţâşneşte din coasta străpunsă a
lui Cristos şi îi adapă pe cei botezaţi,
ungerea cu untdelemn, care este
semnul sacramental al
Confirmaţiunii, focul, care



transformă ceea ce atinge, norul,
întunecos sau luminos, în care se
revelează gloria divină, impunerea
mâinilor, prin care este dat Duhul,
porumbelul, care coboară asupra lui
Cristos şi rămâne deasupra lui la
botez” (Compendiul, 139).

1.2. Misiunea Duhului Sfânt

A treia persoană a Sfintei Treimi
cooperează cu Tatăl și cu Fiul de la
începutul planului mântuirii noastre
până la desăvârșirea ei, dar în
„ultimele vremuri” – inaugurate cu
Întruparea răscumpărătoare a Fiului
– Duhul ne-a fost revelat și dăruit, a
fost recunoscut și primit ca Persoană
(cf.Catehism, 686). Prin lucrarea
Duhului, Fiul lui Dumnezeu a luat
trup în pântecul curat al Fecioarei
Maria. Duhul l-a uns de la început; de
aceea, Isus Cristos este Mesia de la
începutul existenței sale omenești,
adică din momentul Întrupării (cf. Lc
1, 35). Isus Cristos îl revelează pe



Duhul cu învățătura sa, împlinind
făgăduința făcută patriarhilor (cf. Lc
4, 18s) și „îl dăruieşte Bisericii care se
naşte, suflând asupra apostolilor
după învierea sa”. (Compendiul, 143).
La Rusalii Duhul a fost trimis ca să
rămână de atunci în Biserică, Trupul
mistic al lui Cristos, înviorând-o și
călăuzind-o cu darurile și prezența
sa. Din acest motiv se spune, de
asemenea, că Biserica este Templul
Duhului Sfânt și că Duhul Sfânt este
sufletul Bisericii.

În ziua de Rusalii, Duhul a coborât
peste Apostoli și primii ucenici,
arătând cu semne exterioare
însuflețirea Bisericii întemeiate de
Cristos. „ Misiunea lui Cristos şi a
Duhului devine misiune a Bisericii,
trimisă ca să vestească şi să
răspândească misterul comuniunii
trinitare” (Compendiul, 144). Duhul
introduce lumea în „vremurile din
urmă”, în timpul Bisericii.



Însuflețirea Bisericii de către Duhul
Sfânt asigură că tot ceea ce Cristos a
spus și a învățat în zilele în care El a
trăit pe pământ, până la Înălțarea lui 
[i], se adâncește și se păstrează
mereu viu și fără pierderi; în plus,
prin celebrarea-administrarea
sacramentelor, Duhul sfințește
Biserica și credincioșii, făcând-o să
ducă în contiunare sufletele la
Dumnezeu [ii].

„Trimiterea Fiului și cea a Duhului
sunt inseparabile, pentru că în
Treimea indivizibilă, Fiul şi Duhul
sunt distincţi, dar inseparabili. De
fapt, de la începutul până la sfârşitul
timpurilor, atunci când Tatăl îl
trimite pe Fiul său, îl trimite şi pe
Duhul său care ne uneşte cu Cristos
în credinţă ca să putem, ca fii
adoptivi, să-l numim pe Dumnezeu
«Tată» (Rom 8,15). Duhul este
invizibil, dar noi îl cunoaştem prin
acţiunile sale, atunci când ne
revelează Cuvântul şi atunci când



acţionează în Biserică” (Compendiul,
137).

1.3. Cum lucrează Cristos și
Duhul Sfânt în Biserică?

Prin sacramente, Cristos își comunică
Spiritul membrilor Trupului său și le
oferă harul lui Dumnezeu care dă
rodul vieții noi, conform Duhului.
Duhul Sfânt lucrează, de asemenea,
acordând haruri speciale unor
creștini pentru binele întregii
Biserici și este Învățătorul care le
amintește tuturor creștinilor ceea ce
a revelat Cristos (cf. In 14, 25), „Duhul
zideşte, animă şi sfinţeşte Biserica:
Duh de iubire, el redă celor botezaţi
asemănarea divină pierdută din
cauza păcatului şi îi face să trăiască
în Cristos însăşi viaţa Sfintei Treimi.
Îi trimite să mărturisească adevărul
lui Cristos şi îi organizează în
funcţiile lor, ca toţi să aducă «rodul
Duhului» (Gal 5,22)” (Compendiul ,
145).



2. Cred în Sfânta Biserică
Catolică

2.1. Revelația Bisericii

Biserica este un mister (cf., de
exemplu, Rom 16, 25-27), adică o
realitate în care Dumnezeu și
oamenii intră în contact și în
comuniune. Biserica vine din
cuvântul grec „ekklesia”, care
înseamnă adunarea celor chemați.
Termenul se folosește în Vechiul
Testament pentru a traduce „quahal
Yahweh-ul”, adică adunare întocmită
de Dumnezeu pentru a-L onora cu
închinarea cuvenită. Exemple în
acest sens sunt adunarea sinaitică și
cea care s-a întrunit pe vremea
regelui Iosia pentru a-L lauda pe
Dumnezeu și a se întoarce la
puritatea Legii (reformă). În Noul
Testament, are mai multe sensuri, în
continuitate cu Vechiul, dar
desemnează, mai ales, oamenii pe
care îi cheamă Dumnezeu și îi



strânge de la capetele pământului,
pentru a constitui adunarea tuturor
celor care, prin credință în Cuvântul
Lui și prin botez devin copii ai lui
Dumnezeu, membre ale lui Cristos și
templul Duhului Sfânt (cf. Catehism,
777; Compendiul, 147).

În Sfânta Scriptură, Biserica primește
nume diferite, fiecare dintre ele
evidențiind, în mod special, unele
aspecte ale misterului din
comuniunea lui Dumnezeu cu
oamenii. „Poporul lui Dumnezeu”
este un titlu primit de Israel. Când
este aplicat Bisericii, noului Israel,
înseamnă că Dumnezeu nu a vrut să-
i salveze pe oameni în mod izolat, ci
constituindu-i într-un singur popor
strâns de unitatea Tatălui, a Fiului și
a Sfântului Duh, ca să-L cunoască în
adevăr și să-I slujească în sfințenie 
[iii]. Înseamnă, de asemenea, ca ea a
fost aleasă de Dumnezeu, că este o
comunitate vizibilă, care se află pe
drum – printre neamuri- spre patria



ei finală. În acest popor cu toții au
demnitatea comună a copiilor lui
Dumnezeu, o misiune comună, și
anume, de a fi sarea pământului și
un scop comun, care este Împărăția
lui Dumnezeu. Toți participă la cele
trei funcții ale lui Cristos, regală,
profetică și preoțească (cf. Catehism,
782-786).

Când spunem că Biserica este „trupul
lui Cristos” vrem să subliniem faptul
că, prin trimiterea Duhului Sfânt,
Cristos îi unește strâns cu El pe
credincioși, mai ales în Euharistie, îi
încorporează în Persoana sa prin
Duhul Sfânt, păstrându-se și
crescând uniți unii cu alții în caritate,
formând un singur trup în
diversitatea membrilor și funcțiilor.
Se precizează că sănătatea sau boala
unui membru afectează întregul corp
(cf. 1 Cor 12, 1-24) și că credincioșii,
ca membre ale lui Cristos, sunt
instrumentele sale pentru a lucra în
lume (cf. Catehism, 787-795). Biserica



este numită și „Mireasa lui
Cristos” (cf. Ef 5, 26 ss.), ceea ce
accentuează, în cadrul unirii pe care
Biserica o are cu Cristos, distincția
ambelor părți. De asemenea,
înseamnă că Legământul lui
Dumnezeu cu oamenii este definitiv,
deoarece Dumnezeu este credincios
promisiunilor sale și că Biserica îi
răspunde și ea cu fidelitate, fiind
Maică roditoare a tuturor copiilor lui
Dumnezeu.

Biserica este, de asemenea, „templul
Duhului Sfânt”, deoarece El trăiește
în trupul Bisericii și o clădește în
caritate prin Cuvântul lui Dumnezeu,
prin sacramente, prin virtuți și
carisme [iv]. Fiind Cristos adevăratul
templu al Duhului Sfânt (cf. In 2,
19-22), această imagine arată că
fiecare creștin este Biserica și
templul Duhului Sfânt. Carismele
sunt darurile pe care Spiritul le
acordă fiecărei persoane pentru
binele oamenilor, pentru nevoile



lumii și, în special, pentru
construirea Bisericii. Revine
păstorilor discernerea și valorizarea
carismelor (cf. 1 Tes 5, 20-22; 
Compendiul, 160).

„Biserica îşi are originea şi
împlinirea în planul veşnic al lui
Dumnezeu. A fost pregătită în vechea
alianţă prin alegerea Israelului, semn
al reunirii viitoare a tuturor
naţiunilor. Întemeiată pe cuvintele şi
acţiunile lui Isus Cristos, a fost
realizată mai ales prin moartea sa
răscumpărătoare şi învierea sa. Apoi
a fost manifestată ca mister de
mântuire prin revărsarea Duhului
Sfânt la Rusalii. Îşi va avea
împlinirea la sfârşitul timpurilor ca
adunare cerească a tuturor celor
răscumpăraţi” (Compendiul, 149; cf. 
Catehism, 778).

Când Dumnezeu își revelează planul
său de mântuire, care este statornic,
arată, în același timp, cum cum vrea



să-l realizeze. Acest proiect nu a fost
înfăptuit cu un singur act, ci, mai
întâi, a pregătit omenirea ca să
primească Mântuirea; abia mai
târziu s-a revelat pe deplin în Cristos.
Acea ofertă a Mântuirii în
comuniunea divină și în unitatea
omenirii a fost dăruită oamenilor în
mod definitiv prin darul Duhului
Sfânt care a fost revărsat în inimile
credincioșilor, punându-i în legătură
personală și permanentă cu Cristos.
Fiind copii ai lui Dumnezeu în
Cristos, ne recunoaștem ca frați ai
celorlalți copii ai lui Dumnezeu; nu
există fraternitate sau unitate a
omenirii care să nu fie bazată pe
filiația divină comună care ne-a fost
oferită de Tatăl în Cristos; nu există o
fraternitate fără un Tată comun, la
care ajungem prin Duhul Sfânt.

Biserica nu a fost întemeiată de
oameni; nici măcar nu este un
răspuns omenesc nobil la o
experiență de mântuire realizată de



Dumnezeu în Cristos. În misterele
vieții lui Cristos, Unsul Duhului, s-au
îndeplinit promisiunile anunțate în
Lege și în profeți. De asemenea, se
poate spune că întemeierea Bisericii
coincide cu viața lui Isus Cristos;
Biserica se formează pe parcursul
misiunii lui Cristos printre oameni și
pentru oameni. N-a existat un
moment unic când Cristos a fondat
Biserica, ci a întemeiat-o de-a lungul
întregii vieții sale: de la întrupare
până la moartea sa, învierea,
înalțarea și trimiterea Paracletului.
De-a lungul vieții sale, Cristos – în
care Spiritul sălășluia – a arătat,
treptat, cum ar trebui să fie Biserica
lui, aranjând, mai întâi, unele lucruri
și apoi, altele. După Înălțarea Sa,
Duhul a fost trimis către Biserică și
rămâne în ea, unind-o cu misiunea
lui Cristos, amintindu-i de ceea ce a
revelat Domnul și călăuzind-o prin
istorie spre plinătatea ei. El este
cauza prezenței lui Cristos în Biserica
sa prin sacramente și prin Cuvânt și



o împodobește continuu cu diverse
daruri ierarhice și carismatice [v].
Prin prezența sa, îndeplinește
promisiunea Domnului de a fi
întotdeauna cu ai săi până la sfârșitul
veacurilor (cf. Mt 28, 20).

Conciliul Vatican II a preluat o
expresie veche pentru desemnarea
Bisericii: „comuniune”. Aceasta
indică faptul că Biserica este
extinderea comuniunii intime a
Sfintei Treimi cu oamenii și faptul că,
încă de pe acest pământ, ea este deja
în comuniune cu Treimea divină,
deși încă nu s-a desfășurat în
plinătatea sa. Pe lângă comuniune,
Biserica constituie și un semn și
instrument al acestei comuniuni
pentru toți oamenii. Prin ea,
participăm la viața intimă a lui
Dumnezeu și aparținem familiei lui
Dumnezeu, ca fii în Fiul, prin Duhul 
[vi]. Așa ceva este realizat în special
prin sacramente, mai ales prin
Euharistie, numită și ea adesea 



comuniune (cf. 1Cor 10,16). În cele
din urmă, Biserica se mai numește
comuniune, deoarece ea
configurează și determină spațiul
rugăciunii creștine (cf. Catehism,
2655, 2672, 2790).

2.2. Misiunea Bisericii

Biserica trebuie să anunțe și să
stabilească între toate popoarele
Împărăția lui Dumnezeu, inaugurată
de Cristos. Pe pământ este sămânța și
începutul acestei Împărății. După
Învierea Sa, Domnul i-a trimis pe
Apostoli să predice Evanghelie, să
boteze și să învețe să împlinească
ceea ce El poruncise (cf. Mt 28, 18 și
urm.). Domnul a dat Bisericii sale
aceeași misiune pe care Tatăl I-a
încredințat-o Lui (cf. In 20, 21). De la
începutul Bisericii, această misiune a
fost desfășurată de toți creștinii (cf. 
Fap 8, 4; 11, 19), care, de multe ori, au
ajuns la jertfa propriei lor vieți,
pentru a o împlini. Mandatul



misionar al Domnului își are sursa în
dragostea eternă a lui Dumnezeu,
care L-a trimis pe Fiul și pe Duhul
său, deoarece „El vrea ca toți oamenii
să se mântuiască și să ajungă la
cunoașterea adevărului” (1 Tim 2, 4).

În acea sărcină misionară sunt
cuprinse cele trei funcții ale Bisericii
pe pământ: munus profeticum (a
anunța vestea cea bună a mântuirii
în Cristos), munus sacerdotale (a-L
face efectiv prezent pe Cristos și a
transmite viața Lui, care mântuiește
prin sacramente) și munus regale (a-i
ajuta pe creștini să-și îndeplinească
misiunea și să crească în sfințenie).
Deși toți credincioșii împărtășesc
aceeași misiune, nu toți joacă același
rol. Unii dintre ei au fost aleși de
Domnul pentru a exercita anumite
funcții, cum ar fi Apostolii și
succesorii lor, care, prin sacramentul
preoției, sunt asemănați cu Cristos,
capul Bisericii, într-un fel specific,
diferit de ceilalți credincioși.



Pentru că Biserica a primit de la
Dumnezeu o misiune mântuitoare pe
pământ pentru oameni și a fost
instituită de Dumnezeu pentru a o
duce la îndeplinire, se spune că
Biserica este sacramentul universal
al Mântuirii, deoarece are ca scop
slava lui Dumnezeu și mântuirea
oamenilor (cf. Catehism , 775). Este
sacramentul universal al mântuirii,
pentru că este un semn și un
instrument de reconciliere și
comuniune a umanității cu
Dumnezeu și a unității întregului gen
omenesc [vii]. De asemenea, despre
Biserică se spune că este un mister,
deoarece în realitatea ei vizibilă este
prezentă și o realitate spirituală și
divină, care este percepută doar prin
credință.

Afirmația, „în afara Bisericii nu
există mântuire” înseamnă că toată
Mântuirea vine de la Cristos-Cap prin
Biserică, care este Trupul său.
Nimeni nu poate fi salvat dacă,



recunoscând că ea a fost fondată de
Cristos pentru mântuirea oamenilor,
o respinge sau nu rămâne credincios
până la captăt. În același timp,
datorită lui Cristos și Bisericii sale,
pot dobândi mântuirea veșnică toți
cei care, fără nicio vină, ignoră
Evanghelia lui Cristos și Biserica, dar
Îl caută sincer pe Dumnezeu și, sub
influența harului, încearcă să
îndeplinească voința Sa, cunoscută
prin judecata conștiinței. Toate câte
sunt bune și adevărate în celelalte
religii, provin de la Dumnezeu, pot fi
prilej de pregătire spre acceptarea
Evangheliei și pentru conducerea
către unitatea umanității în Biserica
lui Cristos (cf. Compendiu, 170 și
urm.).

2.3. Proprietățile Bisericii:
una, sfântă, catolică,
apostolică

Numim proprietăți acele elemente
care caracterizează Biserica. Le



găsim în multe dintre Simbolurile
credinței din vremuri foarte timpurii
ale Bisericii. Toate proprietățile sunt
un dar de la Dumnezeu care implică
și o sarcină de îndeplinit pentru
creștini.

Biserica este Una, pentru că originea
și modelul ei este Sfânta Treime;
pentru că Cristos - întemeietorul său
- restabilește unitatea tuturor într-un
singur trup; pentru că Duhul Sfânt îi
unește pe credincioși cu Capul, care
este Cristos. Această unitate se
manifestă prin faptul că credincioșii
mărturisesc aceeași credință,
celebrează aceleași sacramente, sunt
uniți în aceeași ierarhie, au o
speranță comună și aceeași caritate.
Biserica subzistă, ca societate
constituită și organizată în lume, în
Biserica Catolică, guvernată de
succesorul lui Petru și de episcopii
aflați în comuniune cu el [viii].
Numai în ea se poate obține
plinătatea mijloacelor de mântuire,



deoarece Domnul a încredințat
bunurile Noului Legământ Colegiului
Apostolic, al cărui cap este Petru. În
bisericile și comunitățile creștine
necatolice există multe bunuri de
sfințire și de adevăr care provin din
Cristos și promovează unitatea
catolică; Duhul Sfânt le folosește ca
instrumente de mântuire, deoarece
puterea lor vine din plinătatea
harului și a adevărului pe care
Cristos l-a dat Bisericii Catolice (cf. 
Catehismul, 819). Membrii acelor
biserici și comunități se alătură lui
Cristos prin Botez și, prin urmare, îi
recunoaștem ca frați. Se poate crește
în unitate: apropiindu-ne de Cristos
și ajutând pe alți creștini să fie mai
aproape de El; promovând unitatea
în subiectele esențiale, libertatea în
cele accidentale și caritatea în toate 
[ix]; făcând casa lui Dumnezeu mai
accesibilă pentru ceilalți; crescând în
venerație și respect pentru Papa și
ierarhie, ajutându-i și urmând
învățăturile lor.



Mișcarea ecumenică este o sarcină
eclezială prin care se caută
restaurarea unității între creștini în
singura Biserică întemeiată de
Cristos. Este o dorință a Domnului
(cf. In 17, 21). Se realizează cu
rugăciune, cu convertirea inimii,
reciproca cunoaștere fraternă și
dialogul teologic.

Biserica este sfântă, pentru că
Dumnezeu este autorul ei, pentru că
Cristos s-a dăruit pe sine ei, ca s-o
sfințească și s-o facă sfințitoare,
pentru că Duhul Sfânt o înviorează
prin caritate. Pentru că are
deplinitatea mijloacelor de mântuire,
sfințenia este vocația fiecăruia dintre
membrii săi și scopul tuturor
activităților ei. Este sfântă, deoarece
aduce în mod constant rod de
sfințenie pe pământ, pentru că
desăvârșirea ei este o sursă de
sfințire pentru copiii ei – deși, pe
acest pământ, cu toții se recunosc ca
păcătoși și au nevoie de convertire și



purificare – . Biserica este, de
asemenea, sfântă din cauza sfințeniei
obținute de membrii săi care sunt
deja în Rai, (în mod eminent
Preasfânta Fecioară Maria), care sunt
modelele sale și mijlocititorii ei (cf. 
Catehism, 823-829). Biserica poate fi
mai sfântă prin intermediul
straduinței de sfințenie îndeplinită
de credincioșii săi: convertire
personală, luptă ascetică pentru a ne
asemana mai mult cu Cristos,
reforma care ajută să îndeplinești
mai bine misiunea și să fugi din
rutină, purificarea memoriei, care
înlătură false prejudecăți cu privire
la ceilalți și împlinirea concretă a
voinței a lui Dumnezeu în caritate.

Biserica este catolică, – adică
universală – pentru că în nea este
Cristos, pentru că păstrează și
administrează toate mijloacele de
mântuire date de Cristos, pentru că
misiunea sa cuprinde întreaga rasă
umană, pentru că a primit și



transmite în totalitate comoara
Mântuirii și pentru că are
capacitatea de a incultura, ridica și
îmbunătăți orice manifestare a
dezvoltării omenești. Catolicitatea
crește în extensiune și în intensitate
prin dezvoltarea misiunii Bisericii.
Fiecare biserică particulară, adică
orice parte a poporului lui
Dumnezeu care este în comuniune
de credință, în sacramente, cu
episcopul său – prin succesiune
apostolică –, fiind formată după
chipul Bisericii universale și în
comuniune cu întreaga Biserică (care
o precedă ontologic și cronologic)
este catolică.

Întrucât misiunea sa cuprinde
întreaga umanitate, fiecare om, în
feluri diferite, aparține sau – cel
puțin – este menit la unitatea catolică
a Poporului a lui Dumnezeu. Este
încorporat pe deplin Bisericii cel
care, deținând Duhul lui Cristos, este
unit cu legăturile profesiunii de



credință, ale sacramentelor, ale
conducerii bisericești și ale
comuniunii. Catolicii care nu
perseverează în caritate, deși
încorporați în Biserică, îi aparțin cu
trupul, dar nu cu inima. Cei Botezați
care nu realizează pe deplin acea
unitate catolică se află într-o anumită
comuniune, deși imperfectă, cu
Biserica Catolică (cf. Compendium,
168).

Biserica este apostolică, deoarece
Cristos a constituit-o pe baza
Apostolilor, aleși martori ai Învierii
și ai întemeierii sale; pentru că, cu
ajutorul Duhului Sfânt, ea învață,
păzește și transmite cu fidelitate
depozitul de credință primit de la
Apostoli. De asemenea este
apostolică datorită structurii sale, în
măsura în care este educată, sfințită
și a condusă, până la întoarcerea lui
Cristos, de către apostoli și succesorii
lor, episcopii, în comuniune cu
succesorul lui Petru. Succesiunea



apostolică este transmiterea, prin
sacramentul Sfintelor Ordine, a
misiunii și a puterii de la apostoli
până la urmașii lor. Datorită acestei
transmisii, Biserica se menține în
comuniune de credință și viață cu
sursa ei de viață, în timp ce, de-a
lungul secolelor și-a organizat
misiunea apostolică pentru
răspândirea Împărăției lui Cristos pe
pământ. Toți membrii Bisericii
participă, după diferitele funcții, la
misiunea primită de apostoli, pentru
a duce Evanghelia la întreaga lume.
Vocația creștină este, prin natura sa,
o vocație pentru apostolat (cf. 
Catehism , 863).

MIGUEL DE SALIS AMARAL

Bibliografie de bază

- Despre Duhul Sfânt

- Catehismul Bisericii Catolice ,
683-688; 731-741.



- Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice, 136-146.

- Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. Dominum
et vivificantem , 18 mai 1986, 3-26.

- Sf. Ioan Paul al II-lea, Cateheza
asupra Duhului Sfânt , VIII-XII.1989.

- Sfântul Josemaría, Omilia Marele
Necunoscut, în E Cristos care trece,
nr. 127-138.

Lectură recomandată

- Catehismul Bisericii Catolice ,
748-945.

- Compendiul Catehismului Bisericii
Catolice, 147-193.

- Sfântul Josemaría, Omilia Loialitate
către Biserică (4 iunie 1972), în A o 
Iubi pe Biserica, Palabra, Madrid
1986, pp. 13-36.



NOTE

[i] Cf. Conciliul Vatican II, Const. Dei
Verbum , 8.

[ii] „Venirea solemnă a Duhului în
ziua Cincizecimii nu a fost un
eveniment izolat. Abia dacă există o
pagină din Faptele Apostolilor în care
nu ni se povestește despre El și
despre acțiunea prin care ghidează,
conduce și înviorează viața și
lucrările comunităților creștine
timpurii (…) Acea realitate profundă
pe care ne-o oferă cunoașterea
textului Sfintei Scripturi nu este o
amintire a trecutului, a unei epoci de
aur a Bisericii, care a rămas în urmă,
în istorie. Aceasta este, deasupra
mizeriilor și păcatelor fiecăruia
dintre noi, și realitatea Bisericii de
astăzi și a Bisericii din toate
timpurile” (Sfântul Josemaría, E
Cristos care trece, nr. 127 și urm.).



[iii] Cf. Conciliul Vatican II, Lumen
Gentium,nr. 4 și 9; Sfântul Ciprian, 
din Orat Dom, 23 (CSEL 3, 285).

[iv] „Când îl chemați pe Dumnezeu
Tatăl, amintiți-vă că a fost Duhul
care, mișcându-ți sufletul, ți-a oferit
acea rugăciune. Dacă Duhul Sfânt n-
ar exista, n-ar fi niciun cuvânt de
înțelepciune sau știință în Biserică,
pentru că este scris: cuvântul
înțelepciunii este dat de Duhul (I Cor
XII, 8) ... Dacă Duhul Sfânt nu ar fi
prezent, Biserica nu ar exista. Dar,
dacă Biserica există, este sigur că nu
lipsește Duhul Sfânt” (Sfântul Ioan
Gură de Aur, Predici Panegyrici în
solemnitate DN Iesu Christi , om. 1,
De Sf. Rusalii , n. 3-4, PG 50, 457).

[v] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, nr. 4 și 12.

[vi] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, nr. 22.



[vii] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, nr. 1.

[viii] Cf. Ibidem, nr. 8.

[ix] Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, nr. 92.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-12-a-cred-in-duhul-sfant-cred-in-
sfanta-biserica-catolica/ (31.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-cred-in-duhul-sfant-cred-in-sfanta-biserica-catolica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-cred-in-duhul-sfant-cred-in-sfanta-biserica-catolica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-12-a-cred-in-duhul-sfant-cred-in-sfanta-biserica-catolica/

	Tema a 12-a: Cred în Duhul Sfânt. Cred în Sfânta Biserică Catolică
	1. Cred în Duhul Sfânt
	1.1. A treia persoană a Sfintei Treimi
	1.2. Misiunea Duhului Sfânt
	1.3. Cum lucrează Cristos și Duhul Sfânt în Biserică?
	2. Cred în Sfânta Biserică Catolică
	2.1. Revelația Bisericii
	2.2. Misiunea Bisericii
	2.3. Proprietățile Bisericii: una, sfântă, catolică, apostolică


