
opusdei.org

Tema a 10-a: Păcatul
și milostivirea lui
Dumnezeu

Pierderea simțului păcatului a
dus la pierderea simțului nevoii
de mântuire și, prin urmare, la
uitarea lui Dumnezeu prin
indiferență. Cu toate acestea,
triumful lui Cristos este o
expresie a milostivirii sale față
de om, o expresie a faptului că
„iubirea este mai puternică
decât păcatul”. Milostivirea este
legea fundamentală care
sălășluiește în inima fiecărui
om atunci când privește la
fratele care îl întâlnește pe
drumul vieții.



09.07.2024

catehumaniCuprins

• Misterul milostivirii

• Păcatul este înțeles pe baza
milostivirii

• Păcatul originar: un adevăr esențial
al credinței

• Consecințele păcatului originar
pentru omenire

• Viața ca luptă

• Tandrețea lui Dumnezeu: păcat,
mântuire, milostivire

• Bibliografie

Misterul milostivirii

Alături de marile realizări ale
civilizației noastre, panorama lumii



contemporane prezintă și umbre și
ezitări care nu sunt întotdeauna
superficiale. Căci „dezechilibrele de
care suferă lumea modernă sunt
legate de acel alt dezechilibru
fundamental care își are rădăcinile
în inima omului” [1].

Persoana umană, în calitate de
creatură, experimentează multiple
limitări. Atunci când se percepe
imposibilitatea de a da un răspuns la
rău, la suferință și la nedreptate, în
multe atitudini nu apare nici o
implorare către Dumnezeul cel
milostiv, ci un fel de acuzație care
este rod al indignării. Experiențele
răului și ale suferinței devin astfel un
mod justificat de a se îndepărta de
Dumnezeu, punând la îndoială
bunătatea sa milostivă. Unii ajung
chiar să vadă suferința ca pe o
pedeapsă divină care se abate asupra
păcătosului, denaturând și mai mult
mila lui Dumnezeu.



Un cerc vicios este astfel completat.
În cuvintele Sfântului Ioan Paul al II-
lea, „inima dramei trăite de omul
contemporan este eclipsa sensului lui
Dumnezeu și al omului” [2]. Se pare că
Dumnezeu nu este relevant, și nu
este relevant pentru că nu ne poate
rezolva problemele. Pe de o parte, nu
ne e clar că avem nevoie de
mântuire, dar, cu siguranță,
mântuirea oferită de Biserica lui Isus
Cristos nu pare relevantă.

Consecința finală a acestei eclipse a
lui Dumnezeu ar fi respingerea
socială a nevoii de a apela la iertarea
și mila lui Dumnezeu. Astfel,
pierderea simțului păcatului a dus la
pierderea nevoii de mântuire și, prin
urmare, la uitarea lui Dumnezeu
prin indiferență.

Prin urmare, cu cât conștiința
umană, cedând în fața secularizării,
pierde mai mult sensul cuvântului
milostivire, cu atât mai mult Biserica



simte dreptul și datoria imperioasă
de a-L propovădui pe Dumnezeul
milostivirii. Misterul credinței
creștine pare să-și găsească sinteza în
acest cuvânt. Misiunea
evanghelizatoare este proclamarea
cu glas tare că în Cristos răstignit,
mort și înviat se realizează
eliberarea deplină și autentică de
rău, de păcat și de moarte [3].

Isus Cristos este chipul milostivirii
Tatălui. „Este ca și cum Cristos ar
vrea să dezvăluie că limita impusă
răului, a cărui cauză și victimă se
întâmplă să fie omul, este în cele din
urmă Milostivirea divină” [4].

Triumful lui Cristos este o expresie a
milostivirii sale față de om, o dovadă
că „iubirea este mai puternică decât
păcatul”, „mai puternică decât
moartea și decât tot răul [5]. Lumea
nu va obține pacea asupra
războiului, asupra violenței, decât



atunci când va invoca milostivirea:
„Isuse, mă încred în Tine” [6].

Nu este ușor să răspunzi la evidența
răului din lume. Poate pentru că răul
nu este o problemă, ci un mister. Un
mister în care suntem implicați
personal. Un mister care nu se
rezolvă teoretic, ci cu atitudini vitale
sau existențiale.

Avem mereu nevoie să contemplăm
misterul milostivirii: relația dintre
suferință, nedreptate, păcat, oameni
și Dumnezeu. Pentru că, așa cum
afirmă Papa Francisc [7], milostivirea
este legea fundamentală care
sălășluiește în inima fiecărei
persoane atunci când privește la
fratele sau sora pe care o întâlnește
pe drumul vieții. Milostivirea este
cuvântul care dezvăluie misterul
Sfintei Treimi. Milostivirea este actul
ultim și suprem prin care Dumnezeu
vine în întâmpinarea noastră. Și,



prin urmare, milostivirea este calea
care îl unește pe Dumnezeu și pe om.

În viața Bisericii, milostivirea este o
realitate permanentă. Dar există
momente în care suntem chemați să
privim milostivirea cu mai multă
intensitate.

Păcatul este înțeles pe baza
milostivirii.

„Dumnezeu este infinit de bun și
toate faptele sale sunt bune. Cu toate
acestea, nimeni nu scapă de
experiența suferinței, a relelor din
natură – care par a fi legate de
limitele proprii creaturilor – și mai
ales de problema răului
moral” (Catehismul, nr. 385). „Păcatul
este prezent în istoria omului: ar fi
zadarnic să încercăm să îl ignorăm
sau să dăm alte nume acestei
realități obscure” (Catehism, nr. 386).
Dar de unde vine răul, mai ales
păcatul?



Pentru a răspunde la această
întrebare trebuie să privim la
misterul lui Dumnezeu, deoarece
păcatul nu poate fi înțeles decât
pornind de la Dumnezeul milostiv al
lui Isus Cristos. „«Taina [...]
nelegiuirii» (2 Tes 2,7) nu se clarifică
decât în lumina «tainei evlaviei» (1
Tim 3,16). Revelarea iubirii divine în
Cristos a dezvăluit atât amploarea
răului, cât și supraabundența harului
(cf. Rom 5,20). De aceea, trebuie să
examinăm problema originii răului
fixând privirea credinței noastre
asupra celui care este singurul său
Biruitor (cf. Lc 11,21-22; Ioan 16,11;
1In 3,8)” (Catehismul, nr. 385). După
cum afirmă Pascal în Pensées,
cunoașterea lui Dumnezeu fără
cunoașterea necesității
răscumpărării noastre este
înșelătoare, la fel ca și recunoașterea
mizeriei noastre fără cunoașterea
Răscumpărătorului [8].



Din această legătură profundă a
omului cu Dumnezeu putem înțelege
că păcatul este un abuz al libertății
pe care Dumnezeu o dăruiește
persoanelor create pentru ca ele să îl
poată iubi pe el și să se iubească între
ele (cf. Catehismul, nr. 386).

Pentru a clarifica realitatea
păcatului, lumina revelației divine
ne vorbește în special despre păcatul
originilor. Dar punctul de plecare
pentru a-l înțelege este mesajul de
milostivire divină revelat de Isus.

Păcatul originar: un adevăr
esențial al credinței

Doctrina păcatului originar este, ca
să spunem așa, «reversul» Veștii
Bune că Isus este Mântuitorul tuturor
oamenilor, că toți au nevoie de
mântuire și că mântuirea este oferită
tuturor datorită lui Cristos.

Relatarea căderii (Gen 3) folosește un
limbaj alcătuit din imagini, dar



afirmă un eveniment primordial, un
eveniment care a avut loc la 
începutul istoriei umane (cf. GS 13,1).
Revelația ne dă certitudinea de
credință că întreaga istorie umană
este marcată de păcatul originar
comis în mod liber de primii noștri
părinți (cf. Conciliul din Trento: DS
1513; Pius XII, Humani generis: 
ibidem, 3897; Paul al VI-lea, Discurs
11-VII-1966) (cf. Catehismul, nr. 390).

„În spatele alegerii neascultătoare a
primilor noștri părinți se ascunde o
voce seducătoare, opusă lui
Dumnezeu (cf. Gen 3,1-5) care, din
invidie, îi face să cadă în moarte (cf.
In 2,24). Scriptura și Tradiția Bisericii
văd în această ființă un înger căzut,
numit Satana sau diavol (cf. In 8,44;
Ap 12,9). Biserica învață că el a fost
mai întâi un înger bun, creat de
Dumnezeu” (Catehismul, nr. 391).

„Omul, ispitit de diavol, a lăsat să
moară în inima sa încrederea în



creatorul său (cf. Gen 3,1-11) și,
abuzând de libertatea sa, a nesocotit
porunca lui Dumnezeu. Acesta a fost
primul păcat al omului (cf. Rom
5,19). De acum înainte, orice păcat
este neascultare față de Dumnezeu și
lipsă de încredere în bunătatea
sa” (Catehismul, nr. 397).

„Scriptura arată consecințele
dramatice ale acestei prime
neascultări. Adam și Eva pierd
imediat harul sfințeniei originare (cf.
Rom 3,23). Ei se tem de Dumnezeul
(cf. Gen 3,9-10) despre care au
conceput o imagine falsă, aceea a
unui Dumnezeu gelos pe
prerogativele sale (cf. Gen
3,5)” (Catehismul, nr. 399).

Ca urmare, „armonia în care se aflau,
stabilită de dreptatea originară, este
distrusă; este ruptă dominația
facultăților spirituale ale sufletului
asupra trupului (cf. Gen 3,7); uniunea
dintre bărbat și femeie este



tensionată (cf. Gen 3,11-13); relațiile
lor vor fi marcate de dorință și de
dominație (cf. Gen 3,16)” (Catehismul,
nr. 400).

Armonia cu creația este de asemenea
ruptă; „creația vizibilă devine străină
și ostilă omului (cf. Gen 3,17.19). Din
cauza omului, creația este supusă
«robiei corupției» (Rom 8,21). În
sfârșit, se va realiza consecința
anunțată explicit pentru cazul
neascultării (cf. Gen 2,17): omul «se
va întoarce în țărâna din care a fost
format» (Gen 3,19). Moartea își face
intrarea în istoria umană (cf. Rom
5,12)” (Catehismul, nr. 400).

„Din acest prim păcat, o adevărată
invazie de păcate inundă lumea:
fratricidul comis de Cain asupra lui
Abel (cf. Gen 4,3-15); corupția
universală, ca urmare a păcatului (cf.
Gen 6,5.12; Rom 1,18-32; Rom 1,7;
Rom 1,7; Rom 1,7; Rom 1,7). 12; Rom
1,18-32); în istoria lui Israel, păcatul



se manifestă frecvent, mai ales ca
infidelitate față de Dumnezeul
Legământului și ca transgresiune a
Legii lui Moise; și chiar și după
Răscumpărarea lui Cristos, printre
creștini, păcatul se manifestă în
multe feluri (cf. 1 Cor 1-6; Ap
2-3)” (Catehismul, nr. 401).

Consecințele păcatului originar
pentru omenire

Existența umană arată dovezile
păcatului în viețile noastre,
împreună cu realitatea că păcatul nu
este rezultatul faptului că suntem răi
din fire, ci provine din alegerea
liberă a răului. Răul moral nu
aparține, așadar, structurii umane, el
nu provine nici din natura socială a
omului, nici din materialitatea sa,
nici, evident, de la Dumnezeu sau de
la un destin imuabil. Realismul
creștin îl plasează pe om în fața
propriei sale responsabilități: el
poate face răul ca rod al libertății



sale, iar responsabilul pentru aceasta
nu este nimeni altul decât el însuși
(cf. Catehismul, 387).

„Ceea ce ne învață Revelația divină
coincide cu experiența însăși. Căci
omul, atunci când își examinează
inima, se descoperă înclinat spre rău
și cufundat în multe rele care nu pot
veni de la Creatorul său, care este
bun. Refuzând adesea să-L
recunoască pe Dumnezeu ca
principiu al său, el a încălcat și
ordinea proprie în ceea ce privește
scopul său final și, în același timp,
întreaga sa ordine în raport cu el
însuși, cu toți ceilalți oameni și cu
toate lucrurile create” (GS 13,1).

De-a lungul istoriei, Biserica a
formulat dogma păcatului originar în
contrast cu optimismul exagerat și cu
pesimismul existențial (cf. 
Catehismul, 406). În contrast cu
Pelagius, care afirma că omul poate
face binele doar cu puterile sale



naturale și că harul este un simplu
ajutor extern, minimalizând astfel
atât amploarea păcatului lui Adam,
cât și răscumpărarea lui Cristos –
redus la un simplu exemplu rău,
respectiv bun –, Conciliul de la
Cartagina (418), urmându-l pe
Sfântul Augustin, a învățat
prioritatea absolută a harului,
deoarece omul a fost dăunat prin
păcat (cf. DH 223.227; cf. și al doilea
Conciliu de la Orange în 529: DH
371-372). Spre deosebire de Luther,
care susținea că, după păcat, omul
este corupt în mod esențial în natura
sa, că libertatea sa este anulată și că
în tot ceea ce face există păcat,
Conciliul din Trento (1546) a afirmat
relevanța ontologică a botezului,
care șterge păcatul originar; deși
rămân consecințele acestuia –
printre care concupiscența, care nu
trebuie identificată, ca Luther, cu
păcatul propriu-zis –, omul este liber
în acțiunile sale și poate să merite cu



fapte bune, susținute de har (cf. DH
1511-1515).

În spatele poziției luterane, dar și al
unor interpretări recente ale Gen 3,
este în joc o înțelegere corectă a
relației dintre 1) natură și istorie, 2)
planul psihologic-existențial și planul
ontologic, 3) individual și colectiv.

1) Deși există unele elemente de
caracter mitic în Geneza (înțelegând
conceptul de „mit” în cel mai bun
sens al său, și anume ca un cuvânt-
narațiune care dă naștere și, prin
urmare, stă la baza istoriei
ulterioare), ar fi o greșeală să
interpretăm povestea căderii ca pe o
explicație simbolică a condiției
păcătoase originare a omului.
Această interpretare transformă în
ceva natural un fapt istoric,
mitizându-l și făcându-l inevitabil: în
mod paradoxal, sentimentul de
vinovăție care duce la recunoașterea
de sine ca fiind „natural” păcătos ar



duce la atenuarea sau eliminarea
responsabilității personale pentru
păcat, întrucât omul nu ar putea
evita ceea ce tinde în mod spontan.
Ceea ce este corect, mai degrabă, este
să se afirme că condiția păcătoasă
aparține istoricității omului, și nu
naturii sale originare.

2) Deoarece unele sechele ale
păcatului persistă și după botez,
creștinul poate trăi puternic tendința
spre rău, simțindu-se profund
păcătos, așa cum se întâmplă în viața
sfinților. Totuși, această perspectivă
existențială nu este singura și nici
cea mai fundamentală, întrucât
botezul a șters cu adevărat păcatul
originar și ne-a făcut copii ai lui
Dumnezeu (cf. Catehismul 405). Din
punct de vedere ontologic, creștinul
în har este drept înaintea lui
Dumnezeu. Luther a radicalizat
perspectiva existențială, înțelegând
din ea întreaga realitate, care devine
astfel marcată ontologic de păcat.



3) Al treilea punct duce la problema
transmiterii păcatului originar, „un
mister pe care nu-l putem înțelege pe
deplin” (Catehismul 404). Biblia ne
învață că primii noștri părinți au
transmis păcatul întregii umanități.
Următoarele capitole ale Genezei (cf.
Gen 4-11; cf. Catehismul, 401)
relatează corupția progresivă a rasei
umane; făcând o paralelă între Adam
și Cristos, sfântul Paul afirmă: „După
cum prin neascultarea unui singur
om toți au fost făcuți păcătoși, tot
așa, prin ascultarea unuia [Cristos],
toți vor fi făcuți drepți” (Rom 5,19).
Acest paralelism ajută la înțelegerea
corectă a interpretării date de obicei
termenului adamáh ca singular
colectiv: așa cum Cristos este unul și
în același timp capul Bisericii, tot așa
Adam este unul și în același timp
capul umanității [9]. „Prin această
«unitate a neamului omenesc», așa
cum toți oamenii sunt implicați în
păcatul lui Adam, toți sunt implicați



și în dreptatea lui
Cristos” (Catehismul, 404).

Biserica înțelege păcatul originar al
primilor părinți și păcatul moștenit
de omenire într-un mod analogic.
„Adam și Eva comit un păcat
personal, dar acest păcat [...] se va
transmite prin înmulțire la întreaga
omenire, adică prin transmiterea
unei naturi umane lipsite de
sfințenia și dreptatea originară. Iată
de ce păcatul originar este numit
«păcat» în mod analogic: este un
păcat «contractat», «nu comis», o
stare și nu un act” (Catehismul, 404).
Astfel, „deși propriu fiecăruia,
păcatul originar nu are, la niciun
descendent al lui Adam, un caracter
de vină personală” (Catehismul, 405) 
[10].

Pentru unele persoane este dificil de
acceptat ideea unui păcat moștenit 
[11] , mai ales dacă se are o viziune
individualistă asupra persoanei și a



libertății. Ce legătură am eu cu
păcatul lui Adam? De ce ar trebui să
plătesc eu pentru consecințele
păcatului altora? Aceste întrebări
reflectă absența unui sentiment de
solidaritate reală care există între
toți oamenii, așa cum au fost creați
de Dumnezeu. Paradoxal, această
absență poate fi înțeleasă ca o
manifestare a păcatului transmis
fiecăruia. Cu alte cuvinte, păcatul
originar întunecă înțelegerea acelei
fraternități profunde a rasei umane
care face posibilă transmiterea sa.

În fața consecințelor lamentabile ale
păcatului și a răspândirii sale
universale, se pune întrebarea: „Dar
de ce Dumnezeu nu l-a împiedicat pe
primul om să păcătuiască? Sfântul
Leo cel Mare răspunde: «Harul
inefabil al lui Cristos ne-a dat bunuri
mai bune decât cele care ne-au fost
luate de invidia diavolului» (serm.
73,4). Iar Sfântul Toma de Aquino:
«Nimic nu se opune ca natura umană



să fi fost destinată unui scop mai
înalt după păcat. Dumnezeu, de fapt,
îngăduie să se facă rele pentru a
trage din ele un bine mai mare. De
aici și cuvintele Sfântului Paul: Unde
a abundat păcatul, a prisosit harul
(Rom 5,20). Și cântecul din Exultet: O,
fericită vină care a meritat un
Răscumpărător atât de mare (Summa
Theologiae, III, 1, 3, ad
3)” (Catehismul, nr. 412).

Viața ca luptă

Această viziune a păcatului în
lumina răscumpărării lui Cristos
oferă un realism chibzuit în ceea ce
privește situația omului și acțiunile
sale în lume. Creștinul trebuie să fie
conștient atât de măreția de a fi un
copil al lui Dumnezeu, cât și de a fi
un păcătos. Acest realism

a) previne atât optimismul naiv, cât
și pesimismul deznădăjduit și „oferă
o privire de discernământ clar
asupra situației omului și a acțiunii



sale în lume [...]. Necunoașterea
faptului că omul are o natură rănită,
înclinată spre rău, dă naștere la
grave erori în domeniul educației, al
politicii, al acțiunii sociale și al
moralei” (Catehismul, 407).

b) Dă o încredere senină în
Dumnezeu, Creator și Tată milostiv,
care nu-și abandonează niciodată
creaturile sale, iartă mereu și
conduce totul spre bine, chiar și în
mijlocul adversităților. „Repetă:
«omnia in bonum!», tot ceea ce se
întâmplă, «tot ceea ce mi se
întâmplă», este spre binele meu...
Prin urmare – aceasta este concluzia
corectă –: acceptă ceea ce, care ți se
pare atât de greu de suportat, ca pe o
dulce realitate” [12].

c) Trezește o atitudine de profundă
smerenie, care îl determină pe om
să-și recunoască păcatele fără să se
mire și în același timp să îi pară rău
pentru ele pentru că sunt o ofensă



adusă lui Dumnezeu și nu atât
pentru ceea ce reprezintă un defect
personal.

d) Ajută la a distinge ceea ce este
propriu firii umane ca atare de ceea
ce este o consecință a rănii păcatului
în natura umană. După păcat, nu tot
ceea ce este trăit ca fiind spontan
este bun. De aceea, viața umană are
caracterul unei lupte: este necesară
lupta pentru a ne comporta în mod
uman și creștin (cf. Catehismul, 409).
„Întreaga tradiție a Bisericii a vorbit
despre creștini ca milites Christi,
soldați ai lui Cristos. Soldați care
aduc seninătate celorlalți, în timp ce
luptă continuu împotriva propriilor
înclinații rele personale” [13].
Creștinul care se străduiește să evite
păcatul nu pierde nimic din ceea ce
face viața bună și frumoasă.
Împotriva ideii că este necesar ca
omul să facă răul pentru a-și
experimenta libertatea autonomă,
pentru că, în fond, o viață fără păcat



ar fi plictisitoare, se ridică figura
Mariei, concepută neprihănit, pentru
a arăta că o viață complet dăruită lui
Dumnezeu, departe de a produce
plictiseală, devine o aventură plină
de lumină și de surprize nenumărate
[14].

Tandrețea lui Dumnezeu: păcat,
mântuire, milostivire

În fața realității păcatului, mila lui
Dumnezeu se ridică impunătoare.
Isus Cristos este chipul acestei
milostiviri, așa cum putem vedea în
atitudinea sa față de păcătoși („Nu
am venit să-i chem pe cei drepți, ci pe
păcătoși”), precum Zaheu, paraliticul,
femeia adulteră, samariteanca, Maria
Magdalena, tâlharul cel bun, Petru și
nenumărați alții.

Într-un mod deosebit de relevant, ea
se arată în pildele milostivirii, cum ar
fi parabola fiului risipitor, care, de
fapt, aduc la desăvârșire întreaga
învățătură a Vechiului Testament



despre Dumnezeu: la aceasta se face
referire în mod repetat în Psalmi:
Domnul este „milostiv și plin de
îndurare, încet la mânie și bogat în
îndurare și credincioșie” (Ps 86,15);
„milostiv și plin de îndurare, încet la
mânie și bogat în îndurare” (Ps
103,8); „milostiv și drept, Dumnezeul
nostru este plin de îndurare” (Ps
116,5); „milostiv și plin de îndurare,
încet la mânie și bogat în
îndurare” (Ps 145,8).

În patimile lui Isus, toată mizeria
lumii intră în contact cu Cel nespus
de pur, cu Fiul lui Dumnezeu [15].
Dacă este obișnuit ca ceea ce este
impur să infecteze și să contamineze
prin contact ceea ce este pur, aici se
întâmplă contrariul: acolo unde
lumea, cu toate nedreptățile și
cruzimile care o contaminează, intră
în contact cu Cel nemărginit de pur,
în acest contact, murdăria lumii este
cu adevărat absorbită, anulată,
transformată de iubirea infinită.



Realitatea răului, a nedreptății care
deteriorează lumea și, în același
timp, poluează imaginea lui
Dumnezeu, este o realitate care
există, și este vina noastră. Ea nu
poate fi pur și simplu ignorată, ci
trebuie eliminată. Acum, nu este
vorba că un Dumnezeu crud cere
ceva infinit. Este exact invers:
Dumnezeu însuși se așează ca loc de
împăcare și, în Fiul său, ia asupra sa
suferința. Dumnezeu însuși își aduce
în lume puritatea sa infinită ca un
dar. Dumnezeu însuși „bea potirul” a
tot ceea ce este oribil și, astfel,
restabilește dreptul prin măreția
iubirii sale, care prin suferință
transformă întunericul.

Isus în Patimile sale strigă către Tatăl
cu toată puterea sa. Într-un fel, „toate
nenorocirile umanității din toate
timpurile, sclavă a păcatului și a
morții, toate cererile și mijlocirile din
istoria mântuirii sunt adunate în
acest strigăt al Cuvântului întrupat.



Iată că Tatăl le primește și, mai
presus de orice speranță, le ascultă
înviindu-l pe Fiul său” [16]. Această
suferință concentrează mizeria,
păcatul și moartea omenirii, tot răul
istoriei. Și îl învinge, îl răscumpără, îl
mântuie.

Crucea este ultimul cuvânt al iubirii
lui Cristos pentru noi. Dar nu este
ultimul cuvânt al Dumnezeului
legământului. Acest ultim cuvânt va
fi pronunțat în zorii zilei de
duminică: „A înviat” [17]. Dumnezeu l-
a înviat pe Fiul său Isus Cristos, iar în
Cristos ne dăruiește darul vieții
creștine pentru totdeauna.

Bibliografie

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
374-421.



- Sfântul Ioan Paul al II-lea, Cred în
Dumnezeu Tatăl. Cateheză despre
Crez (I), Palabra, Madrid 1996, 219 și
urm.

- Francisc, Misericordiae Vultus, 11
aprilie 2015.

[1] Conciliul Vatican II, Gaudium et
spes, nr. 10.

[2] Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Evangelium vitae, nr. 21.

[3] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Redemptoris missio, nr. 44.

[4] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Memoria
e identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, p. 73.

[5] Aceste expresii apar în mod
repetat în Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Dives in Misericordia.



[6] Sfânta Faustina, Jurnal al
milostivirii divine în sufletul meu, nn.
47, 309, 327, 949.

[7] Cf. Francisc, Misericordiae Vultus,
nr. 2.

[8] B. Pascal, Pensées, nr. 556 (ed.
Brunschvicg) și nr. 449 (ed. Lafuma).

[9] Acesta este motivul principal
pentru care Biserica a citit
întotdeauna relatarea căderii în
perspectiva monogenismului
(originea rasei umane dintr-un
singur cuplu). Ipoteza opusă,
poligenismul, a părut să se impună
ca un fapt științific (și chiar exegetic)
timp de câțiva ani, dar în prezent
descendența biologică dintr-o
ramură comună (monofiletismul)
este considerată mai plauzibilă la
nivel științific. Din punct de vedere al
credinței, poligenismul este
problematic, deoarece nu este clar
cum poate fi conciliat cu revelația
despre păcatul originar (cf. Pius XII, 



Humani Generis, DH 3897), deși
aceasta este o chestiune care poate fi
încă cercetată și asupra căreia se
poate reflecta.

[10] În acest sens, în mod tradițional s-
a făcut o distincție între păcatul
originar originant (păcatul personal
comis de primii noștri părinți) și
păcatul originar originat (starea de
păcat în care ne naștem ca urmași ai
acestora).

[11] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Audiență generală, 24-IX-1986, nr. 1.

[12] Sfântul Josemaría, Brazdă, nr. 127;
cf. Rom 8,28.

[13] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 74.

[14] Cf. Benedict al XVI-lea, Omilie, 8
decembrie 2005.

[15] Acest comentariu despre puritatea
lui Cristos și murdăria păcatului se



găsește în Benedict al XVI-lea, Isus
din Nazaret, vol. 2, Encuentro,
Madrid 2011, pp. 269-270.

[16] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2606.

[17] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Dives in Misericordia, nr. 7.

Pablo Martí del Moral - Santiago
Sanz

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-10-a-pacatul-si-milostivirea-lui-
dumnezeu/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-10-a-pacatul-si-milostivirea-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-10-a-pacatul-si-milostivirea-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-10-a-pacatul-si-milostivirea-lui-dumnezeu/

	Tema a 10-a: Păcatul și milostivirea lui Dumnezeu

