
opusdei.org

Tema a 01-a:
Existența lui
Dumnezeu

Există Dumnezeu? Aceasta este
marea întrebare pe care și-o
pune toată lumea. Pentru că
dacă Dumnezeu există, totul se
schimbă: viața, dragostea,
prietenia, durerea. Acest text
doctrinar abordează cea mai
importantă întrebare.

10.10.2021

Dimensiunea religioasă
caracterizează ființa umană.



Purificate de superstiții, expresiile
religiozității umane arată că există un
Dumnezeu creator.

1. Dimensiunea religioasă a
ființei umane

Dimensiunea religioasă a
caracterizat ființele umane încă de la
origini. Purificate de superstiții,
datorate în ultimă instanță
ignoranței și păcatului, expresiile
religiozității umane manifestă
convingerea că există un Dumnezeu
creator, de care depind lumea și
existența noastră personală. Dacă
este adevărat că politeismul a însoțit
multe faze ale istoriei umane, este de
asemenea adevărat că dimensiunea
cea mai profundă a religiozității
umane și a înțelepciunii filosofice a
căutat justificarea radicală a lumii și
a vieții umane într-un singur
Dumnezeu, fundament al realității și
împlinire a aspirației noastre la
fericire (cf. Catehismul, 28) [1].



În ciuda diversității lor, expresiile
artistice, filosofice, literare etc.
prezente în cultura popoarelor au în
comun o reflecție asupra lui
Dumnezeu și asupra temelor centrale
ale existenței umane: viața și
moartea, binele și răul, destinul
ultim și sensul tuturor lucrurilor [2].
Așa cum mărturisesc aceste
manifestări ale spiritului uman de-a
lungul istoriei, se poate spune că
referința la Dumnezeu aparține
culturii umane și constituie o
dimensiune esențială a societății și a
omenirii. Prin urmare, libertatea
religioasă este primul dintre
drepturi, iar căutarea lui Dumnezeu
este prima dintre îndatoriri: toți
oamenii „prin natura lor și prin
obligația morală sunt obligați să
adere la adevăr, odată ce acesta este
cunoscut” [3]. Negarea lui Dumnezeu
și încercarea de a-l exclude din
cultură și din viața socială și civilă
sunt fenomene relativ recente,
limitate la unele zone ale lumii



occidentale. Faptul că marile
întrebări religioase și existențiale
rămân neschimbate de-a lungul
timpului [4] infirmă ideea că religia
este limitată la o fază „infantilă” a
istoriei umane, destinată să dispară
odată cu progresul cunoașterii.

Creștinismul își asumă tot ceea ce
este bun în cercetarea și cultul lui
Dumnezeu manifestat istoric de
religiozitatea umană, dezvăluind
totodată adevăratul sens al acesteia,
acela de drum spre singurul
Dumnezeu adevărat care s-a revelat
în istoria mântuirii dăruită
poporului lui Israel și care a venit în
întâmpinarea noastră făcându-se om
în Isus Cristos, Cuvântul întrupat [5].

2. De la creaturi materiale la
Dumnezeu

Intelectul uman poate cunoaște
existența lui Dumnezeu apropiindu-
se de El pe o cale care are ca punct de



plecare lumea creată și care are două
itinerarii, creaturile materiale și
persoana umană. Deși această cale a
fost dezvoltată în special de autori
creștini, itinerariile care pornesc de
la natură și de la activitățile
spiritului uman și duc la Dumnezeu
au fost expuse și parcurse de
numeroși filosofi și gânditori din
diferite timpuri și culturi.

Căile spre existența lui Dumnezeu se
mai numesc și „dovezi”, nu în sensul
pe care științele matematice sau
naturale îl dau acestui termen, ci ca
argumente filosofice convergente și
convingătoare, pe care omul le
înțelege cu mai multă sau mai puțină
profunzime în funcție de formarea sa
specifică (cf. Catehismul, 31). Faptul
că dovezile existenței lui Dumnezeu
nu pot fi înțelese în același sens ca și
dovezile folosite de științele
experimentale reiese clar din faptul
că Dumnezeu nu este obiectul
cunoașterii noastre empirice.



Fiecare cale spre existența lui
Dumnezeu atinge doar un aspect sau
o dimensiune concretă a realității
absolute a lui Dumnezeu, cea a
contextului filosofic specific în care
se dezvoltă calea: „pornind de la
mișcare și devenire, de la
contingența, ordinea și frumusețea
lumii, se poate ajunge la cunoașterea
lui Dumnezeu ca origine și sfârșit al
universului” (Catehismul, 32).
Bogăția și incomensurabilitatea lui
Dumnezeu sunt de așa natură încât
niciuna dintre aceste căi nu poate
ajunge singură la o imagine completă
și personală a lui Dumnezeu, ci doar
la o anumită fațetă a lui: existența,
inteligența, providența etc.

Dintre așa-numitele căi cosmologice,
unele dintre cele mai cunoscute sunt
celebrele „cinci căi” elaborate de
Sfântul Toma de Aquino, care
reunesc în mare măsură reflecțiile
filosofilor dinaintea sa; pentru a le
înțelege, este necesar să cunoaștem



câteva elemente de metafizică [6].
Primele două modalități propun
ideea că lanțurile cauzale (trecerea
de la potență la act, trecerea de la
cauza eficientă la efect) pe care le
observăm în natură nu pot continua
în trecut la infinit, ci trebuie să se
sprijine pe un prim motor și pe o
primă cauză; a treia, pornind de la
constatarea contingenței și limitării
entităților naturale, deduce că cauza
lor trebuie să fie o Entitate
necondiționată și necesară; a patra,
luând în considerare gradele de
perfecțiune participată care se găsesc
în lucruri, deduce existența unei
surse pentru toate aceste perfecțiuni;
a cincea cale, observând ordinea și
finalitatea prezente în lume,
consecință a specificității și
stabilității legilor sale, deduce
existența unei inteligențe
ordonatoare care este și cauza finală
a tuturor lucrurilor.



Aceste și alte itinerarii similare au
fost propuse de diverși autori în
diferite limbi și sub diferite forme,
până în prezent. Prin urmare, ele
sunt încă relevante și astăzi, deși
pentru a le înțelege este necesar să se
pornească de la o cunoaștere a
lucrurilor bazată pe un realism
filozofic (în opoziție cu formele
ideologice de gândire) și care nu
reduc cunoașterea realității doar la
planul empiric experimental
(evitând reducționismul ontologic),
astfel încât gândirea umană să poată,
pe scurt, să urce de la efectele
vizibile la cauzele invizibile
(afirmarea gândirii metafizice).

Cunoașterea lui Dumnezeu este
accesibilă și bunului simț, adică
gândirii filosofice spontane pe care
orice ființă umană o exercită ca
urmare a experienței sale
existențiale: uimirea față de
frumusețea și ordinea naturii,
recunoștința pentru darul gratuit al



vieții, temelia și rațiunea bunătății și
a iubirii. Acest tip de cunoaștere este,
de asemenea, important pentru a
înțelege la ce subiect se referă
dovezile filozofice ale existenței lui
Dumnezeu: Sfântul Toma, de
exemplu, își încheie cele cinci căi
prin a le lega cu afirmația: „și acesta
este ceea ce toată lumea numește
Dumnezeu”.

Mărturia Sfintei Scripturi (cf. In
13,1-9; Rom 1,18-20; Fap 17,22-27) și
învățăturile Magisteriului Bisericii
confirmă că intelectul uman poate
ajunge la cunoașterea existenței lui
Dumnezeu Creator pornind de la
creaturi [7] (cf. Catehismul, 36-38). În
același timp, atât Scriptura, cât și
Magisteriul ne avertizează că păcatul
și dispozițiile morale rele pot face
această recunoaștere mai dificilă.



3. Spiritul uman Îl manifestă
pe Dumnezeu

Ființele umane își percep unicitatea
și preeminența față de restul naturii.
Deși împărtășește multe aspecte ale
vieții sale biologice cu alte specii de
animale, omul se recunoaște pe sine
ca fiind unic în fenomenologia sa:
reflectă asupra lui însuși, este capabil
de progres cultural și tehnic, percepe
moralitatea propriilor sale acțiuni,
transcende restul cosmosului
material prin cunoașterea și voința
sa, dar mai ales prin libertatea sa [8].
Pe scurt, ființa umană este subiectul
unei vieți spirituale care transcende
materia de care totuși depinde [9].
Încă de la începuturi, cultura și
religiozitatea popoarelor au explicat
această transcendență a ființei
umane prin afirmarea dependenței
sale de Dumnezeu, din care viața
umană conține o răsfrângere. În
acord cu acest bun simț al rațiunii,
Revelația iudeo-creștină învață că



ființa omului este creată după chipul
și asemănarea lui Dumnezeu (cf. Gen
1, 26-28).

Persoana umană este ea însăși pe
drumul spre Dumnezeu. Există căi
care duc la Dumnezeu pornind de la
propria experiență existențială: „cu
deschiderea spre adevăr și spre
frumusețe, cu simțul binelui moral,
cu libertatea și cu glasul conștiinței
lui, cu aspirația spre infinit și spre
fericire, se întreabă asupra existenței
lui Dumnezeu. Prin toate acestea, el
percepe semne ale sufletului său
spiritual” (Catehismul, 33).

Prezența unei conștiințe morale care
aprobă binele pe care îl facem și
condamnă răul pe care îl săvârșim
sau am vrea să-l facem, conduce la
recunoașterea unui Bine suprem la
care suntem chemați să ne
conformăm, din care conștiința
noastră este ca un mesager. Pornind
de la experiența conștiinței umane și



fără a cunoaște Revelația biblică,
diferiți gânditori din cele mai vechi
timpuri au dezvoltat o reflecție
asupra dimensiunii etice a acțiunii
umane, reflecție de care este
capabilă orice ființă umană în
măsura în care este creată după
chipul lui Dumnezeu.

Alături de propria conștiință, ființa
umană își recunoaște libertatea
personală ca o condiție pentru
propria acțiune morală. În această
recunoaștere a libertății, persoana
umană vede în ea însăși
responsabilitatea corespunzătoare
pentru propriile acțiuni și existența
cuiva în fața căruia trebuie să dea
socoteală; acest Cineva trebuie să fie
mai mare decât natura materială; și
nu inferior, ci mai mare decât
semenii noștri, care sunt chemați să
fie responsabili ca și noi. Existența
libertății și a responsabilității umane
conduce la existența unui Dumnezeu,



garant al binelui și răului, Creator,
legislator și răsplătitor.

În contextul cultural actual, adevărul
libertății umane este adesea negat,
reducând persoana umană la un
animal puțin mai dezvoltat, dar ale
cărui acțiuni sunt reglementate în
mod fundamental de impulsuri
necesare; sau identifică sediul vieții
spirituale (minte, conștiință, suflet)
cu corporalitatea organelor cerebrale
și a proceselor neurofiziologice,
negând astfel existența moralității
omului. La acest punct de vedere se
poate răspunde cu argumente care
demonstrează, la nivelul rațiunii și al
fenomenologiei umane,
transcendența de sine a persoanei,
liberul arbitru cu care acționează și
în alegerile condiționate de natură,
precum și imposibilitatea de a
reduce mintea la creier.

De asemenea, în prezența răului și a
nedreptății în lume, mulți văd astăzi



o dovadă a inexistenței lui
Dumnezeu, pentru că, dacă ar exista,
nu ar permite acest lucru. În
realitate, această neliniște și această
întrebare sunt, de asemenea, „căi”
către Dumnezeu. Într-adevăr,
oamenii percep răul și nedreptatea
ca pe niște privațiuni, ca pe niște
situații dureroase care nu li se cuvin,
care reclamă un bine și o dreptate la
care aspiră. Căci dacă structura cea
mai profundă a ființei noastre nu ar
aspira la bine, nu am vedea răul ca
pe un rău și o lipsă.

În ființa umană există o dorință
naturală pentru adevăr, bine și
fericire, care sunt manifestări ale
aspirației noastre naturale de a-L
vedea pe Dumnezeu. Dacă o astfel de
pretenție ar fi zădărnicită, creatura
umană ar deveni o ființă
contradictorie din punct de vedere
existențial, deoarece aceste aspirații
constituie nucleul cel mai profund al
vieții spirituale și al demnității



persoanei. Prezența lor în adâncul
inimii arată existența unui Creator
care ne cheamă la El prin speranța în
El. Dacă căile „cosmologice” nu
asigură posibilitatea de a ajunge la
Dumnezeu ca ființă personală, căile
„antropologice”, care pornesc de la
om și de la dorințele sale naturale,
arată clar că Dumnezeul de care ne
recunoaștem dependența trebuie să
fie o persoană capabilă de iubire, o
ființă personală în prezența unor
creaturi personale.

Sfânta Scriptură conține învățături
explicite despre existența unei legi
morale înscrise de Dumnezeu în
inima omului (cf. Sir 15,11-20; Ps 19;
Rom 2,12-16). Filozofia de inspirație
creștină a numit-o „legea morală
naturală”, accesibilă oamenilor de
orice epocă și cultură, deși
recunoașterea ei, ca și în cazul
existenței lui Dumnezeu, poate fi
întunecată de păcat. Magisteriul
Bisericii a subliniat în repetate



rânduri existența conștiinței și a
libertății umane ca fiind căi spre
Dumnezeu [10].

4. Negarea lui Dumnezeu:
cauzele ateismului

Diferitele argumente filosofice
folosite pentru a „dovedi” existența
lui Dumnezeu nu determină
neapărat credința în Dumnezeu, ci
doar asigură că o astfel de credință
este rezonabilă. Și aceasta din mai
multe motive: a) ele îl determină pe
om să recunoască unele caracteristici
filosofice ale chipului lui Dumnezeu
(bunătate, inteligență etc.), printre
care însăși existența Sa, dar ele nu
indică nimic despre Cine este ființa
personală spre care se îndreaptă
actul de credință; b) credința este
răspunsul liber al omului la
Dumnezeu care se revelează, nu o
deducție filosofică necesară; c)
Dumnezeu Însuși este cauza
credinței: El este cel care se



revelează în mod liber și mișcă inima
omului cu harul Său pentru a adera
la El; d) trebuie să se țină seama de
întunericul și incertitudinea cu care
păcatul rănește rațiunea omului,
împiedicând atât recunoașterea
existenței lui Dumnezeu, cât și
răspunsul de credință la Cuvântul
său (cf. Catehism, 37). Din aceste
motive, în special din cel din urmă, o
negare a lui Dumnezeu din partea
omului este întotdeauna posibilă [11].

Ateismul are o manifestare teoretică
(încercarea de a-L nega pe
Dumnezeu în mod pozitiv, prin
mijloace raționale) și una practică
(negarea lui Dumnezeu prin propriul
comportament, trăind ca și cum El
nu ar exista). O profesiune de ateism
pozitiv ca urmare a unei analize
raționale de tip științific, empiric,
este contradictorie, pentru că – așa
cum s-a spus – Dumnezeu nu este
obiectul cunoașterii științifico-
experimentale. O negare pozitivă a



lui Dumnezeu pe baza raționalității
filosofice este posibilă din partea
unor viziuni apriorice specifice ale
realității, aproape întotdeauna cu
caracter ideologic, în primul rând
materialismul. Incongruența acestor
puncte de vedere poate fi dezvăluită
cu ajutorul metafizicii și al unei
gnoseologii realiste.

O cauză larg răspândită a ateismului
pozitiv este părerea că afirmarea lui
Dumnezeu constituie o pedeapsă
pentru om: dacă Dumnezeu există,
atunci nu am fi liberi și nici nu ne-
am bucura de autonomie deplină în
existența noastră pământească.
Această abordare ignoră faptul că
dependența creaturii de Dumnezeu
stă la baza libertății și autonomiei
acesteia [12]. Dimpotrivă: așa cum ne
învață istoria popoarelor și epoca
noastră culturală recentă, atunci
când Dumnezeu este negat, omul și
demnitatea sa transcendentă sunt de
asemenea negate.



Alții ajung la negarea lui Dumnezeu
considerând că religia, în special
creștinismul, reprezintă un obstacol
în calea progresului uman, deoarece
este rodul ignoranței și al
superstiției. La această obiecție se
poate răspunde din motive istorice:
este posibil să se arate influența
pozitivă a revelației creștine asupra
concepției despre persoana umană și
drepturile sale, sau chiar asupra
originii și progresului științei. Din
partea Bisericii Catolice, ignoranța a
fost întotdeauna considerată, și pe
bună dreptate, un obstacol în calea
adevăratei credințe. În general, cei
care Îl neagă pe Dumnezeu pentru a
afirma perfecțiunea și progresul
omului o fac pentru a apăra o
viziune imanentă a progresului
istoric, care vizează utopia politică
sau bunăstarea pur materială, care
sunt incapabile să satisfacă pe deplin
așteptările inimii umane.



Printre cauzele ateismului, în special
a ateismului practic, trebuie inclusă
și exemplul negativ al credincioșilor,
„în măsura în care, prin neglijarea
educației religioase, sau prin
expunerea inadecvată a doctrinei,
sau chiar prin defectele vieții lor
religioase, morale și sociale, ei au
ascuns mai degrabă decât au
dezvăluit fața autentică a lui
Dumnezeu și a religiei” [13]. În mod
pozitiv, încă de la Conciliul Vatican II,
Biserica a indicat întotdeauna
mărturia creștinilor ca fiind
principalul factor pentru realizarea
unei necesare „noi evanghelizări” [14].

5. Agnosticismul și
indiferența religioasă

Agnosticismul, mai ales în cercurile
intelectuale, susține că rațiunea
umană nu poate concluziona nimic
despre Dumnezeu și despre existența
Sa. Susținătorii săi propun adesea un
angajament de viață personală și



socială, dar fără nicio referire la un
scop final, căutând astfel să trăiască
un umanism fără Dumnezeu. Poziția
agnostică sfârșește adesea prin a fi
identificată cu ateismul practic. Pe de
altă parte, oricine care caută să
dirijeze scopurile parțiale ale vieții
sale zilnice fără niciun fel de
angajament față de ceea ce tinde, în
mod natural, să fie scopul final al
acțiunilor sale, s-ar spune de fapt că
a ales deja un scop imanent pentru
propria sa viață. În orice caz, poziția
agnostică merită respect, chiar dacă
susținătorii ei trebuie ajutați să
demonstreze justețea ne-negării lor
lui Dumnezeu prin menținerea unei
deschideri față de posibilitatea
recunoașterii existenței și revelației
Sale în istorie.

Indiferența religioasă – numită și
„ireligiozitate” – reprezintă astăzi
principala manifestare a necredinței
și, ca atare, a primit o atenție tot mai
mare din partea Magisteriului



Bisericii [15]. Subiectul Dumnezeu nu
este luat în serios, sau nu este luat
deloc în considerare, pentru că este
înăbușit, în practică de o viață
orientată spre bunuri materiale.
Indiferența religioasă coexistă cu o
anumită simpatie pentru sacru, și
poate pentru pseudo-religios, de care
poate bucura cu nepăsare morală, ca
și cum ar fi bunuri de consum.
Pentru a menține pentru mult timp o
poziție de indiferență religioasă,
ființele umane au nevoie de
distrageri continue și astfel nu se
opresc asupra celor mai importante
probleme existențiale, îndepărtându-
le atât de viața de zi cu zi, cât și de
propria conștiință: sensul vieții și al
morții, valoarea morală a propriilor
acțiuni, etc. Dar, întrucât în viața
unei persoane există întotdeauna
evenimente care „fac
diferența” (îndrăgostirea, nașterea
unui copil, moartea prematură,
durerea și bucuria etc.), o poziție de
„indiferentism” religios nu este



sustenabilă de-a lungul întregii vieți,
deoarece nu putem evita să ne
punem întrebări despre Dumnezeu,
cel puțin o parte din timp. Pe baza
unor astfel de evenimente
semnificative din punct de vedere
existențial, este necesar să ajutăm
persoana indiferentă să se deschidă
serios către căutarea și afirmarea lui
Dumnezeu.

6. Pluralismul religios: există
un singur Dumnezeu
adevărat, care s-a revelat în
Isus Cristos.

Religiozitatea umană – care, atunci
când este autentică, este calea spre
recunoașterea unicului Dumnezeu –
s-a exprimat și se manifestă în istoria
și cultura popoarelor, sub diferite
forme și uneori și prin venerarea
diferitelor imagini sau idei de
divinitate. Trebuie respectate
religiile pământului care manifestă o



căutare sinceră a lui Dumnezeu și
respectă demnitatea transcendentă a
omului: Biserica Catolică consideră
că în ele este prezentă o scânteie,
aproape o participare la Adevărul
divin [16]. În abordarea diferitelor
religii ale pământului, rațiunea
umană sugerează un discernământ
adecvat: să recunoască prezența
superstițiilor și a ignoranței, a
formelor de iraționalitate, a
practicilor care nu sunt în acord cu
demnitatea și libertatea persoanei
umane.

Dialogul interreligios nu se opune
misiunii și evanghelizării. Într-
adevăr, respectând libertatea
fiecăruia, scopul dialogului trebuie
să fie întotdeauna proclamarea lui
Cristos. Semințele de adevăr pe care
le pot conține religiile necreștine
sunt, de fapt, semințe ale Adevărului
Unic, care este Cristos. Prin urmare,
aceste religii au dreptul de a primi
revelația și de a fi aduse la



maturitate prin proclamarea lui
Cristos, calea, adevărul și viața. Cu
toate acestea, Dumnezeu nu refuză
mântuirea celor care, ignorând fără
vină vestirea Evangheliei, trăiesc în
conformitate cu legea morală
naturală, recunoscându-i
fundamentul în singurul Dumnezeu
adevărat [17].

În dialogul interreligios, creștinismul
poate proceda arătând că religiile
pământului, ca expresii autentice ale
legăturii cu singurul Dumnezeu
adevărat, își găsesc împlinirea în
creștinism. Numai în Cristos
Dumnezeu îl revelează pe om omului
însuși, îi oferă soluția enigmelor sale
și îi descoperă sensul profund al
aspirațiilor sale. El este singurul
mijlocitor între Dumnezeu și om [18].

Creștinul poate face față dialogului
interreligios cu optimism și speranță,
deoarece știe că fiecare ființă umană
este creată după chipul unicului



Dumnezeu adevărat și că fiecare,
dacă știe să reflecteze în liniștea
inimii sale, poate asculta mărturia
propriei conștiințe, care conduce și
ea la Dumnezeul unic, revelat în Isus
Cristos. „Pentru aceasta M-am născut
și pentru aceasta am venit în lume”,
i-a spus Isus lui Pilat, „ca să dau
mărturie despre adevăr. Oricine este
din adevăr ascultă glasul meu” (In
18,37). În acest sens, creștinul poate
vorbi despre Dumnezeu fără riscul
intoleranței, pentru că Dumnezeul pe
care ne îndeamnă să-L recunoaștem
în natură și în conștiința fiecăruia,
Dumnezeul care a creat cerul și
pământul, este același Dumnezeu din
istoria mântuirii, care S-a revelat
poporului lui Israel și S-a făcut om în
Cristos. Aceasta a fost calea urmată
de primii creștini: ei au refuzat să se
închine lui Cristos ca unui zeu din
panteonul roman, deoarece erau
convinși de existența unui singur și
adevărat Dumnezeu; și, în același
timp, s-au străduit să demonstreze că



Dumnezeul considerat de filosofi ca
fiind cauza, rațiunea și fundamentul
lumii, era și este același Dumnezeu al
lui Isus Cristos [19].

Bibliografie de bază

Catehismul Bisericii Catolice, nr.
27-49

Conciliul Vatican II, Const. Gaudium
et spes, nr. 4-22

Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. Fides et
ratio, 14-IX-1998, nr. 16-35.

Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
salvi , 30-XI-2007, nr. 4-12.

[1]Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Fides et ratio, 14 septembrie 1998, 1.



[2]„Dincolo de toate diferențele care
caracterizează indivizii și popoarele,
există o dimensiune comună
fundamentală, întrucât diferitele
culturi nu sunt în realitate decât
moduri diferite de a aborda
problema sensului existenței
personale. Tocmai aici putem
identifica o sursă a respectului
datorat fiecărei culturi și fiecărei
națiuni: fiecare cultură este un efort
de reflecție asupra misterului lumii
și, în special, al omului: este un mod
de a exprima dimensiunea
transcendentă a vieții umane. Inima
fiecărei culturi este constituită de
modul în care se apropie de cel mai
mare mister: misterul lui
Dumnezeu”, Sf. Ioan Paul al II-lea,
Discurs la ONU, New York, 5-10-1995.
New York, 5-10-1995, „Magisterium”,
XVIII,2 (1995) 730-744, nr. 9.

[3]Conciliul Vatican II, Decl. Dignitatis
humanae, nr. 2.



[4]Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 10.

[5]Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoarea
apostolică Tertio millennio
adveniente, nr. 10-XI-1994, 6;
Enciclica Fides et ratio, nr. 2.

[6]Cf. Sfântul Toma de Aquino,
Summa theologiae, I, q. 2, a. 3; Contra
Gentiles, I, c. 13. Pentru o expunere
detaliată, cititorul este trimis la
aceste două referințe ale Sfântului
Toma și la un manual de Metafizică
sau Teologie naturală.

[7]Cf. Conciliul Vatican I, Const. Dei
Filius, 24-IV-1870, DH 3004; Motu
Proprio Sacrorum Antistitum, 1-
IX-1910, DH 3538; Congregația pentru
Doctrina Credinței, Inst. Donum
veritatis, 24-V-1990, nr. 10; Enciclica 
Fides et ratio, nr. 67.

[8]„Cu recunoștință, pentru că ne dăm
seama de fericirea la care suntem
chemați, am învățat că toate



creaturile au fost scoase din nimic de
Dumnezeu și pentru Dumnezeu: cele
raționale, oamenii, chiar dacă de
atâtea ori ne pierdem rațiunea; și
cele iraționale, cele care se mișcă pe
suprafața pământului, sau locuiesc în
măruntaiele lumii, sau traversează
albastrul cerului, unele chiar privind
soarele din reper în reper. Dar, în
mijlocul acestei minunate varietăți,
numai noi, oamenii - nu vorbesc aici
de îngeri - suntem uniți cu Creatorul
prin exercitarea libertății noastre:
putem să-i dăm sau să-i refuzăm
Domnului nostru gloria care i se
cuvine ca Autor a tot ceea ce
există” (Sfântul Josemaría, Prietenii
lui Dumnezeu, nr. 24).

[9]Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes, nr. 18.

[10]Cf. Ibidem, nr. 17-18. În special,
doctrina conștiinței morale și a
responsabilității legate de libertatea
umană, în contextul explicării



persoanei umane ca imagine a lui
Dumnezeu, a fost dezvoltată pe larg
de Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Veritatis splendor, 6-VIII-1993, nr.
54-64.

[11]Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, nr. 19-21.

[12]Cf. Ibidem, nr. 36.

[13]Ibidem, nr. 19.

[14]Cf. Ibidem, nr. 21; Sf. Paul al VI-lea,
Enciclica Evangelii nuntiandi, 8
decembrie 1975, nr. 21; Sf. Ioan Paul
al II-lea, Enciclica Veritatis splendor,
nr. 93; Sf. Ioan Paul al II-lea,
Scrisoarea apostolică Novo millennio
ineunte, 6 ianuarie 2001, capitolele III
și IV.

[15]Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Exortația
apostolică Christifideles laici, nr. 30
decembrie 1988, 34; Enciclica Fides et
ratio, nr. 5.



[16]Cf. Conciliul Vatican II, Decl. 
Nostra Aetate, nr. 2.

[17]Cf. Conciliul Vatican II, Const. 
Lumen gentium, nr. 16.

[18]Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Redemptoris missio, nr. 7 decembrie
1990, 5; Congregația pentru Doctrina
Credinței, Decl. Dominus Iesus, 6
august 2000, nr. 5;13-15.

[19]Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Enciclica 
Fides et ratio, nr. 34; Benedict al XVI-
lea, Enciclica Spe salvi, 30-XI-2007,
nr. 5.

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-1-a-existenta-lui-dumnezeu/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-1-a-existenta-lui-dumnezeu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-1-a-existenta-lui-dumnezeu/

	Tema a 01-a: Existența lui Dumnezeu
	1. Dimensiunea religioasă a ființei umane
	2. De la creaturi materiale la Dumnezeu
	3. Spiritul uman Îl manifestă pe Dumnezeu
	4. Negarea lui Dumnezeu: cauzele ateismului
	5. Agnosticismul și indiferența religioasă
	6. Pluralismul religios: există un singur Dumnezeu adevărat, care s-a revelat în Isus Cristos.


