
opusdei.org

Tema a 03-a:
Credința
supranaturală

Credința este o virtute
supranaturală care îl face pe
om capabil să adere ferm la tot
ceea ce a revelat Dumnezeu.

16.09.2025

1. Conceptul și obiectul credinței

Actul de credință este răspunsul
omului la Dumnezeu care se
revelează (compară cu Catehism, nr.
142). „Prin credinţă, omul îşi supune
în întregime lui Dumnezeu mintea şi



voinţa. Cu toată fiinţa, omul îşi dă
asentimentul lui Dumnezeu care se
revelează” (Catehism, nr. 143). Sfânta
Scriptură numește acest asentiment
„ascultarea credinței” (comp. Rm 1,5;
16,26).

Credința este o virtute supranaturală
care îl face pe om capabil –
luminându-i mintea și mișcându-i
voința – să adere cu fermitate la tot
ceea ce a revelat Dumnezeu, nu
pentru evidența sa esențială, ci
datorită autorității lui Dumnezeu
care se revelează. „Credinţa este, în
primul rând, o adeziune personală a
omului faţă de Dumnezeu; ea este, în
acelaşi timp şi în mod inseparabil, 
asentimentul liber faţă de tot adevărul
pe care l-a revelat
Dumnezeu” (Catehism, nr. 150).

2. Caracteristicile credinței

– „Credinţa este un dar al lui
Dumnezeu, o virtute supranaturală
revărsată de El (cf. Mt 16,17). Pentru



a-i oferi lui Dumnezeu această
credinţă, omul are nevoie de harul
lui Dumnezeu” (Catehism, nr. 153).
Nu este suficientă rațiunea pentru a
îmbrățișa adevărul revelat; este
necesar și darul credinței.

– Credința este un act uman. Chiar
dacă este un act posibil datorită unui
dar supranatural, „a crede este un
act autentic uman. Nu este contrar
nici libertăţii, nici minţii omului să se
încreadă în Dumnezeu şi să adere la
adevărurile revelate de
El” (Catehism, nr. 154). În credință,
inteligența și voința colaborează cu
harul lui Dumnezeu: „A crede este un
act al intelectului care aderă la
adevărul divin, la porunca voinței
mișcate de Dumnezeu prin har” [1].

– Credința și libertatea. „Răspunsul
credinţei dat de om lui Dumnezeu
trebuie să fie voluntar; prin urmare,
nimeni nu trebuie să fie constrâns să
îmbrăţişeze credinţa împotriva



voinţei proprii. Într-adevăr, prin
însăşi natura sa, actul de credinţă are
un caracter voluntar” (Catehism, nr.
160) [2].

„Cristos a chemat la credinţă şi la
convertire, dar nu a constrâns
nicidecum. „A dat mărturie despre
adevăr, dar nu a voit să-l impună cu
forţa celor care-l respingeau” (Idem).

- Credința și mintea. „Chiar dacă
credința se află deasupra minții,
niciodată nu poate fi adevărata
contradicție între credință și minte.
Căci același Dumnezeu care
revelează misterele și comunică
credința a așezat în spiritul omenesc
lumina rațiunii, Dumnezeu nu s-ar
putea contrazice pe Sine, nici
adevărul să contrazică vreodată
adevărul” [3].

„De aceea, cercetarea metodică în
toate disciplinele, dacă este efectuată
în mod cu adevărat ştiinţific şi
conform normelor morale, nu va fi



niciodată în opoziţie adevărată cu
credinţa, pentru că realităţile
profane şi realităţile de credinţă
provin de la acelaşi
Dumnezeu” (Catehism, nr. 159).

Nu are sens să încercăm să
demonstrăm adevărurile
supranaturale ale credinței; în
schimb, se poate arăta întotdeauna
că este neadevărat tot, ce pare a fi în
contradicție cu aceste adevăruri.

– Caracterul eclezial al credinței. „A
crede” este actul credinciosului ca
atare, adică a membrului Bisericii.
Acela, cine crede, este de acord cu
adevărul, vestite de Biserică, care
păstrează tezaurul Revelației.
„Credinţa Bisericii precede, naşte,
poartă şi hrăneşte credinţa noastră.
Biserica este mama tuturor celor
care cred” (Catehism, nr. 181).
„Nimeni nu-l poate avea pe
Dumnezeu drept Tată, dacă nu are
Biserica drept mamă” [4].



– Credința este necesară pentru
mântuire (compară cu Mc 16,16; 
Catehism, nr. 161). „Fără credință nu-
i putem fi pe plac lui
Dumnezeu” (Evr 11,6). „Cei care, fără
vina lor, nu cunosc Evanghelia lui
Cristos și Biserica Sa, dar Îl caută pe
Dumnezeu cu inimă sinceră și se
străduiesc, cu ajutorul harului, să
împlinească voința Lui cunoscută
prin glasul conștiinței, pot obține
mântuirea veșnică” [5].

3. Motivele credibilității

„Motivul de a crede nu este faptul că
adevărurile revelate apar ca
adevărate şi inteligibile pentru
lumina raţiunii noastre naturale. Noi
credem «datorită autorităţii lui
Dumnezeu Însuşi, care revelează şi
care nu poate nici să Se înşele, nici să
ne înşele»” (Catehism, nr. 156).



Pentru ca actul de credință să fie
conform rațiunii, Dumnezeu a vrut
să ne dea „motive de credibilitate care
arată că asentimentul credinței nu
este nicidecum o mișcare oarbă a
spiritului” [6].

Aceste motive de credibilitate sunt
semne certe că Revelația este
Cuvântul lui Dumnezeu.

Printre aceste motive se numără:

– slăvita Înviere a Domnului nostru
Isus Cristos, semnul definitiv al
dumnezeirii Sale și dovada cea mai
sigură a adevărului cuvintelor Sale;

– „minunile lui Cristos și ale sfinților
(compară Mt 16,20; Fpt
2,4)” (Catehism, nr. 156)[7];

– împlinirea prorociilor (compară 
Catehism, nr. 156) enunțate despre
Cristos sau de Cristos Însuși (de
exemplu, profețiile despre Pătimirea
Domnului nostru; profeția despre



distrugerea Ierusalimului etc.), care
constituie dovada veridicității Sfintei
Scripturi;

– sublimitatea învățăturii creștine,
care este și ea dovadă a originii sale
divine. Cine meditează cu atenție
asupra învățăturii lui Cristos poate
descoperi, în profunzimea
adevărului ei, în frumusețea și
coerența sa, o înțelepciune care
depășește capacitatea omului de a
înțelege și explica ce este Dumnezeu,
ce este lumea, ce este omul, istoria lui
și sensul său transcendent;

– răspândirea și sfințenia Bisericii,
rodnicia și persistența ei „sunt semne
sigure ale Revelaţiei, adaptate la
intelectul tuturor” (Catehism, nr.
156).

Motivele de credibilitate nu îi ajută
doar pe cei fără credință să
depășească prejudecățile care îi
împiedică să o primească, ci și pe cei
credincioși, confirmându-i că este



rațional să creadă și ferindu-i de
fideism.

4. Cunoașterea credinței

Credința este o formă de cunoaștere:
ne face să cunoaștem adevăruri
naturale și supranaturale.
Întunericul aparent pe care îl
experimentează credinciosul este
rodul limitării inteligenței umane în
fața surplusului de lumină al
adevărului divin. Credința este o
anticipare a vederii lui Dumnezeu
„față către față” în Cer (1 Cor 13,12;
cf. 1 In 3,2).

Certitudinea credinței: „Credinţa este
sigură, mai sigură decât orice
cunoaştere umană, pentru că se
întemeiază pe însuşi Cuvântul lui
Dumnezeu, care nu poate
minţi” (Catehism, nr. 157).
„Certitudinea dată de lumina divină
este mai mare decât cea oferită de
lumina rațiunii naturale” [8].



Inteligența ajută la aprofundarea
credinței. „este inerentă credinţei
dorinţa credinciosului de a-L
cunoaşte mai bine pe Acela în care şi-
a pus credinţa şi de a înţelege mai
bine ceea ce a revelat El; o
cunoaştere mai pătrunzătoare va
determina, la rândul ei, o credinţă
mai mare, tot mai înflăcărată de
iubire” (Catehism, nr. 158).

Teologia este știința care se ocupă cu
credința: se străduiește, cu ajutorul
rațiunii, să înțeleagă mai bine
adevărurile primite prin credință; nu
pentru ca prin această să adauge mai
multă lumină – căci aceasta este
imposibil –, ci pentru a le face mai
inteligibile pentru credincios. Acest
efort, atunci când este autentic,
izvorăște din iubirea față de
Dumnezeu și este însoțit de dorința
de a se apropia cât mai mult de El.
Cei mai buni teologi au fost
întotdeauna și sunt sfinți.



5. Concordanța între credință și
viață

Întreaga viață a creștinului trebuie
să fie o manifestare a credinței. Nu
există niciun aspect al vieții lui, care
nu ar putea fi luminat de credință.
„Cel drept trăiește din credință” (Rm
1,17). Credința care lucrează din
iubire (compară Gal 5,6). Credința
fără fapte este moartă (compară cu
Iacob 2,20-26).

Dacă lipsește această unitate a vieții
și se tolerează o conduită care nu
corespunde credinței, atunci credința
se slăbește în mod inevitabil și riscă
să se piardă.

Perseverența în credință: credința
este un dar gratuit de la Dumnezeu.
Însă acest dar neprețuit îl putem
pierde (compară cu 1 Tim 1,18-19).
„Pentru a trăi, a creşte şi a persevera
până la sfârşit în credinţă, trebuie să
o hrănim” (Catehism, nr. 162).
Trebuie să-I cerem lui Dumnezeu să



ne sporească credința (cf. Lc 17,5) și
să ne facă „fortes in fide” (1 Pt 5,9).
Pentru aceasta, cu ajutorul lui
Dumnezeu, trebuie să facem multe
acte de credință.

Toți credincioșii catolici sunt obligați
să evite tot, ce amenință credința. În
afară de altele nu ar trebui să
citească cărți, care sunt în
contradicție cu credința sau morala –
fie că deja a atras atenția asupra lor
Magisteriul Bisericii, sau ne
atenționează conștiința bine formată
–, dacă nu există un motiv grav și
condițiile necesare pentru ca acea
lectură să nu dăuneze.

Răspândirea credinței. „Nu se aprinde
o lumină ca să fie pusă sub obroc, ci
ca să fie pusă în sfeșnic... Tot așa să
lumineze lumina voastră înaintea
oamenilor” (Mt 5,15-16). Am primit
darul credinței pentru a o preda mai
departe, nu ca să o ascundem
(compară cu Catehism, nr. 166). Nu



se poate abandona credința în
activitatea profesională [9]. Este
necesar să se fondeze toată viața
comunitară și învățătura în duhul lui
Cristos.

Publicat în versiunea originală pe 21
noiembrie 2012

Literatură de bază:

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
142-197.

Literatura recomandată:

Sf. Josemaría, Omilia Viață de
credință, în Prietenii lui Dumnezeu,
nn.190-204.



[1] Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 2, a. 9

[2] Cf. Conciliul Vatican II., decl. 
Dignitatis humanae, nr. 10; Codul de
Drept Canonic, can. 748, § 2.

[3] Conciliul Vatican I, DS 3017..

[4] Sf. Ciprian din Cartagina, , De
catholicae unitate Ecclesiae: PL 4,503.

[5] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 16.

[6] Conciliul Vatican I: DS 3008-3010; 
Catehism, nr. 156.

[7] Valoarea Sfintei Scripturi ca un
izvor istoric credibil poate fi
documentat cu dovezi solide: de ex.
dovezi, care se referă la vârsta lui
(unor cărți ale Noului Testament) sau
dovezi, care privesc analiza
conținutului Sfintei Scripturi (care
dovedește adevărul mărturiei).



[8] Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 171, a. 5, ad 3.

[9] Cf. Sf. Josemaría, Drum, nr. 353.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Biroul de presa del Opus Dei, 2016.

Francisco Díaz / Traducere: Iosif
Fickl

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-03-a-credinta-supranaturala/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-03-a-credinta-supranaturala/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-03-a-credinta-supranaturala/

	Tema a 03-a: Credința supranaturală

