
opusdei.org

Smerenia, sursă de
bucurie

Smerenia este una dintre
pietrele fundamentale ale vieții
creștine autentice deoarece este
„sălașul carității”. Vă oferim
câteva gânduri asupra acestei
virtuți cheie a creștinătății.

21.01.2007

Nimeni n-a văzut vreodată pe
Dumnezeu, [1], ne spune Sfânta
Scriptură. În timpul petrecut aici pe
pământ, nu avem o cunoaștere
directă a Esenței Divine. Între noi și
Dumnezeu există o distanță infinită.



Numai El, adaptându-Se la condiția
noastră umană, a putut, prin
revelația divină, să umple această
distanță. Ni S-a manifestat mai întâi
prin creație, apoi prin lunga istorie a
lui Israel, prin cuvintele rostite de
profeți și, în final, prin propriul Său
Fiu, care este revelația finală,
completă și definitivă – manifestarea
lui Dumnezeu Însuși printre noi: 
Cine m-a văzut pe Mine L-a văzut
pe Tatăl. [2]

Dumnezeu a devenit Om – ce
eveniment extraordinar! Acum avem
un Dumnezeu care, în Cristos, ne
vede și ne lasă să Îl vedem. Ne aude
și ne lasă să Îl auzim. Ne atinge și ne
lasă să Îl atingem. Se coboară la
condiția noastră umană și ne cheamă
la intimitatea dragostei Sale și la
sfințenie prin simțurile noastre
umane. Surprinderea pe care o
simțim la Întruparea Cuvântului ne
face să contemplăm, plini de
reverență, toate acțiunile și cuvintele



lui Isus. Astfel, vedem cu claritate că
întreaga viață a lui Cristos, de la
naștere la moartea pe cruce, este
marcată de smerenie. Cel Ce,
existând în chip de Dumnezeu, n-a
considerat că a fi egal lui
Dumnezeu este un lucru ce trebuie
apucat, ci s-a golit pe Sine, luând
chip de rob și devenind asemenea
oamenilor. La înfăţişare a fost
găsit ca un om; S-a smerit şi S-a
făcut ascultător până la moarte, şi
încă moarte de cruce. [3]

SMERENIA, SĂLAȘUL CARITĂȚII

Mesajul iubirii imense a lui
Dumnezeu ajunge la noi prin
coborârea Fiului Său. Smerenia este
o caracteristică esențială, una dintre
pietrele fundamentale ale vieții
creștine autentice, deoarece este 
sălașul carității. Așa cum sublinia Sf.
Augustin: „Dacă mă întrebați care
sunt elementele esențiale în
învățăturile și moralitatea lui Isus



Cristos, v-aș răspunde: primul este
smerenia, al doilea este smerenia, iar
al treilea este smerenia.” [4] În
smerenia Cuvântului Întrupat vedem
atât profunzimea iubirii lui
Dumnezeu pentru noi, cât și drumul
regal care ne duce către perfecțiunea
acelei iubiri.

Viața creștină constă în identificarea
cu Cristos. Numai dacă ne unim cu El
putem intra în comuniune cu
Dumnezeul viu, sursa întregii
smerenii, și putem să ne iubim, cu
aceeași dragoste, unii pe alții. [5]
Pentru a deveni umili așa cum
Cristos a fost umil înseamnă să îi
slujim pe toți, murind în fața
vechiului nostru sine, depășind
tendințele haotice ale propriei naturi
care au făcut posibil păcatul originar.
Prin urmare, un creștin înțelege că
„umilințele, suportate cu dragoste,
devin dulci și plăcute; sunt o
binecuvântare de la Dumnezeu.” [6]
Când acceptăm umilințele în acest



mod, ne deschidem către toate
bogățiile vieții supranaturale și
putem exclama împreună cu Sf. Paul:
Pentru El am pierdut toate şi le
socotesc ca un gunoi, ca să câştig
pe Hristos şi să fiu găsit în El. [7]

CAUZE DE NELINIȘTE

Spre deosebire de profunda bucurie
interioară izvorâtă din smerenie,
mândria nu produce în noi nimic în
afară de neliniște și nemulțumire.
Mândria face ca o persoană să
concentreze totul în jurul propriului
sine și să judece faptele dintr-un
punct de vedere subiectiv: dacă ceva
este plăcut sau nu, dacă produce
avantaje sau necesită efort… Însă se
trece cu vederea dacă ceva este bun
în sine sau este bun pentru ceilalți.
Această atitudine egocentrică face ca
o persoană să judece
comportamentul și gândurile altora
în termenii propriei persoane, și la
dorința, mai mult sau mai puțin



explicită, ca ei să se comporte
potrivit propriilor idei. Aceasta
explică de ce o persoană mândră
poate răbufni când simte că alții nu îi
acordă suficientă atenție. Sau se
întristează când propriile greșeli
devin cunoscute, sau când vede că
alții au mai mult talent decât el
însuși.

O persoană dominată de mândrie,
deși va părea una de succes, va fi de
multe ori tulburată. Ce îi lipsește
pentru a fi cu adevărat fericit? Pare
că nimic, având în vedere că are ceea
ce își dorește. Dar, în realitate, totul,
deoarece a pierdut din vedere cel
mai important lucru: abilitatea de a
se oferi altora. Propriul
comportament îl împiedică să
găsească adevărata fericire.
Fondatorul Opus Dei a spus: „Dacă
întâmpini dificultăți și sufletul îți
este plin de neliniște este deoarece te
gândești prea mult la tine însuți…
Fiule, dacă vei concentra tot în jurul



propriului sine, nu numai că mergi
pe calea greșită, dar vei și pierde
fericirea creștină pe care ar trebui să
o ai în această viață.” [8]

Întotdeauna, mândria este un ecou al
primei rebeliuni a păcatului originar
care a încercat să-I ia locul lui
Dumnezeu. Consecința căderii
primilor noștri părinți a fost
pierderea prieteniei cu Creatorul și a
armoniei din noi. Persoana mândră
se încrede atât de mult în propriile
puteri încât uită nevoia de
răscumpărare avută de natura
umană. Atunci nu doar bolile fizice,
ci și experiența inevitabilă a
propriilor limitări, defecte și carențe
pot deconcerta o persoană și chiar să
îl facă să-și piardă speranța. Puternic
atașat de propriile gusturi și păreri,
el nu mai apreciază sau consideră
pozitiv un punct de vedere diferit de
al său. De aceea, îi este dificil să-și
rezolve conflictele interioare și are
frecvente neînțelegeri cu ceilalți.



Această ezitare de a se mula după
dorințele celorlalți poate duce și la
respingerea voinței Domnului. El se
poate convinge ușor că Dumnezeu
nu i-ar cere ceva ce el, personal, nu
vrea să dea. Chiar faptul de a fi o
creatură dependentă de Dumnezeu
devine o sursă de ranchiună.

SMERENIA ÎI ATRAGE PE CEILALȚI

Spre deosebire de o persoană
mândră, una umilă va găsi în gloria
lui Dumnezeu o sursă de bucurie,
singurul izvor de bucurie reală.
Situându-se în fața lui Dumnezeu, o
persoană umilă își descoperă
limitările și micimea – condiția sa de
persoană. Departe însă de a produce
tristețe sau frustrare, această
înțelegere este o sursă de profundă
bucurie. Smerenia este o lumină care
ajută la descoperirea măreției
propriei identități, de persoană
capabilă de dialog cu Creatorul, și, cu



o completă libertate, la acceptarea
dependenței de El.

Înțelegerea că o Ființă absolută este
un Dumnezeu personal de o infinită
perfecțiune, care ne-a creat, ne ține
în viață și ni se dezvăluie cu față
umană în Isus Cristos, umple de
fericire sufletul unei persoane umile.
Aceeași persoană umilă descoperă
reflexia dragostei generoase a
Domnului în frumusețea lucrurilor
create și vrea să împărtășească
această înțelegere și cu alții.

Reacția unei persoane mândre și a
uneia umile sunt, totodată, foarte
diferite atunci când se confruntă cu
chemarea divină. O persoană
mândră se ascunde în spatele unei
false modestii, pretinzând că are
puține talente, deoarece nu vrea să
renunțe la lumea pe care și-a
construit-o. În contrast, o persoană
umilă nu este deranjată de gândul că
nu este vrednică să ajungă la



sfințenie. Invitația de a intra în
comuniune cu Dumnezeu este, deși
tulburătoare, o sursă de profundă
bucurie.

Așa cum vedem în sfinți, cei care se
luptă să ajungă la smerenia
adevărată dobândesc o personalitate
magnetizantă. Prin comportamentul
lor zilnic, creează în jurul lor o
atmosferă de pace și bucurie,
deoarece apreciază valoarea celorlați
și le arată un respect real. În
conversații, în viața de familie, în
legăturile cu prieteni și colegi, ei știu
cum să înțeleagă și să ierte. Caută să
ajute și se înțeleg cu toți.

Recunosc cât de mult datorează celor
din jur și nu simt nevoia să insiste pe
propriile drepturi și privilegii. Cei de
lângă ei le pot simți dragostea pentru
Dumnezeu care le impregnează
viața. Inspiră încredere în ceilalți;
nimeni nu se simte judecat, ci iubit.

A REÎNCEPE ÎNVĂȚAREA SMERENIEI



De multe ori, cauza neliniștii sau
pesimismului pe care le
experimentăm pare concentrarea
puternică pe propriul nostru ego. „De
ce noi, oamenii, ne pierdem
speranța?,” se întreba Sf. Josemaría.
„Deoarece viața pe pământ nu merge
exact cum am sperat sau pentru că
întâlnim obstacole care ne previn
satisfacerea ambițiilor
personale.” [9]

Este adevărat că dificultățile vieții,
atât cele proprii, cât și a celor care ne
înconjoară, pot incita tristețe în
inimile noastre. Același lucru se
poate întâmpla atunci când defectele
ne devin mai evidente, inclusiv cele
pe care credeam că le-am depășit de
mult. Sau poate trebuie să acceptăm
eșecul de a atinge scopurile
profesionale sau apostolice la care
am lucrat mult și cu eforturi mari.
Rebeliunea poate izbucni și când
suntem confruntați cu evenimente



sau circumstanțe care ne fac să
suferim.

În special în aceste momente, ca și
totdeauna, trebuie să ne reînnoim
hotărârea, așa cum sfătuia Don
Alvaro într-una dintre scrisorile sale,
„de a reîncepe să învățăm să fim
smeriți.” [10] Trebuie să îi cerem
smerenie Domnului, smerenia Sa, și
să îndreptăm și către Mama noastră. 
Veniţi la Mine, toţi cei trudiţi şi
împovăraţi, şi Eu vă voi da odihnă.
Luaţi jugul Meu asupra voastră şi
învăţaţi de la Mine, căci Eu sunt
blând şi smerit cu inima; şi veţi
găsi odihnă pentru sufletele
voastre. Căci jugul Meu este bun şi
sarcina Mea este uşoară. [11] În
fiecare zi, un suflet îndrăgostit învață
să fie smerit în rugăciune.
„Rugăciunea este umilința omului
care își recunoaște profunda
nevrednicie și măreția lui
Dumnezeu. Se adresează Domnului
și îl adoră ca cineva care așteaptă



totul de la El și nimic de la el
însuși.” [12]. Ne redobândim pacea
numai atunci când, în loc să
rămânem la gândurile despre ceea ce
ni s-a întâmplat, ne lăsăm toate
grijile deoparte și ne întoarcem spre
Cristos.

„Alma, calma” [13] – cu profundă
determinare și pace. Sfântului
Josemaría îi plăcea să repete aceste
cuvinte, care sumarizează un întreg
plan de viață pentru o persoană care,
în timp ce se bazează pe grația
divină, înfruntă fiecare provocare cu
determinare și prudență de neclintit.
Atunci când încercăm să trăim în
acest mod, cuvintele Sf. Josemaría
devin o realitate a vieții noastre:
„Toate acele obstacole care, atât de
des, ne-au făcut să suferim, niciodată
nu ne-au făcut să ne pierdem bucuria
și pacea. Pentru că am trăit cum
Dumnezeu extrage dulceața – miere
savuroasă – din piatra seacă a
dificultăților: Chiar cu miere din



stâncă te-aș sătura (Psalmi
80,17).” [14]

Sfânta Maria, Mama noastră, ne
reamintește de nevoia de a fi smerit
pentru a putea fi aproape de
Dumnezeu. Doamna noastră este
modelul de bucurie, tocmai deoarece
este modelul de smerenie. Sufletul
meu Îl preamărește pe Domnul și
mi se bucură nespus duhul în
Dumnezeu, Mântuitorul meu,
pentru că a privit la starea smerită
a sclavei Sale. [15]

--------------------------------------

1. 1 In 4, 12.

2. In 14, 9.

3. Flp 2, 6-8.

4. Sf. Augustin, Scrisoarea 118, 22.

5. Cfr. Rom 5, 5.



6. Sf. Josemaría, notițe luate într-o
întâlnire, 25 decembrie 1973.

7. Flp 3, 8-9.

8. Sf. Josemaría, notițe luate într-o
meditație, 25 decembrie 1972.

9. Sf. Josemaría, Prieteni ai lui
Dumnezeu, nr. 108.

10. Fer. Álvaro del Portillo,
Scrisoarea 1 mai 1990.

11. Mt 11, 28-30.

12. Sf. Josemaría, Brăzda, nr. 259.

13. Sf. Josemaría, notițe luate într-o
întâlnire, 9 noiembrie 1972.

14. Sf. Josemaría, Scrisoarea 29-
IX-1957, nr. 4.

15. Lc 1, 46-48.

© Fuentes: Documentos, octubre de
2006



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

smerenia-sursa-de-bucurie/ (10.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/smerenia-sursa-de-bucurie/
https://opusdei.org/ro-ro/article/smerenia-sursa-de-bucurie/

	Smerenia, sursă de bucurie

