
opusdei.org

Înțelegi ce citești ?
Respiră cu Sfânta
Scriptură (1)

Sfânta Scriptură este chemată
să ocupe un loc central în viața
interioară a fiecărui creștin.
Acest editorial, în două părți,
propune câteva piste pentru a
învăța să o descoperi mai bine
întotdeauna.

29.05.2017

În primele dimensiuni ale
compoziției sale despre expansiunea
tinerei Biserici pornind din



Ierusalim, sfântul Luca ne arată în
car al unui funcționar etiopian,
însărcinat cu administrarea
patrimoniului regatului Namibiei, în
sudul Egiptului, care urcase la
Ierusalim pentru a-l adora pe
Dumnezeul Israelului (cf. Fp 8,
27-28). La întoarcerea acasă, acest
pelerin îl citea pe profetul Isaia, dar
fără să înțeleagă textul. Atunci
Dumnezeu a făcut ca diaconul
Philippe să intervină (cf. Fp 8, 26-29):
Filip alergă și-l auzi pe eunuc
citind din profetul Isaia. Îl
întrebă: „Înțelegi ce citești?” „Cum
aș putea, zise el, dacă nimeni nu
mă ajută?” Și el îl invită pe Filip să
urce și să se așeze lângă el ” (Ac. 8,
30-31). Administratorul comorilor
reginei Etiopiei se sprijinise de aceste
cuvinte profetice : 
Ca o oaie el a fost condus la
tăiere…(Is. 53,7-8). Filip, plecând
de la acest text al Scripturii îi
anunță Vestea cea Bună a lui Isus
(Fp 8, 35). Ajunși lângă o apă,



aproape de drum, îl boteză și-l
încredință acțiunii misterioase a
Duhului Sfânt, care-i adusese acest
suflet însetat de Dumnezeu, de
Dumnezeul cel viu (Ps. 42, 3).

În această discuție, comentează
sfântul Ieronim într-una din
scrisorile sale, Filip îi arată
interlocutorului său că „Isus era
ascuns și ca închis în scrisoare” (1).
Sprijinindu-se pe explicațiile
credincioșilor, Scriptura acționează
puternic, ca „o spadă cu două
tăișuri” (He 4, 12), în sufletul celui
care-i deschide paginile. Filip
devoalează și într-un oarecare fel
eliberează figura Domnului în ochii
cuiva care nu înțelegea nimic. Și noi,
scrie papa Francisc în scrisoarea sa
apostolică Misericordia et misera,
suntem chemați să fim „instrumente
vii de transmitere a Cuvântului” (2),
încât să fie numeroși bărbații și
femeile care să înțeleagă „atracția lui
Isus Cristos” (3).



Tradiția, o privire de credință

În lumea ebraică, Sfânta Scriptură
juca un rol de prim ordin : cultul în
sinagogă, care hrănea pietatea
evreilor de-a lungul întregului an, se
realiza în jurul Torei, a profeților și a
lecturii psalmilor (4). Acestea spuse,
Scripturile Israelului erau rezultatul
unei lungi tradiții orale : autorii
inspirați au pus în scris învățăturile
patriarhilor și ale profeților. Nu doar
această tradiție preceda Scripturile ci
ea însoțea lectura, ca o privire
pătrunzătoare pentru ca cei drepți -
cei care îl caută pe Domnul (5) - să
poată să recunoască sau cel puțin să
întrevadă sensul.

La fel este în Biserică, noul popor al
lui Israel : Tradiția precede Scriptura;
să începem prin faptul că Biserica ne
semnalează care sunt Scrierile sfinte
(6). „ Nu aș crede în Evanghelie, dacă
autoritatea bisericii catolice nu m-ar
îndemna s-o fac” (7). În acest sens, un



episod din timpul Conciliului din
Trento a devenit celebru. Unul din
părinții conciliari prezenți scrie în
jurnalul său că, în timpul sesiunilor,
o anumită propoziție a fost
îndepărtată. Ea afirma că Evanghelia
după sfântul Ioan este demnă de
încredere pentru că sfântul Ioan este
autorul ei. Părinții au adoptat mai
degrabă hotărârea că dacă această
Evanghelie este demnă de încredere
este pentru că Biserica a primit-o (8).
Or, rolul Tradiției nu se limitează să
definească canonul ci comportă un
discernământ permanent, pentru
care Biserica poate să conteze pe
lumina Spiritului Sfânt . Eu am încă
multe să vă spun, dar voi nu puteți
înțelege în prezent. Dar când va
veni, el, Spiritul adevărului, el vă
va ghida în tot adevărul ; căci el nu
va vorbi de la el însuși, dar ceea ce
va înțelege, el o va spune și vă va
explica lucrurile pe viitor (In 16,
12-13).



Tradiția este deci inseparabilă de
Scriptură, după cum privirea este
inseparabilă de ceea ce este zărit.
Există priviri care văd anumite
lucruri nu și altele: în fața unei
clădiri, de exemplu, un arhitect
zărește detalii care le scapă altora ;
confruntați cu un mic eveniment pe
care mulți îl găsesc banal, poetul și
artistul sunt emoționați. Tradiția este
privirea purtată asupra Scripturii
pornind de la credința Bisericii; o
privire vie, condusă de Duhul Sfânt;
o privire sigură, căci doar în sânul
Bisericii putem înțelege Cuvântul lui
Dumnezeu în adevăratul lui sens.
După cum a făcut-o cu discipolii pe
drumul spre Emaus, Duhul Sfânt face
să ardă inima Bisericii și a fiecărui
creștin când El ne explică Scripturile
(cf. Lc 24, 32). Cuvântul lui
Dumnezeu este un cuvânt care
traversează secolele - cerul și
pământul vor trece, dar cuvintele
mele nu vor trece deloc (Mt 24, 35) -
și are nevoie de un cititor care să



traverseze și el secolele: Poporul lui
Dumnezeu care merge în istorie. De
aceea sfântul Ilarie spunea că până la
urmă „Sfânta Scriptură se găsește
mai mult în inima Bisericii decât în
cărțile scrise” (9).

O lectură care ascultă

„Prin intermediul Sfintei Scripturi,
menținută vie în credința Bisericii,
Domnul continuă să vorbească
Miresei lui și să-i arate drumurile de
parcurs, pentru ca Evanghelia
mântuirii să ajungă la toți” (10).
Anunțul Cuvântului lui Dumnezeu
găsește o forță deosebită când este
citit în adunarea liturgică. Destul de
impresionantă este povestirea,
bogată în detalii, a lecturii solemne
pe care Esdra, scribul, a făcut-o din
Tora (cf. Ne 8, 1-12). În epocă,
majoritatea poporului se întorsese
din Babylon și a primit Cuvântul lui
Dumnezeu cu o emoție conținută
timp de decenii în exil. Cum să



cântăm noi cântarea Domnului în
pământ străin ? De te voi uita,
Ierusalime, să mi se usuce mâna
dreaptă, să mi se lipească limba de
gâtlej, de nu-mi voi aduce aminte
de tine (Ps 137, 4-6). În această
dispoziție, ascultarea Legii lui
Dumnezeu face să plângă poporul
care își dă seama de că s-a îndepărtat
de cerințele Domnului. Or, Esdra
care citește și leviți spun tuturor: 
Această zi este sfântă pentru
Domnul, Dumnezeul vostru; nu fiți
în doliu și în lacrimi (Ne 8, 9).

Isus Cristos va citi la sinagoga din
Cafarnaum din profetul Isaia care
anunță sosirea sa : Spiritul
Domnului este asupra mea (…) El
m-a trimis să anunț captivilor
eliberarea (Lc 4, 18). Douăzeci de
secole mai târziu, Scriptura continuă
să vorbească la prezent și despre
prezent, ca în acea zi la Nazaret: 
Astăzi s-a împlinit acest pasaj al
Scripturii , pe care l-ați auzit ( Lc 4,



21 ; cf. Is 61,1). Zilnic, în special
duminica, „Cuvântul Domnului este
proclamat în comunitatea creștină
pentru ca ziua Domnului să fie
luminată de lumina ce izvorăște din
misterul pascal. (…) Dumnezeu ne
vorbește încă astăzi ca unor prieteni ;
„se întreține ”cu noi pentru a ne
însoți și a ne arăta drumul vieții.
Cuvântul său se face interpretul
cererilor noastre și a preocupărilor
noastre și răspunsul fecund pentru
ca noi să facem experiența concretă
a proximității sale” (11).

Când această convingere devine
solidă, grija Liturghiei Cuvântului la
sfânta slujbă este împinsă la
extremă. Evocând maniera de a
proclama Cuvântul lui Dumnezeu,
sfântul Josemaría dădea fiilor săi,
preoți, orientări pline de bun simț și
de dragoste de Dumnezeu. Îi încuraja
să dea un sens lecturilor liturgice,
ceea ce nu însemna „a citi categoric,
nici a declama, ci de a marca bine



pauzele oportune; ca atunci când se
citește un text în trei sau patru
persoane. De aceea va fi convenabil
să vă exersați un pic să citiți o
epistolă, o evanghelie, o
prefață…” (12). Aceste sfaturi sunt
întru totul la fel de bune pentru cei
care intervin în liturghia Cuvântului,
pentru că Evanghelia cere această
grijă din partea tuturor : nu se citește
ca și cum ar fi un text necunoscut,
sau o simplă informație de transmis,
ci cu o inimă încălzită de afecțiune,
prin ascultare atentă, prin foamea de
a te hrăni cu orice cuvânt care iese
din gura lui Dumnezeu (Mt 4,4; cf. Dt
8, 3). De aceea „le Sursum corda” (Sus
inimile), care este un foarte vechi
cuvânt al Liturghiei, ar trebui să vină
într-adevăr înaintea de Prefață,
înainte de Liturghie, „calea”
cuvintelor și a gândirii noastre. Noi
trebuie să ne ridicăm inima spre
Domnul, nu numai ca un răspuns
ritual, ci ca o expresie a ceea ce are
loc în această inimă, care se ridică



spre înălțime și care îi atrage și pe
alții în sus” (13).

Pentru a înțelege Scriptura

„Biblia este marea povestire care
descrie minunile milei lui
Dumnezeu. Fiecare pagină este
scăldată de dragostea Tatălui care,
chiar de la creație, a vrut să imprime
în univers semnele iubirii sale.” (14)
Scriptura suscită o gândire vie și
personală, plină de admirație; nu ne
suprimă inteligența ci o solicită și o
luminează: o făclie pentru pașii
mei, cuvântul tău, o lumină pe
calea mea (Ps 119, 105); ea dă lumii
și oricărui lucru adevărata lor
dimensiune, contracarând astfel
miopia provocată de păcatul care
estompează realitatea. Cuvântul lui
Dumnezeu pătrunde până în
punctul divizării sufletului și a
spiritului, a articulațiilor și
măduvei, el poate judeca
cugetările și gândurile inimii (He 4,



12). De aceea cine cunoaște și
meditează Biblia, chiar dacă
pregătirea sa academică este
modestă, posedă înțelepciunea pe
care alții nu o găsesc poate în studiile
lor. Pentru judecată am venit în
această lume: pentru ca cei care nu
văd să vadă și ca cei care văd să
devină orbi (In 9, 39).

Evenimentele prezentate în Biblie au,
sub lumina credinței, un sens care
transcende categoria simplelor fapte
istorice: dincolo de acțiunile și
vicisitudinile Poporului lui
Dumnezeu, este mai degrabă
chestiunea a ceea ce Domnul face în
el și prin el; Mama noastră a
exprimat-o clar: Atotputernicul a
făcut lucruri mari pentru mine.
Sfânt este numele său (Lc 1, 49).
Evenimentele istoriei lumii și cele ale
întâmplărilor personale, și ele găsesc
o lumină în Scriptură: Deci nu există
creatură care să rămână invizibilă
în fața Lui, ci totul este gol și



descoperit în ochii celui căruia noi
trebuie să dăm socoteală (He 4, 13).
Cuvântul lui Dumnezeu cuprinde și
ne luminează viața; iată de ce
rugăciunea și apostolatul își găsesc
aici mediul lor natural.

Totuși, mediul natural nu este
întotdeauna cel mai accesibil: chiar
dacă Dumnezeu ne-a creat pentru a
trăi cu el, strâmtă este poarta și
îngust drumul care duce la Viață
(cf. Mt 7, 14). Nu ar trebui să fim
surprinși că anumite pasaje din
Scriptură sunt obscure sau dificile.
Benedict al XVI-lea povestea într-o zi
că unul din prietenii săi, „după ce a
ascultat predici cu lungi reflecții
antropologice, pentru a ajunge la
Evanghelie, spunea : dar aceste
apropieri nu mă interesează, eu aș
vrea să înțeleg ce spune Evanghelia!
Și papa concluzionă: „Mi se pare că
deseori, în locul căilor lungi de
apropiere ar fi mai bine (…) să se
spună că această Evanghelie nu ne



place, că suntem contra a ceea ce
spune Domnul! Dar ce înseamnă
aceasta? Dacă spun sincer că nu sunt
de acord la prima vedere, atrag deja
atenția: se vede că aș vrea, ca om al
vremurilor actuale, să înțeleg ce
spune Domnul. Putem astfel, fără a
apela la drumuri lungi, intra în
miezul Cuvântului.” (15)

Dacă, după cum afirmă neurologii,
noi ne servim de abia de un mic
procentaj din capacitatea creierului
nostru, am putea spune prin analogie
că Scriptura este dotată cu o bogăție
și o profunzime inepuizabile :
Perfecțiunii i-am văzut sfârșitul ;
porunca ta depășește orice margini
(Ps 119, 96). De aceea Părinții
Bisericii distingeau deja mai multe
sensuri într-un același text; mai
târziu, în Evul Mediu, doctrina celor
patru sensuri ale Scripturii s-a
dezvoltat și consolidat: sensul literal,
alegoric, moral și analogic. Sensul
literal, baza tuturor celorlalte (16) nu



se reduce la sensul direct pe care
cuvintele le au pentru cititor: este
necesar să-l înțelegi în contextul
epocii în care a fost scris spre a se
evita lecturile aparent fidele dar
deformate. În același timp,
articularea acestui sens cu celelalte
cere adesea părerile unui cititor care
să fie un expert, ce posedă
cunoștințele specifice studiului. De
aceea edițiile Scripturii, având
introduceri bune și comentarii în
note, sunt foarte utile, chiar
indispensabile, ca și alte cărți de
teologie biblică sau de comentarii ale
Bibliei. Indexurile textelor Sfintei
Scripturi propuse la sfârșitul unui
mare număr din aceste cărți, mai
ales Catehismul Bisericii Catolice,
permit abordarea diferitelor pasaje
cu mai multă profunzime (17).

În Sfânta Scriptură, nici un text nu
poate fi izolat de ansamblu, care își
găsește unitatea în Cuvântul lui
Dumnezeu. „Într-adevăr, oricât de



diferite ar fi cărțile care o compun,
Scriptura este una, având în vedere
unitatea scopului lui Dumnezeu,
pentru care Isus Cristos este centrul
și inima, deschisă de Paștele său (18).
De aceea Noul Testament se citește în
lumina Vechiului și Vechiul luându-l
pe Cristos ca o cheie de interpretare,
după celebra formulă a sfântului
Augustin: Noul este ascuns în Vechi și
Vechiul se manifestă în Noul; Novum
in vetere latet et in Novo Vetus patet
(19). Sfântul Toma de Aquino a scris
că inima lui Isus „era închisă
înaintea patimilor căci Scriptura era
puțin cunoscută. Dar, după patimi,
Scriptura a fost deschisă, pentru că
cei care, de acum, au înțelepciune
consideră și discern în ce manieră
profețiile trebuie interpretate” (20).
Iată de ce, când, după sfântul Luca,
Înviatul a apărut discipolilor, le-a
deschis mintea să priceapă
Scripturile (24, 45). Isus face același
lucru cu noi, când îi permitem să ne
însoțească pe drumul vieții noastre,



prin ascultarea noastră atentă și
căutarea noastră sinceră; cu ajutorul
sfinților și a atâtor frați întru
credință, găsim în Scriptură „vocea,
gestul, figura foarte amabilă lui Isus
al nostru! (21).

Guillaume Derville

[1]. Sf. Ieronim, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

 [2]. Papa Francisc, Scrisoare apost. 
Misericordia et misera , 20.11.2016, n.
7.

 [3]. Sf. Josemaría, notițe luate cu
prilejul unei meditații, 1 aprilie 1962,
În Dialog cu Dumnezeu, nr. 46 (AGP,
bibliotecă, P09).

 [4]. Torah („instruire, învățarea
legii” în ebraică) este inima Bibliei
Ebraice și este formată din cărțile
Pentateuhului (în greacă „cinci
suluri”) : Geneza, Exodul, Leviticul,
Numeri și Deuteronom.



 [5]. Este vorba de o expresie reluată
din psalmi; cf. de exemplu Ps. 9, 11,
40, 17, 70,, 5.

 [6]. Cf. Conciliului din Trento,
Sesiunea IV (8 aprilie, 1546), DS 1501-
1504.

 [7]. Sf. Augustin, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti ,
5, 6 (PL 42, 176), citat din Catehismul
Bisericii Catolice, nr. 119.

[8]. « Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est »: Conciliul din
Trento, , Diariorum, Actorum,
Epistularum, Tractatuum nova
Collectio, Herder, Fribourg 1901, vol.
1, 480.

 [9]. Sf. Ilarie din Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem , 9 (PL 10,
570).



 [10]. Papa Francisc, Scrisoare
apostolică. Misericordia et misera ,
20.11.2016, n. 7.

 [11]. Papa Francisc, Scrisoare
apostolică, Misericordia et misera ,
20.11.2016, n. 6.

 [12]. Sf. Josémaria, notes luate cu
ocazia unei reuniuni familiale,
12.02.1956, în Crónica, II-1993, 195s.
(AGP, Bibliotecă, P01).

 [13]. Benedict XVI, Discursuri, 31
august 2006.

 [14]. Papa Francisc, Scrisoare
apostolică. Misericordia et misera ,
20.11.2016, n. 7.

 [15]. Benedict XVI, Discursuri,
26.02.2009.

 [16]. Sf. Toma de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

 [17]. Pe de altă parte, după vocea
autorizată a celui care a coordonat



lucrările de elaborare a
Catehismului, n. 101-104 constituie o
scurtă „sumă” metodologică pentru o
lectură autentică a Scripturii. Cf. J.
Ratzinger, ¿El Catecismo de la Iglesia
católica está a la altura de la época?
Meditaciones diez años después de
su promulgación, en Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

 [18]. Catehismul Bisericii Catolice, n°
112 (cf. Lc 24, 25-27.44-46 ; Conciliul
Vatican II, Const. Dei Verbum , n° 12).

 [19]. Sf. Augustin, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

 [20]. Sf. Toma de Aquin, Expositio in
Psalmos 21, 11 (citat din Catehismul
Bisericii Catolice n°112).

 [21]. Javier Echevarría,
”Introducere” Când El ne vorbea pe
drum, 17 (AGP, bibliotecă, P18).



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-

scriptura-studiu/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-scriptura-studiu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-scriptura-studiu/

	Înțelegi ce citești ? Respiră cu Sfânta Scriptură (1)
	Tradiția, o privire de credință
	O lectură care ascultă
	Pentru a înțelege Scriptura


