
opusdei.org

Sfânta Fecioară,
pricina bucuriei
noastre

Omilia rostită de Sfântul
Josemaría Escrivá pe 15 august
1961, sărbătoarea Adormirii
Maicii Domnului, publicată în
„E Cristos care trece”.

09.08.2025

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli. Maria a fost dusă de
Dumnezeu, cu trup și suflet, la
ceruri. Este bucurie printre îngeri și
printre oameni. De ce această



bucurie intimă pe care o simțim
astăzi, cu inima care pare că vrea să
ne sară din piept, cu sufletul plin de
pace? Pentru că sărbătorim
glorificarea Mamei noastre și este
firesc ca fiii ei să simțim o bucurie
deosebită, văzând cum o cinstește
Preasfânta Treime.

Cristos, Fiul ei preasfânt, fratele
nostru, ne-a dat-o ca Mamă a noastră
pe Calvar, când i-a zis Sfântului Ioan:
iat-o pe Mama ta. Și noi am primit-o,
împreună cu discipolul iubit, în acel
moment de imensă disperare. Sfânta
Maria ne-a primit în durere, când s-a
împlinit vechea profeție: iar o sabie
va străpunge sufletul tău. Toți suntem
copiii ei; ea este Mama întregii
omeniri. Și acum, omenirea
comemorează inefabila ei Înălțare:
Maria urcă la ceruri, fiica lui
Dumnezeu Tatăl, mama lui
Dumnezeu Fiul, soția lui Dumnezeu
Duhul Sfânt. Dintre ființele umane ea
este cea dintâi, femeia perfectă.



Misterul iubirii

Acesta este misterul iubirii. Rațiunea
umană nu îl poate înțelege. Numai
credința poate explica cum o
creatură ar fi putut să fie ridicată la o
demnitate atât de mare, până la
punctul de a fi centrul iubitor în care
converg bucuriile Treimii. Știm că
este un secret divin. Dar când vine
vorba de Mama noastră, suntem
înclinați să înțelegem mai mult –dacă
este posibil să vorbim așa– decât în
alte adevăruri de credință.

Cum ne-am fi comportat dacă ne-am
fi putut alege mama? Cred că am fi
ales-o pe cea pe care o avem,
umplând-o cu toate harurile. Aceasta
a făcut Cristos: fiind Atotputernic,
Atotștiutor și Iubirea însăși, puterea
Lui a împlinit toată dorința Sa.

Priviți cum creștinii au descoperit de
mult acest raționament: se cuvenea –
scrie Sfântul Ioan Damaschinul– ca
cea care și-a păstrat fecioria intactă



în timpul nașterii să-și păstreze trupul
fără nicio stricăciune după moarte.
Era potrivit ca ea, care a purtat în
pântecele ei pe Creator făcut Prunc, să
locuiască în sălașul divin. Se cuvenea
ca Mireasa lui Dumnezeu să intre în
casa cerească. Se cuvenea ca cea care
văzuse pe Fiul ei pe Cruce, primind
astfel în inima ei durerea de care
fusese eliberată la naștere, să-L
contemple așezat la dreapta Tatălui.
Era potrivit ca Mama Domnului să
posede ceea ce aparține Fiului ei și să
fie onorată ca Mamă și Roabă a lui
Dumnezeu de către toate creaturile.

Teologii au formulat adesea un
argument asemănător, menit să
înțeleagă cumva sensul acelui cumul
de haruri cu care este îmbrăcată
Maria și care culminează cu
Înălțarea Maicii Domnului la ceruri.
Ei spun: se cuvenea, Dumnezeu a
putut să o facă, și a făcut-o. Este cea
mai clară explicație a motivului
pentru care Domnul i-a acordat



Mamei Sale, încă din prima clipă a
zămislirii ei imaculate, toate
privilegiile. El a eliberat-o de puterea
Satanei; ea este frumoasă –tota
pulchra–, curată, pură în suflet și în
trup.

Misterul jertfei tăcute

Dar, uitați-vă: dacă Dumnezeu a vrut
să-Și înalțe Mama, este la fel de
adevărat că în timpul vieții ei
pământești Maria nu a fost ferită de
experiența durerii, nici de oboseala
muncii, nici de întunericul credinței.
Acelei femei din popor care într-o zi
a izbucnit în laudă față de Isus,
exclamând: fericit sânul care Te-a
purtat și pieptul la care ai supt. Dar El
a zis: Mai degrabă fericiți sunt aceia
care ascultă Cuvântul lui Dumnezeu și
îl păzesc. Era elogiul Mamei Sale, a 
fiat-ului său, a acelui fie mie după
cuvântu Tău sincer, dăruit, împlinit
până la ultimile consecințe, care nu
s-a manifestat în acțiuni



spectaculoase, ci în sacrificiul ascuns
și tăcut al fiecărei zile.

Meditând asupra acestor adevăruri,
înțelegem puțin mai mult logica lui
Dumnezeu; ne dăm seama că
valoarea supranaturală a vieții
noastre nu depinde de realitatea
faptelor mărețe pe care le făurim
uneori în imaginația noastră, ci de
acceptarea fidelă a voinței divine, de
dispoziția generoasă în micul
sacrificiu zilnic.

Pentru a fi divini, pentru a ne
îndumnezei, trebuie să începem prin
a fi foarte umani, trăind înaintea lui
Dumnezeu condiția noastră de
oameni obișnuiți, sfințind acea
aparentă micime. Așa a trăit Maria.
Cea plină de har, cea care este
obiectul bucuriei lui Dumnezeu, cea
care este deasupra îngerilor și
sfinților a dus o existență normală.
Maria este o făptură ca noi, cu o
inimă ca a noastră, capabilă de



bucurie și fericire, de suferință și de
lacrimi. Înainte ca Gabriel să-i
comunice dorința lui Dumnezeu,
Doamna Noastră nu știa că a fost
aleasă din veșnicie pentru a fi Mama
lui Mesia. Ea se consideră plină de
josnicie: de aceea recunoaște mai
târziu, cu smerenie profundă, căci
mi-a făcut lucruri mari Cel
Atotputernic.

Puritatea, smerenia și generozitatea
Mariei contrastează cu mizeria
noastră, cu egoismul nostru. Este
rezonabil ca, după ce am observat
acest lucru, să ne simțim mișcați să o
imităm; suntem creaturi ale lui
Dumnezeu, ca și Ea, și este suficient
să ne străduim să fim fideli, pentru
ca Domnul să lucreze și în noi lucruri
mari. Nu va fi un obstacol micimea
noastră: pentru că Dumnezeu alege
ceea ce are puțină valoare, pentru ca
puterea iubirii Sale să strălucească
mai bine.



Să o imităm pe Maria

Maica noastră este un model de
corespondență cu harul și,
contemplând viața ei, Domnul ne va
da lumină pentru ca noi să știm să
divinizăm existența noastră
obișnuită. Pe tot parcursul anului,
când celebrăm sărbătorile mariane,
și în multe momente din fiecare zi
obișnuită, creștinii ne gândim adesea
la Sfânta Fecioară. Dacă profităm de
aceste momente, imaginându-ne cum
s-ar comporta Mama noastră în
sarcinile pe care le avem de
îndeplinit, încetul cu încetul vom
învăța: și vom ajunge să ne
asemănăm cu ea, așa cum copiii se
aseamănă cu mama lor.

Să imităm, în primul rând, iubirea ei.
Caritatea nu se oprește la
sentimente: trebuie să fie în cuvinte,
dar mai ales în fapte. Fecioara nu
numai că a spus fiat, dar și-a
îndeplinit acea hotărâre fermă și



irevocabilă în orice moment. Deci
noi: atunci când dragostea lui
Dumnezeu ne îndeamnă și știm ce
vrea El, trebuie să ne angajăm să fim
fideli, loiali, și să fim în mod efectiv. 
Nu oricine îmi zice: Doamne!
Doamne!, va intra în împărăția
cerurilor, ci acela care împlinește
voința Tatălui Meu, care este în
ceruri.

Trebuie să-i imităm eleganța
naturală și supranaturală. Ea este o
creatură privilegiată din istoria
mântuirii: în Maria, Cuvântul S-a
făcut trup și a locuit între noi. A fost
un martor delicat, care a trecut în
mod ascuns; nu-i plăcea să primească
laude, pentru că nu ambiționa
propria glorie. Maria asistă la
misterele copilăriei Fiului ei, mistere
care sunt, dacă putem spune așa,
normale: în timpul marilor minuni și
a aclamațiilor maselor, ea dispare. În
Ierusalim, când Cristos –călare pe un
măgar– este salutat ca Rege, Maria



nu este acolo. Dar reapare lângă
Cruce, când toți fug. Acest mod de a
se comporta are aroma, necăutată, a
măreției, a profunzimii, a sfințeniei
sufletului său.

Să încercăm să învățăm, urmându-i
exemplul în ascultarea față de
Dumnezeu, în acea combinație
delicată de servitute și domnie. În
Maria nu există nimic din acea
atitudine a fecioarelor neînțelepte,
care ascultă, dar nebunește. Doamna
Noastră ascultă cu atenție ceea ce
vrea Dumnezeu, gândește la ceea ce
nu înțelege, întreabă ceea ce nu știe.
Apoi, se dăruiește în întregime
împlinirii voinței divine: iată,
slujitoarea Domnului, fie mie după
cuvântul Tău. Vedeți minunea?
Sfânta Maria, învățătoarea întregii
noastre purtări, ne învață acum că
ascultarea de Dumnezeu nu este
servilitate, nu subjugă conștiința: ne
mișcă în mod intim să descoperim 
libertatea fiilor lui Dumnezeu.



Școala rugăciunii

Domnul v-ar fi îngăduit să
descoperiți atâtea alte trăsături ale
corespondenței fidele a Sfintei
Fecioare, care prin ele însele se
prezintă invitându-ne să le luăm ca
model: curăția ei, umilința ei, tăria ei,
generozitatea ei, fidelitatea ei... Aș
vrea să vorbesc despre una care le
cuprinde pe toate, pentru că este
culmea progresului spiritual: viața
de rugăciune.

Pentru a profita de harul pe care ni-l
aduce astăzi Mama noastră și pentru
a urma în orice moment inspirațiile
Duhului Sfânt, păstor al sufletelor
noastre, trebuie să ne angajăm cu
seriozitate într-o activitate de relație
cu Dumnezeu. Nu ne putem ascunde
în anonimat; viața interioară, dacă
nu există o întâlnire personală cu
Dumnezeu, nu va exista.
Superficialitatea nu este creștină. A
accepta rutina în conduita noastră



ascetică echivalează cu semnarea
certificatului de deces al sufletului
contemplativ. Dumnezeu ne caută
unul câte unul; și trebuie să
răspundem unul câte unul: iată-mă,
Doamne, pentru că M-ai chemat.

Rugăciunea, o știm cu toții, înseamnă
a vorbi cu Dumnezeu; dar poate
cineva va întreba: să vorbim, despre
ce? Despre ce să fie, dacă nu de
lucrurile lui Dumnezeu și despre
acele lucruri care ne umple ziua? De
nașterea lui Isus, de mersul Lui prin
această lume, de viața Lui ascunsă și
de predicarea Lui, de minunile Sale,
de Patima Sa răscumpărătoare și de
Crucea și de Învierea Sa. Și în
prezența lui Dumnezeu Unul și
Întreit, punând ca Mijlocitoare a
noastră pe Sfânta Maria și ca avocat
pe Sfântul Iosif, Tată și Domn al
nostru, –pe care îl iubesc și îl cinstesc
atât de mult– vom vorbi despre
munca noastră de zi cu zi, despre
familia noastră, despre prieteniile



noastre, despre marile noastre
proiecte și despre micile noastre
ticăloșenii.

Tema rugăciunii mele este tema vieții
mele. Așa o fac eu. Și prin prisma
acestei situații ale mele, se naște
fireasca propunere, hotărâtă și
fermă, de a mă schimba, de a fi mai
bun, de a fi mai docil față de
dragostea lui Dumnezeu. O
propunere sinceră, concretă. Și nu
poate lipsi cererea urgentă, dar
încrezătoare, ca Duhul Sfânt să nu ne
părăsească, pentru că Tu, Doamne,
ești tăria mea.

Suntem creștini obișnuiți; lucrăm în
profesii foarte diverse; întreaga
noastră activitate se desfășoară pe
căile obișnuite; totul se dezvoltă într-
un ritm previzibil. Zilele par la fel,
chiar monotone... Ei bine, acest plan,
în aparență atât de comun, are o
valoare divină; este ceva care îl
interesează pe Dumnezeu, pentru că



Cristos vrea să se întrupeze în
lucrarea noastră, să însuflețească din
interior chiar și acțiunile cele mai
umile.

Acest gând este o realitate
supranaturală, clară, fără echivoc; nu
este o considerație de mângâiere,
care să-i conforteze pe cei care nu
vom reuși să ne înscriem numele în
cartea de aur a istoriei. Pe Cristos îl
interesează acea muncă pe care
trebuie să o facem –de o mie de ori–
la birou, în fabrică, în atelier, la
școală, pe câmp, în exercitarea
profesiei noastre manuale sau
intelectuale: îl interesează și jertfa
noastră ascunsă care cere din partea
noastră să nu scuipăm, în ceilalți,
amărăciunea proastei dispoziții.

Treceți în revistă aceste argumente
în rugăciune, profitați de ocazie
pentru a-I spune lui Isus că îl adorați
și veți fi contemplativi în mijlocul
lumii, în zgomotul străzii: peste tot.



Aceasta este prima lecție, la școala
relației noastre cu Isus Cristos. În
această școală, Maria este cea mai
bună învățătoare, pentru că Sfânta
Fecioară a menținut mereu acea
atitudine de credință, de viziune
supranaturală, înaintea a tot ceea ce
se întâmpla în jurul ei: păstra toate
acestea în inima ei, cugetându-le.

Să o rugăm astăzi pe Sfânta Maria să
ne facă contemplativi, să ne învețe să
înțelegem chemările continue pe
care Domnul le îndreaptă către ușa
inimilor noastre. Să ne rugăm
spunându-i: Maica noastră, tu L-ai
adus pe Isus pe pământ, care ne
revelează iubirea lui Dumnezeu,
Tatăl nostru; ajută-ne să-L
recunoaștem, în mijlocul grijilor de
fiecare zi; trezește-ne inteligența și
voința noastră, ca să știm să
ascultăm glasul lui Dumnezeu,
impulsul harului.

Învățătoarea apostolilor



Dar să nu vă gândiți numai la voi
înșivă: măriți-vă inima pentru a
îmbrățișa întreaga umanitate.
Gândiți-vă, în primul rând, la cei care
vă înconjoară –rude, prieteni, colegi–
și vedeți cum îi puteți conduce să
simtă mai profund prietenia cu
Domnul nostru. Dacă este vorba de
oameni drepți și cinstiți, capabili să
stea în mod obișnuit mai aproape de
Dumnezeu, încredințați-i în mod
specific Doamnei Noastre. Și, de
asemenea, rugați-vă pentru toate
sufletele pe care nu le cunoașteți,
pentru că toți oamenii suntem
îmbarcați în aceeași barcă.

Fiți loiali, generoși. Facem parte
dintr-un singur trup, din Trupul
Mistic al lui Cristos, din Sfânta
Biserică, la care sunt chemați mulți
care caută în mod sincer adevărul.
De aceea avem obligația strictă de a
le arăta celorlalți calitatea,
profunzimea iubirii lui Cristos.
Creștinul nu poate fi egoist; dacă ar



fi, și-ar trăda propria chemare. Nu
este a lui Cristos atitudinea celor care
se mulțumesc să-și păstreze sufletul
în pace –pace falsă este aceasta–, și
nu se preocupă de binele celorlalți.
Dacă am acceptat sensul autentic al
vieții umane –care ne-a fost revelat
prin credință– nu putem rămâne
calmi, convinși că ne comportăm
bine în mod personal, dacă nu facem
în mod practic și concret ca ceilalți să
se apropie de Dumnezeu.

Există un adevărat obstacol în
apostolat: respectul fals, teama de a
atinge subiecte spirituale, pentru că
se bănuiește că o astfel de
conversație nu va cădea bine în
anumite anturaje, pentru că există
riscul de a răni sensibilitățile
celorlalți. De câte ori acest
raționament este masca egoismului!
Nu este vorba de a răni pe nimeni, ci
dimpotrivă: de a sluji. Chiar dacă
personal suntem nevrednici, harul
lui Dumnezeu ne transformă în



instrumente pentru a fi folositori
altora, comunicându-le vestea bună
că Dumnezeu vrea ca toți oamenii să
se mântuiască și să ajungă la
cunoașterea adevărului.

Și ar fi permis să ne amestecăm în
viața altora în acest fel? Este necesar.
Cristos a intrat în viețile noastre fără
să ne ceară permisiunea. Același
lucru L-a făcut și cu primii discipoli: 
trecând pe lângă Marea Galileii, i-a
văzut pe Simon și pe Andrei, fratele lui
Simon, aruncând năvodul în mare,
căci erau pescari. Isus le-a spus: Veniți
după Mine și vă voi face pescari de
oameni. Fiecare își păstrează
libertatea, falsa libertate, de a-I
spune nu lui Dumnezeu, precum acel
tânăr plin de bogății, despre care ne
vorbește Sfântul Luca. Dar Domnul și
noi –ascultându-L: mergeți și
învățați– avem dreptul și datoria de a
vorbi despre Dumnezeu, despre
această mare temă umană, pentru că
dorința de Dumnezeu este lucrul cel



mai profund care izvorăște în inima
omului.

Sfânta Maria, Regina apostolorum,
regina tuturor celor care tânjesc să
facă cunoscută iubirea Fiului tău: tu,
care înțelegi atât de bine mizeriile
noastre, cere iertare pentru viața
noastră: pentru ceea ce în noi ar fi
putut fi foc și a fost cenuşă; pentru
lumina care a încetat să mai
strălucească, pentru sarea care a
devenit fără gust. Născătoare de
Dumnezeu, atotputernică rugătoare:
adu-ne, cu iertarea, puterea de a trăi
cu adevărat în speranță și iubire, ca
să putem duce și celorlalți credința
în Cristos.

O singură rețetă: sfințenia
personală

Cel mai bun mod de a nu pierde
niciodată îndrăzneala apostolică,
foamea efectivă de a sluji pe toți
oamenii, nu este alta decât plinătatea
vieții de credință, speranță și iubire;



într-un cuvânt, sfinţenia. Nu găsesc
altă rețetă decât aceasta: sfințenia
personală.

Astăzi, în unire cu întreaga Biserică,
sărbătorim triumful Mamei, Fiicei și
Soției lui Dumnezeu. Și cum ne-am
bucurat la sărbătoarea Paștelui de
Învierea Domnului la trei zile după
moartea Sa, acum ne simțim
bucuroși pentru că Maria, după ce L-
a însoțit pe Isus de la Betleem până la
Cruce, este împreună cu El în trup și
suflet, bucurându-se de slavă pentru
toată veșnicia. Aceasta este tainica
economie divină: Doamna Noastră,
făcută părtașă pe deplin la lucrarea
mântuirii noastre, trebuia să urmeze
pașii Fiului ei: sărăcia din Betleem,
viața ascunsă a muncii obișnuite din
Nazaret, manifestarea divinității în
Cana Galileii, chinurile Patimii și
Jertfa divină a Crucii, fericirea
veșnică a Paradisului.



Toate acestea ne afectează în mod
direct, pentru că acest itinerar
supranatural trebuie să fie și drumul
nostru. Maria ne arată că această
cale este posibilă, că este sigură. Ea
ne-a precedat pe calea imitării lui
Cristos, iar glorificarea Mamei
noastre este speranța fermă a
propriei noastre mântuiri; de aceea o
numim spes nostra și causa nostrae
laetitiae, speranța noastră și pricina
fericirii noastre.

Nu putem abandona niciodată
încrederea de a deveni sfinți, de a
accepta invitațiile lui Dumnezeu, de
a stărui până la sfârșit. Dumnezeu,
care a început în noi lucrarea de
sfințire, o va duce la îndeplinire. Căci
dacă Dumnezeu este de partea
noastră, cine este împotriva noastră?
El, care nu L-a cruțat pe propriul Său
Fiu, ba chiar L-a dat la moarte pentru
noi toți, cum nu ne va dărui toate
împreună cu El.



În această sărbătoare, totul invită la
bucurie. Speranța fermă în sfințirea
noastră personală este un dar de la
Dumnezeu; dar omul nu poate
rămâne pasiv. Aduceți-vă aminte de
cuvintele lui Cristos: dacă cineva vrea
să vină după Mine, să renunțe la sine,
să-și ia crucea în fiecare zi și să Mă
urmeze. Îl vedeți? Crucea în fiecare zi.
Nulla dies sine cruce!, nicio zi fără
Cruce: nicio zi în care să nu purtăm
crucea Domnului, în care să nu
acceptăm jugul Lui. Din acest motiv,
am vrut să vă reamintesc că bucuria
învierii este o consecință a durerii
Crucii.

Nu vă temeți, așadar, pentru că
Domnul însuși ne-a spus: veniți la
Mine, toți cei osteniți și împovărați și
Eu vă voi da odihnă! Luați asupra
voastră jugul Meu și învățați de la
Mine că sunt blând și umil cu inima și
veți găsi odihnă pentru sufletele
voastre! Căci jugul Meu este plăcut și
povara Mea este ușoară. Veniți –



spune Sfântul Ioan Gură de Aur–, nu
ca să dați socoteală, ci ca să fiți
eliberați de păcatele voastre; veniți,
pentru că Eu nu am nevoie de slava pe
care Mi-o puteți procura: Eu am
nevoie de mântuirea voastră... Nu vă
temeți când auziți vorbind de jug, căci
este suav; nu vă temeți dacă vorbesc
despre povară, căci este ușoară.

Calea sfințirii noastre personale
trece, în fiecare zi, prin Cruce:
această cale nu este nefericită,
pentru că însuși Cristos ne ajută și cu
El nu este loc de tristețe. In laetitia,
nulla dies sine cruce!, îmi place să
repet; cu sufletul plin de bucurie, nici
o zi fără Cruce.

Bucuria creștină

Să reluăm încă o dată tema pe care
ne-o propune Biserica: Maria a fost
înălțată la ceruri cu trupul și cu
sufletul, îngerii se bucură! Mă
gândesc și la bucuria Sfântului Iosif,
Soțul ei cel mai cast, care o aștepta în



paradis. Dar să ne întoarcem pe
pământ. Credința ne confirmă că aici
jos, în viața prezentă, suntem într-un
timp de pelerinaj, de călătorie; nu
vor lipsi sacrificiile, durerea și
lipsurile. Cu toate acestea, bucuria
trebuie să fie întotdeauna
contrapunctul drumului.

Slujiți Domnului cu bucurie: nu există
un alt mod de a-I sluji. Dumnezeu îl
iubește pe cel care dă cu bucurie, pe
cel care se dăruiește pe sine în
întregime într-o jertfă de bunăvoie,
pentru că nu există niciun motiv care
să justifice lipsa de mângâiere.

Poate veți putea crede că acest
optimism pare excesiv, pentru că toți
oamenii își cunosc neajunsurile și
eșecurile, experimentează suferința,
oboseala, ingratitudinea, poate ura.
Creștinii, dacă suntem egali cu toți
ceilalți, cum putem fi scutiți de aceste
constante ale condiției umane?



Ar fi naiv să negăm prezența
repetată a durerii și a descurajării, a
tristeții și a singurătății, de-a lungul
pelerinajului nostru pe acest pământ.
Prin credință am învățat cu
certitudine că toate acestea nu sunt
produsul întâmplării, că destinul
făpturii nu este acela de a se îndrepta
spre anihilarea dorințelor sale de
fericire. Credința ne învață că totul
are un sens divin, pentru că face
parte din însuși miezul chemării care
ne duce la casa Tatălui. Această
înțelegere supranaturală a existenței
pământești a creștinului nu
simplifică complexitatea umană; dar
îl asigură pe om că această
complexitate poate fi străbătută de
nervul iubirii lui Dumnezeu, de
cablul, puternic și indestructibil, care
leagă viața de pe pământ cu viața
definitivă în Patria cerească.

Sărbătoarea Înălțării Maicii
Domnului ne propune realitatea
acestei speranțe pline de bucurie.



Suntem încă pelerini, dar Mama
noastră ne-a precedat și ne arată deja
capătul drumului: ea ne repetă că se
poate ajunge și că, dacă suntem
fideli, vom ajunge. Pentru că Sfânta
Fecioară nu este doar exemplul
nostru: ea este ajutorul creștinilor. Și
ca răspuns la cererea noastră –
Monstra te esse Matrem– nu știe și
nici nu vrea să refuze să-și
îngrijească copiii cu dragoste
maternă.

Bucuria este un bine creștinesc. Ea se
ascunde doar prin jignirea adusă lui
Dumnezeu: pentru că păcatul este un
produs al egoismului, iar egoismul
este cauza tristeții. Chiar și atunci,
acea bucurie rămâne în jarul
sufletului, pentru că știm că
Dumnezeu și Mama Sa nu-i uită
niciodată pe oameni. Dacă ne căim,
dacă din inima noastră izvorăște un
act de durere, dacă ne curățim în
sfântul sacrament al Pocăinței,
Dumnezeu vine în întâmpinarea



noastră și ne iartă; iar tristețea
dispare: trebuia să ne bucurăm și să
ne veselim, pentru că acest frate al tău
era mort, și a revenit la viață, era
pierdut, și a fost găsit!.

Aceste cuvinte redau finalul măreț al
parabolei fiului risipitor, pe care nu
ne vom obosi să-l medităm: iată,
Tatăl vine în întâmpinarea ta; El se va
apleca peste spatele tău, îți va da un
sărut care este semn de iubire și
tandrețe; va face să ți se dea un
costum, un inel, pantofi. Încă te temi
de o mustrare, iar El îți redă
demnitatea; te temi de o pedeapsă, iar
El te sărută; ți-e frică de un cuvânt
supărat și îți pregătește un banchet.

Dragostea lui Dumnezeu este de
nepătruns. Dacă procedează astfel
față de cel care L-a jignit, ce va face
pentru a o cinsti pe Mama Sa,
imaculată, Virgo fidelis, Preasfântă
Fecioară, mereu fidelă?



Dacă iubirea lui Dumnezeu se arată a
fi atât de mare atunci când
capacitatea inimii umane –adesea
trădătoare– este atât de mică, ce
trebuie să se întâmple în Inima
Mariei, care nu a pus niciodată cel
mai mic obstacol în calea Voinţei lui
Dumnezeu?

Vedeți cum liturgia sărbătorii face să
răsune ecoul imposibilității de a
înțelege milostivirea Domnului cu
raționamentul omenesc; în loc să
explice, cântă; rănește imaginația,
pentru ca fiecare să-și pună
entuziasmul în laudă. Căci toți vom
rămâne muți: și s-a arătat în cer un
semn mare: o Femeie îmbrăcată în
soare; ea avea luna sub picioarele ei,
iar pe cap o coroană de douăsprezece
stele. Regele râvnește frumusețea ta.
Toată abundența fiicei regelui se vede
când intră îmbrăcată în haine brodate
cu aur.



Liturgia se va încheia cu niște
cuvinte ale Mariei, în care cea mai
mare umilință se îmbină cu cea mai
mare slavă: toate popoarele mă vor
numi fericită, căci mi-a făcut lucruri
mari Cel Atotputernic.

Cor Mariae Dulcissimum, iter para
totum; Dulce Inimă a Mariei, dă
putere și siguranță călătoriei noastre
pe pământ: fii tu însăți drumul
nostru, pentru că tu cunoști calea și
scurtătura sigură care duc, prin
iubirea ta, la iubirea lui Isus Cristos.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-

fecioara-pricina-bucuriei-noastre/
(09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-fecioara-pricina-bucuriei-noastre/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-fecioara-pricina-bucuriei-noastre/

	Sfânta Fecioară, pricina bucuriei noastre

