opusdei.org

Sfanta Fecloara,
pricina bucuriei
noastre

Omilia rostita de Sfantul
Josemaria Escriva pe 15 august
1961, sarbatoarea Adormirii
Maicii Domnului, publicata in
,E Cristos care trece”.

09.08.2025

Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli. Maria a fost dusa de
Dumnezeu, cu trup si suflet, la
ceruri. Este bucurie printre ingeri si
printre oameni. De ce aceasta



bucurie intima pe care o simtim
astazi, cu inima care pare ca vrea sa
ne sara din piept, cu sufletul plin de
pace? Pentru ca sarbatorim
glorificarea Mamei noastre si este
firesc ca fiii ei sa simtim o bucurie
deosebita, vazand cum o cinsteste
Preasfanta Treime.

Cristos, Fiul el preasfant, fratele
nostru, ne-a dat-o ca Mama a noastra
pe Calvar, cand i-a zis Sfantului Ioan:
iat-o pe Mama ta. Si noi am primit-o,
impreuna cu discipolul iubit, in acel
moment de imensa disperare. Sfanta
Maria ne-a primit in durere, cand s-a
implinit vechea profetie: iar o sabie
va strapunge sufletul tau. Toti suntem
copiii ei; ea este Mama Intregii
omeniri. Si acum, omenirea
comemoreazd inefabila ei Iniltare:
Maria urca la ceruri, fiica lui
Dumnezeu Tatal, mama lui
Dumnezeu Fiul, sotia lui Dumnezeu
Duhul Sfant. Dintre fiintele umane ea
este cea dintai, femeia perfecta.



Misterul iubirii

Acesta este misterul iubirii. Ratiunea
umand nu il poate intelege. Numai
credinta poate explica cum o
creaturd ar fi putut sa fie ridicata la o
demnitate atat de mare, pana la
punctul de a fi centrul iubitor in care
converg bucuriile Treimii. Stim ca
este un secret divin. Dar cand vine
vorba de Mama noastra, suntem
inclinati sa intelegem mai mult —daca
este posibil sa vorbim asa— decat in
alte adevaruri de credinta.

Cum ne-am fi comportat daca ne-am
fi putut alege mama? Cred ca am fi
ales-o pe cea pe care o avem,
umpland-o cu toate harurile. Aceasta
a facut Cristos: fiind Atotputernic,
Atotstiutor si Iubirea Insasi, puterea
Lui a Implinit toata dorinta Sa.

Priviti cum crestinii au descoperit de
mult acest rationament: se cuvenea —
scrie Sfantul Ioan Damaschinul- ca
cea care si-a pdstrat fecioria intactd



in timpul nasterii sda-si pdstreze trupul
farda nicio stricaciune dupd moarte.
Era potrivit ca ea, care a purtat in
pantecele ei pe Creator fdcut Prunc, sd
locuiascd in sdlasul divin. Se cuvenea
ca Mireasa lui Dumnezeu sd intre in
casa cereascd. Se cuvenea ca cea care
vdzuse pe Fiul ei pe Cruce, primind
astfel in inima ei durerea de care
fusese eliberatd la nastere, sd-L
contemple asezat la dreapta Tatalui.
Era potrivit ca Mama Domnului sd
posede ceea ce apartine Fiului ei si sd
fie onoratd ca Mamd si Roaba a lui
Dumnezeu de cdtre toate creaturile.

Teologii au formulat adesea un
argument asemanator, menit sa
inteleaga cumva sensul acelui cumul
de haruri cu care este imbracata
Maria si care culmineaza cu
inaltarea Maicii Domnului la ceruri.
Ei spun: se cuvenea, Dumnezeu a
putut sa o facd, si a facut-o. Este cea
mai clara explicatie a motivului
pentru care Domnul i-a acordat



Mamei Sale, inca din prima clipa a
zamislirii ei imaculate, toate
privilegiile. El a eliberat-o de puterea
Satanei; ea este frumoasa —tota
pulchra-, curatd, pura in suflet si in
trup.

Misterul jertfei tacute

Dar, uitati-va: daca Dumnezeu a vrut
sa-Si inalte Mama, este la fel de
adevdarat ca in timpul vietii el
pamantesti Maria nu a fost ferita de
experienta durerii, nici de oboseala
muncii, nici de Intunericul credintei.
Acelei femei din popor care intr-o zi
a izbucnit in lauda fata de Isus,
exclamand: fericit sanul care Te-a
purtat si pieptul la care ai supt. Dar El
a zis: Mai degraba fericiti sunt aceia
care ascultd Cuvantul lui Dumnezeu si
il pazesc. Era elogiul Mamei Sale, a
fiat-ului sau, a acelui fie mie dupad
cuvantu Tau sincer, daruit, implinit
pana la ultimile consecinte, care nu
s-a manifestat In actiuni



spectaculoase, ci in sacrificiul ascuns
si tacut al fiecarei zile.

Meditand asupra acestor adevaruri,
intelegem putin mai mult logica lui
Dumnezeu; ne dam seama ca
valoarea supranaturala a vietii
noastre nu depinde de realitatea
faptelor marete pe care le faurim
uneori In imaginatia noastra, ci de
acceptarea fidela a vointei divine, de
dispozitia generoasa in micul
sacrificiu zilnic.

Pentru a fi divini, pentru a ne
indumnezei, trebuie sa incepem prin
a fi foarte umani, traind inaintea lui
Dumnezeu conditia noastra de
oameni obisnuiti, sfintind acea
aparenta micime. Asa a trait Maria.
Cea plina de har, cea care este
obiectul bucuriei lui Dumnezeu, cea
care este deasupra ingerilor si
sfintilor a dus o existenta normala.
Maria este o faptura ca noi, cu o
inima ca a noastra, capabila de



bucurie si fericire, de suferinta si de
lacrimi. Inainte ca Gabriel s&-i
comunice dorinta lui Dumnezeu,
Doamna Noastra nu stia ca a fost
aleasa din vesnicie pentru a fi Mama
lui Mesia. Ea se considera plina de
josnicie: de aceea recunoaste mai
tarziu, cu smerenie profunda, caci
mi-a facut lucruri mari Cel
Atotputernic.

Puritatea, smerenia si generozitatea
Mariei contrasteaza cu mizeria
noastra, cu egoismul nostru. Este
rezonabil ca, dupa ce am observat
acest lucru, sa ne simtim miscati sa o
imitadm; suntem creaturi ale lui
Dumnezeu, ca si Ea, si este suficient
sa ne straduim sa fim fideli, pentru
ca Domnul sa lucreze si in noi lucruri
mari. Nu va fi un obstacol micimea
noastra: pentru cd Dumnezeu alege
ceea ce are putina valoare, pentru ca
puterea iubirii Sale sa straluceasca
mai bine.



Sa o imitam pe Maria

Maica noastra este un model de
corespondenta cu harul si,
contempland viata ei, Domnul ne va
da lumina pentru ca noi sa stim sa
divinizam existenta noastra
obisnuita. Pe tot parcursul anului,
cand celebram sarbatorile mariane,
si In multe momente din fiecare zi
obisnuita, crestinii ne gdndim adesea
la Sfanta Fecioara. Daca profitam de
aceste momente, imaginandu-ne cum
s-ar comporta Mama noastra in
sarcinile pe care le avem de
indeplinit, incetul cu incetul vom
invata: si vom ajunge sa ne
asemanam cu ea, asa cum copiii se
aseamana cu mama lor.

Sa imitam, in primul rand, iubirea ei.
Caritatea nu se opreste la
sentimente: trebuie s fie in cuvinte,
dar mai ales In fapte. Fecioara nu
numai ca a spus fiat, dar si-a
indeplinit acea hotarare ferma si



irevocabila in orice moment. Deci
noi: atunci cand dragostea lui
Dumnezeu ne indeamna si stim ce
vrea El, trebuie sd ne angajam sa fim
fideli, loiali, si sa fim in mod efectiv.
Nu oricine imi zice: Doamne!
Doamne!, va intra in impdrdtia
cerurilor, ci acela care implineste
vointa Tatdalui Meu, care este in
cerurt.

Trebuie sa-i imitdm eleganta
naturala si supranaturala. Ea este o
creatura privilegiata din istoria
mantuirii: in Maria, Cuvantul S-a
facut trup si a locuit intre noi. A fost
un martor delicat, care a trecut in
mod ascuns; nu-i placea sa primeasca
laude, pentru ca nu ambitiona
propria glorie. Maria asista la
misterele copilariei Fiului ei, mistere
care sunt, daca putem spune asa,
normale: In timpul marilor minuni si
a aclamatiilor maselor, ea dispare. In
Ierusalim, cand Cristos —calare pe un
magar- este salutat ca Rege, Maria



nu este acolo. Dar reapare langa
Cruce, cand toti fug. Acest mod de a
se comporta are aroma, necautata, a
maretiei, a profunzimii, a sfinteniei
sufletului sau.

Sa incercam sa invatam, urmandu-i
exemplul in ascultarea fata de
Dumnezeu, in acea combinatie
delicatd de servitute si domnie. In
Maria nu exista nimic din acea
atitudine a fecioarelor neintelepte,
care asculta, dar nebuneste. Doamna
Noastra asculta cu atentie ceea ce
vrea Dumnezeu, gandeste la ceea ce
nu intelege, intreaba ceea ce nu stie.
Apoi, se daruieste In intregime
implinirii vointei divine: iatd,
slujitoarea Domnului, fie mie dupd
cuvantul Tau. Vedeti minunea?
Sfanta Maria, invatatoarea intregii
noastre purtari, ne invata acum ca
ascultarea de Dumnezeu nu este
servilitate, nu subjuga constiinta: ne
misca In mod intim sa descoperim
libertatea fiilor lui Dumnezeu.



Scoala rugaciunii

Domnul v-ar fi ingaduit sa
descoperiti atatea alte trasaturi ale
corespondentei fidele a Sfintei
Fecioare, care prin ele insele se
prezinta invitdndu-ne sa le luam ca
model: curatia ei, umilinta ei, taria ei,
generozitatea ei, fidelitatea ei... As
vrea sd vorbesc despre una care le
cuprinde pe toate, pentru ca este
culmea progresului spiritual: viata
de rugaciune.

Pentru a profita de harul pe care ni-1
aduce astadzi Mama noastra si pentru
a urma in orice moment inspiratiile
Duhului Sfant, pastor al sufletelor
noastre, trebuie sd ne angajam cu
seriozitate intr-o activitate de relatie
cu Dumnezeu. Nu ne putem ascunde
in anonimat; viata interioara, daca
nu exista o intalnire personala cu
Dumnezeu, nu va exista.
Superficialitatea nu este crestina. A
accepta rutina in conduita noastra



ascetica echivaleaza cu semnarea
certificatului de deces al sufletului
contemplativ. Dumnezeu ne cauta
unul cate unul; si trebuie sa
raspundem unul cate unul: iatd-md,
Doamne, pentru ca M-ai chemat.

Rugaciunea, o stim cu totii, inseamna
a vorbi cu Dumnezeu; dar poate
cineva va intreba: sa vorbim, despre
ce? Despre ce sa fie, daca nu de
lucrurile lui Dumnezeu si despre
acele lucruri care ne umple ziua? De
nasterea lui Isus, de mersul Lui prin
aceasta lume, de viata Lui ascunsa si
de predicarea Lui, de minunile Sale,
de Patima Sa rascumparatoare si de
Crucea si de Invierea Sa. Si in
prezenta lui Dumnezeu Unul si
Intreit, punand ca Mijlocitoare a
noastra pe Sfanta Maria si ca avocat
pe Sfantul Iosif, Tatd si Domn al
nostru, —pe care il iubesc si il cinstesc
atat de mult- vom vorbi despre
munca noastra de zi cu zi, despre
familia noastra, despre prieteniile



noastre, despre marile noastre
proiecte si despre micile noastre
ticalosenii.

Tema rugaciunii mele este tema vietii
mele. Asa o fac eu. Si prin prisma
acestei situatii ale mele, se naste
fireasca propunere, hotarata si
ferma, de a ma schimba, de a fi mai
bun, de a fi mai docil fata de
dragostea lui Dumnezeu. O
propunere sincerd, concreta. Si nu
poate lipsi cererea urgenta, dar
increzatoare, ca Duhul Sfant sa nu ne
paraseasca, pentru ca Tu, Doamne,
esti taria mea.

Suntem crestini obisnuiti; lucram in
profesii foarte diverse; intreaga
noastra activitate se desfasoara pe
caile obisnuite; totul se dezvolta intr-
un ritm previzibil. Zilele par la fel,
chiar monotone... Ei bine, acest plan,
in aparenta atat de comun, are o
valoare divina; este ceva care il
intereseazad pe Dumnezeu, pentru ca



Cristos vrea sa se intrupeze in
lucrarea noastra, sa insufleteasca din
interior chiar si actiunile cele mai
umile.

Acest gand este o realitate
supranaturalad, clara, fara echivoc; nu
este o consideratie de mangaiere,
care sa-i conforteze pe cei care nu
vom reusi sa ne inscriem numele in
cartea de aur a istoriei. Pe Cristos il
intereseazad acea munca pe care
trebuie sa o facem —de o mie de ori-
la birou, in fabrica, in atelier, la
scoald, pe caAmp, in exercitarea
profesiei noastre manuale sau
intelectuale: il intereseaza si jertfa
noastra ascunsa care cere din partea
noastra sa nu scuipam, in ceilalti,
amaraciunea proastei dispozitii.

Treceti in revista aceste argumente
in rugaciune, profitati de ocazie
pentru a-I spune lui Isus ca il adorati
si veti fi contemplativi in mijlocul
lumii, In zgomotul strazii: peste tot.



Aceasta este prima lectie, la scoala
relatiei noastre cu Isus Cristos. In
aceasta scoala, Maria este cea mai
buna invatatoare, pentru ca Sfanta
Fecioara a mentinut mereu acea
atitudine de credinta, de viziune
supranaturald, inaintea a tot ceea ce
se intdmpla in jurul ei: pdstra toate
acestea in inima ei, cugetandu-le.

Sa o rugdm astazi pe Sfanta Maria sa
ne faca contemplativi, sa ne invete sa
intelegem chemarile continue pe
care Domnul le indreapta catre usa
inimilor noastre. Sa ne rugam
spunandu-i: Maica noastra, tu L-ai
adus pe Isus pe pamant, care ne
reveleaza iubirea lui Dumnezeu,
Tatal nostru; ajuta-ne sa-L
recunoastem, in mijlocul grijilor de
fiecare zi; trezeste-ne inteligenta si
vointa noastra, ca sa stim sa
ascultam glasul lui Dumnezeu,
impulsul harului.

Invatatoarea apostolilor



Dar sa nu va ganditi numai la voi
insiva: mariti-va inima pentru a
imbratisa intreaga umanitate.
Ganditi-va, in primul rénd, la cei care
va Inconjoara -rude, prieteni, colegi—
si vedeti cum ii puteti conduce sa
simtd mai profund prietenia cu
Domnul nostru. Daca este vorba de
oameni drepti si cinstiti, capabili sa
stea In mod obisnuit mai aproape de
Dumnezeu, incredintati-i in mod
specific Doamnei Noastre. Si, de
asemenea, rugati-va pentru toate
sufletele pe care nu le cunoasteti,
pentru ca toti oamenii suntem
imbarcati In aceeasi barca.

Fiti loiali, generosi. Facem parte
dintr-un singur trup, din Trupul
Mistic al lui Cristos, din Sfanta
Biserica, la care sunt chemati multi
care cautad in mod sincer adevarul.
De aceea avem obligatia strictd de a
le arata celorlalti calitatea,
profunzimea iubirii lui Cristos.
Crestinul nu poate fi egoist; daca ar



fi, si-ar trada propria chemare. Nu
este a lui Cristos atitudinea celor care
se multumesc sa-si pastreze sufletul
in pace —pace falsa este aceasta-, si
nu se preocupa de binele celorlalti.
Daca am acceptat sensul autentic al
vietii umane —care ne-a fost revelat
prin credintd— nu putem ramane
calmi, convinsi ca ne comportam
bine in mod personal, daca nu facem
in mod practic si concret ca ceilalti sa
se apropie de Dumnezeu.

Existd un adevarat obstacol in
apostolat: respectul fals, teama de a
atinge subiecte spirituale, pentru ca
se banuieste ca o astfel de
conversatie nu va cadea bine in
anumite anturaje, pentru ca exista
riscul de a rani sensibilitatile
celorlalti. De cate ori acest
rationament este masca egoismului!
Nu este vorba de a rani pe nimeni, ci
dimpotriva: de a sluji. Chiar daca
personal suntem nevrednici, harul
lui Dumnezeu ne transforma in



instrumente pentru a fi folositori
altora, comunicandu-le vestea buna
ca Dumnezeu vrea ca toti oamenii sd
se mantuiasca si sa ajunga la
cunoasterea adevarului.

Si ar fi permis sa ne amestecam in
viata altora in acest fel? Este necesar.
Cristos a intrat In vietile noastre fara
sa ne ceara permisiunea. Acelasi
lucru L-a facut si cu primii discipoli:
trecand pe langa Marea Galileii, i-a
vdzut pe Simon si pe Andrei, fratele lui
Simon, aruncand ndvodul in mare,
cact erau pescari. Isus le-a spus: Veniti
dupad Mine si va voi face pescari de
oameni. Fiecare 1si pastreaza
libertatea, falsa libertate, de a-I
spune nu lui Dumnezeu, precum acel
tanar plin de bogatii, despre care ne
vorbeste Sfantul Luca. Dar Domnul si
noi —ascultadndu-L: mergeti si
invdatati- avem dreptul si datoria de a
vorbi despre Dumnezeu, despre
aceasta mare tema umanad, pentru ca
dorinta de Dumnezeu este lucrul cel



mai profund care izvoraste in inima
omului.

Sfanta Maria, Regina apostolorum,
regina tuturor celor care tanjesc sa
faca cunoscuta iubirea Fiului tau: tu,
care intelegi atat de bine mizeriile
noastre, cere iertare pentru viata
noastra: pentru ceea ce in noi ar fi
putut fi foc si a fost cenusa; pentru
lumina care a incetat sa mai
strdluceasca, pentru sarea care a
devenit fara gust. Nascatoare de
Dumnezeu, atotputernica rugatoare:
adu-ne, cu iertarea, puterea de a trai
cu adevarat in speranta si iubire, ca
sa putem duce si celorlalti credinta
in Cristos.

O singura reteta: sfintenia
personala

Cel mai bun mod de a nu pierde
niciodata indrdzneala apostolica,
foamea efectiva de a sluji pe toti
oamenii, nu este alta decat plinatatea
vietii de credinta, speranta si iubire;



intr-un cuvant, sfintenia. Nu gasesc
alta reteta decat aceasta: sfintenia
personala.

Astazi, in unire cu Intreaga Biserica,
sarbatorim triumful Mamei, Fiicei si
Sotiei lui Dumnezeu. Si cum ne-am
bucurat la sarbatoarea Pastelui de
invierea Domnului la trei zile dupa
moartea Sa, acum ne simtim
bucurosi pentru ca Maria, dupa ce L-
a Insotit pe Isus de la Betleem pana la
Cruce, este impreuna cu El in trup si
suflet, bucurdndu-se de slava pentru
toata vesnicia. Aceasta este tainica
economie divina: Doamna Noastra,
facuta partasa pe deplin la lucrarea
mantuirii noastre, trebuia sa urmeze
pasii Fiului ei: saracia din Betleem,
viata ascunsa a muncii obisnuite din
Nazaret, manifestarea divinitatii in
Cana Galileii, chinurile Patimii si
Jertfa divina a Crucii, fericirea
vesnica a Paradisului.



Toate acestea ne afecteaza in mod
direct, pentru ca acest itinerar
supranatural trebuie sa fie si drumul
nostru. Maria ne arata ca aceasta
cale este posibila, ca este sigura. Ea
ne-a precedat pe calea imitarii lui
Cristos, iar glorificarea Mamei
noastre este speranta ferma a
propriei noastre mantuiri; de aceea o
numim spes nostra si causa nostrae
laetitiae, speranta noastra si pricina
fericirii noastre.

Nu putem abandona niciodata
increderea de a deveni sfinti, de a
accepta invitatiile lui Dumnezeu, de
a starui pana la sfarsit. Dumnezeu,
care a inceput in noi lucrarea de
sfintire, o va duce la indeplinire. Caci
daca Dumnezeu este de partea
noastrd, cine este impotriva noastra?
El, care nu L-a crutat pe propriul Sau
Fiu, ba chiar L-a dat la moarte pentru
noi toti, cum nu ne va ddrui toate
impreunda cu EL.



In aceastd sirbatoare, totul invita la
bucurie. Speranta ferma in sfintirea
noastra personala este un dar de la
Dumnezeu; dar omul nu poate
ramane pasiv. Aduceti-va aminte de
cuvintele lui Cristos: dacd cineva vrea
sa vind dupd Mine, sd renunte la sine,
sa-stia crucea in fiecare zi si sa Ma
urmeze. il vedeti? Crucea in fiecare zi.
Nulla dies sine cruce!, nicio zi fara
Cruce: nicio zi in care sa nu purtam
crucea Domnului, in care sa nu
acceptam jugul Lui. Din acest motiv,
am vrut sa va reamintesc ca bucuria
invierii este o consecinta a durerii
Crucii.

Nu va temeti, asadar, pentru ca
Domnul insusi ne-a spus: veniti la
Mine, toti cei osteniti si impovdrati si
Eu vd voi da odihna! Luati asupra
voastra jugul Meu si invatati de la
Mine cd sunt bland si umil cu inima si
veti gasi odihnd pentru sufletele
voastre! Caci jugul Meu este placut si
povara Mea este usoard. Veniti —



spune Sfantul Ioan Gura de Aur-, nu
ca sa dati socoteald, ci ca sa fiti
eliberati de pdcatele voastre; veniti,
pentru cd Eu nu am nevoie de slava pe
care Mi-o puteti procura: Eu am
nevoie de mantuirea voastrd... Nu vd
temeti cand auziti vorbind de jug, caci
este suav; nu vd temeti dacd vorbesc
despre povard, cdci este usoard.

Calea sfintirii noastre personale
trece, in fiecare zi, prin Cruce:
aceasta cale nu este nefericita,
pentru ca insusi Cristos ne ajuta si cu
El nu este loc de tristete. In laetitia,
nulla dies sine cruce!, imi place sa
repet; cu sufletul plin de bucurie, nici
o zi fara Cruce.

Bucuria crestina

Sa reluam inca o data tema pe care
ne-o propune Biserica: Maria a fost
indltata la ceruri cu trupul si cu
sufletul, ingerii se bucura! Ma
gandesc si la bucuria Sfantului Iosif,
Sotul ei cel mai cast, care o astepta in



paradis. Dar sa ne intoarcem pe
pamant. Credinta ne confirma ca aici
jos, in viata prezenta, suntem intr-un
timp de pelerinaj, de calatorie; nu
vor lipsi sacrificiile, durerea si
lipsurile. Cu toate acestea, bucuria
trebuie sa fie intotdeauna
contrapunctul drumului.

Slujiti Domnului cu bucurie: nu exista
un alt mod de a-I sluji. Dumnezeu il
iubeste pe cel care da cu bucurie, pe
cel care se daruieste pe sine in
intregime intr-o jertfa de bunavoie,
pentru ca nu exista niciun motiv care
sa justifice lipsa de mangaiere.

Poate veti putea crede ca acest
optimism pare excesiv, pentru ca toti
oamenii Isi cunosc neajunsurile si
esecurile, experimenteaza suferinta,
oboseala, ingratitudinea, poate ura.
Crestinii, dacad suntem egali cu toti
ceilalti, cum putem fi scutiti de aceste
constante ale conditiei umane?



Ar fi naiv sa negdm prezenta
repetata a durerii si a descurajarii, a
tristetii si a singuratatii, de-a lungul
pelerinajului nostru pe acest pamant.
Prin credinta am invatat cu
certitudine ca toate acestea nu sunt
produsul intdmplarii, ca destinul
fapturii nu este acela de a se indrepta
spre anihilarea dorintelor sale de
fericire. Credinta ne invata ca totul
are un sens divin, pentru ca face
parte din insusi miezul chemarii care
ne duce la casa Tatalui. Aceasta
intelegere supranaturala a existentei
pamantesti a crestinului nu
simplificd complexitatea umana; dar
il asigura pe om ca aceasta
complexitate poate fi strabatuta de
nervul iubirii lui Dumnezeu, de
cablul, puternic si indestructibil, care
leaga viata de pe pamant cu viata
definitiva in Patria cereasca.

Sarbitoarea Indltarii Maicii
Domnului ne propune realitatea
acestei sperante pline de bucurie.



Suntem inca pelerini, dar Mama
noastra ne-a precedat si ne arata deja
capatul drumului: ea ne repeta ca se
poate ajunge si ca, daca suntem
fideli, vom ajunge. Pentru ca Sfanta
Fecioara nu este doar exemplul
nostru: ea este ajutorul crestinilor. Si
ca raspuns la cererea noastra -
Monstra te esse Matrem— nu stie si
nici nu vrea sa refuze sa-si
ingrijeasca copiii cu dragoste
materna.

Bucuria este un bine crestinesc. Ea se
ascunde doar prin jignirea adusa lui
Dumnezeu: pentru ca pacatul este un
produs al egoismului, iar egoismul
este cauza tristetii. Chiar si atunci,
acea bucurie ramane in jarul
sufletului, pentru ca stim ca
Dumnezeu si Mama Sa nu-i uita
niciodata pe oameni. Daca ne caim,
daca din inima noastra izvoraste un
act de durere, daca ne curatim in
sfantul sacrament al Pocdinteli,
Dumnezeu vine in intdmpinarea



noastra si ne iarta; iar tristetea
dispare: trebuia sa ne bucurdm si s
ne veselim, pentru ca acest frate al tau
era mort, si a revenit la viatd, era
pierdut, si a fost gasit!.

Aceste cuvinte redau finalul maret al
parabolei fiului risipitor, pe care nu
ne vom obosi sa-1 meditam: iatd,
Tatdl vine in intampinarea ta; El se va
apleca peste spatele tau, iti va da un
sdrut care este semn de iubire si
tandrete; va face sd ti se dea un
costum, un inel, pantofi. Incd te temi
de o mustrare, iar EL iti redd
demnitatea; te temi de o pedeapsa, iar
El te sarutd; ti-e fricd de un cuvant
supdrat si iti pregdteste un banchet.

Dragostea lui Dumnezeu este de
nepatruns. Daca procedeaza astfel
fata de cel care L-a jignit, ce va face
pentru a o cinsti pe Mama Sa,
imaculata, Virgo fidelis, Preasfanta
Fecioara, mereu fidela?



Daca iubirea lui Dumnezeu se arata a
fi atat de mare atunci cand
capacitatea inimii umane —-adesea
tradatoare— este atat de mica, ce
trebuie sa se intdmple in Inima
Mariei, care nu a pus niciodata cel
mai mic obstacol in calea Vointei lui
Dumnezeu?

Vedeti cum liturgia sarbatorii face sa
rasune ecoul imposibilitatii de a
intelege milostivirea Domnului cu
rationamentul omenesc; in loc sa
explice, canta; raneste imaginatia,
pentru ca fiecare sa-si puna
entuziasmul in lauda. Caci toti vom
ramane muti: si s-a ardtat in cer un
semn mare: o Femeie imbrdcata in
soare; ea avea luna sub picioarele ei,
iar pe cap o coroand de doudsprezece
stele. Regele ravneste frumusetea ta.
Toatd abundenta fiicei regelui se vede
cand intra imbrdcatd in haine brodate
cu aur.



Liturgia se va incheia cu niste
cuvinte ale Mariei, in care cea mai
mare umilinta se imbina cu cea mai
mare slava: toate popoarele md vor
numi fericitd, cdci mi-a facut lucruri
mari Cel Atotputernic.

Cor Mariae Dulcissimum, iter para
totum; Dulce Inima a Mariei, da
putere si siguranta calatoriei noastre
pe pamant: fii tu insati drumul
nostru, pentru ca tu cunosti calea si
scurtatura sigura care duc, prin
iubirea ta, la iubirea lui Isus Cristos.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-
fecioara-pricina-bucuriei-noastre/
(09.02.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-fecioara-pricina-bucuriei-noastre/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sfanta-fecioara-pricina-bucuriei-noastre/

	Sfânta Fecioară, pricina bucuriei noastre

