
opusdei.org

Scrisoarea
Prelatului (16
februarie 2023)

În aceste rânduri, Monseniorul
Fernando Ocáriz ne invită să
reflectăm despre unele dintre
atitudinile și manifestările prin
care se exprimă fraternitatea.

16.02.2023

Descarcă scrisoarea în format
digital

ePub ► Scrisoarea Prelatului (16
februarie 2023)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230217180938934778.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230217180938934778.epub


Mobi ► Scrisoarea Prelatului (16
februarie 2023)

PDF ► Scrisoarea Prelatului (16
februarie 2023)

https://soundcloud.com/opusdei...

Dragii mei, fie ca Isus să vegheze
asupra fiicelor și fiilor mei!

1. Prin această scrisoare, doresc să vă
invit să considerați împreună cu
mine câteva aspecte cuprinse în
acele cuvinte ale Domnului, atât de
des meditate: „Aceasta este porunca
mea: să vă iubiți unii pe alții cum v-
am iubit eu” (In 15,12).

Isus ne-a iubit până la capăt, până la
punctul de a-și da viața pentru
fiecare dintre noi. Noi știm acest
lucru și vrem să credem cu o
credință mai vie și mai operativă, pe

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230217180957066986.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230217180957066986.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230215214903153080.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%20despre%20fraternitate%20-%20Manuel20230215214903153080.pdf
https://soundcloud.com/opusdei/carta-fraterrnidad-fernando-ocariz


care i-o cerem, ca și apostolii:
„Mărește-ne credința” (Lc 17,5). În
acest fel, vom putea spune cu Sfântul
Ioan, pe deplin convinși: „Am
cunoscut și am crezut iubirea pe care
Dumnezeu o are pentru noi” (1In
4,16).

„Dumnezeu este iubire” (1In 4,8) și
ne cheamă la iubire: „Aceasta este
vocația noastră cea mai înaltă,
vocația noastră prin excelență; și la
aceasta se unește și bucuria
speranței creștine. Cine iubește are
bucuria nădejdii, de a ajunge la
întâlnirea cu marea iubire care este
Domnul” [1].

Iubirea noastră pentru Dumnezeu –
caritatea supranaturală – este o
corespondență a acelei iubiri divine
pentru fiecare dintre noi, pe care
Domnul însuși o pune ca model și
orizont pentru iubirea noastră față
de ceilalți. Iubirea pentru Dumnezeu
și iubirea pentru ceilalți sunt atât de



strâns legate încât, „în orice act de
fraternitate, capul și inima adesea nu
pot distinge dacă este vorba de
slujirea lui Dumnezeu sau de slujirea
fraților noștri: pentru că, în cel de-al
doilea caz, ceea ce facem este de
două ori slujirea lui Dumnezeu” [2].

2. Atât de hotărâtoare este iubirea
pentru ceilalți în viața noastră, încât
"știm că am trecut de la moarte la
viață, pentru că iubim pe frații
noștri" (1In 3,14). Caritatea se
dezvoltă în nenumărate feluri și se
extinde la întreaga lume. Nimeni nu
poate fi indiferent față de noi, pentru
că „fiecare dintre noi este rodul unui
gând al lui Dumnezeu. Fiecare dintre
noi este dorit, fiecare dintre noi este
iubit, fiecare dintre noi este necesar” 
[3].

În aceste rânduri, aș dori să
reflectăm asupra unor atitudini și
manifestări de o relevanță deosebită
în care se exprimă fraternitatea. Într-



un anumit sens, ele sunt rezumate în
aceste cuvinte ale Sfântului
Josemaría: „Cu câtă insistență a
predicat Sfântul Apostol Ioan 
mandatum novum: «Iubiți-vă unii pe
alții, iubiți-vă unii pe alții». M-aș
pune în genunchi, fără să fac o
comedie, îmi strigă inima, pentru a
vă cere, din iubirea lui Dumnezeu, să
vă iubiți unii pe alții, să vă ajutați
unii pe alții, să vă țineți de mână, să
știți să vă iertați unii pe alții” [4].

Amploarea înțelegerii

3. Cuvântul înțelegere, în contextul
relațiilor personale, ar putea uneori
să evoce doar unul dintre aspectele
sale: acela de a nu fi surprins de
greșelile și neajunsurile celorlalți,
dar în acest caz nu s-ar înțelege pe
deplin sensul acelui gând din cartea 
Drum: „Caritatea constă mai mult în
«a înțelege» decât în «a da»” [5].

Înțelegerea care este rodul carității,
al iubirii, "înțelege": ea "vede", în



primul rând, nu defectele sau
greșelile, ci virtuțile și calitățile
celorlalți. Îmi amintesc o meditație
predicată de Don Javier pe 26 august
1999, în timpul unui curs de vară la
Olbeira (o casă de reculegeri din
Galicia, Spania): ne-a îndemnat cu
putere și afecțiune „să nu vedem
oamenii prin defectele lor, ci prin
virtuțile lor”. Iubirea ne face să
vedem, cu bucurie, partea pozitivă
din ceilalți. „Ar trebui să ne bucurăm
de prosperitatea aproapelui nostru
ca și de a noastră” [6]; aceasta este
opusul vederii celorlalți cu acel păcat
întunecat care este invidia, în sensul
său de tristețe pentru binele altora.

Pe de altă parte, fiecare persoană
valorează întotdeauna mai mult
decât ceea ce suntem capabili să
vedem cu cunoștințele noastre
obișnuite. Într-un anumit sens, este
ceea ce citim deseori în Scriptură,
când Scrisoarea către Evrei ne
îndeamnă să nu uităm ospitalitatea:



datorită ospitalității, „unii au găzduit
îngeri fără să știe” (Evr 13,2).

4. Înțelegerea care izvorăște din
iubire ne permite, de asemenea, să
vedem greșelile și defectele celorlalți:
înțelegem persoana, atât în mod
pozitiv, cât și negativ. Și putem fi
siguri – iubirea vede acest lucru
pentru că este atât de înțeleaptă – că
partea pozitivă este cu mult
superioară celei negative. În orice
caz, negativul nu este un motiv de
separare, ci de rugăciune și ajutor;
eventual, de mai multă afecțiune; și,
dacă este necesar, de corectare
fraternă.

În multe feluri, Părintele nostru a
insistat asupra acestei manifestări
uneori eroice a carității: „Practicați
corectarea fraternă, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore (Nm
27,17), pentru ca această Familie
supranaturală, care este Lucrarea lui
Dumnezeu, să nu apară ca un grup



de oi fără păstor. Întotdeauna am
învățat, fiicele și fiii mei, că în
Lucrare fiecare trebuie să fie și
păstor și oaie” [7].

5. Suntem cu toții slabi și nu putem fi
surprinși dacă ne manifestăm o
reacție de supărare sau de
neînțelegere față de alte persoane.
Dar nu trebuie să acceptăm aceste
reacții justificându-le; ele sunt mai
degrabă momente pentru a cere
iertare Domnului și pentru a-L ruga
să ne sporească capacitatea de a iubi,
să ne dea mai multă înțelegere, care
este rodul iubirii. Și astfel, fără să ne
descurajăm din cauza slăbiciunii
noastre, vom cere ajutorul lui
Dumnezeu, pentru ca în cele din
urmă să-I putem spune, plini de
recunoștință: „Tu mi-ai lărgit
inima” (Ps 119,32).

Este important, de exemplu, să ne
luptăm să stăpânim și să atenuăm
nerăbdarea care poate apărea în



mod spontan în fața unor defecte
reale sau mai puțin reale ale
celorlalți (uneori, defectul poate fi
mai mult în ochii noștri). O astfel de
nerăbdare poate duce la o lipsă de
înțelegere și, prin urmare, la o lipsă
de caritate. Cuvintele străvechi ale
Sfântului Ciprian al Cartaginei sunt
puternice: „Caritatea este legătura
care unește frații, temelia păcii,
legătura care dă fermitate unității;
cea care este superioară speranței și
credinței, cea care întrece pomana și
martiriul; cea care va rămâne cu noi
pentru totdeauna în ceruri. Luați-i
răbdarea, însă, și va fi devastată” [8].

6. Înțelegerea, rod al iubirii fraterne,
ajută și la evitarea discriminării în
relațiile dintre unii și alții, care ar
putea apărea atunci când se constată
diferențe. În realitate, această
diversitate este adesea o bogăție de
caractere, sensibilități, interese etc.
Iată cum ne-o explică Părintele
nostru: „De asemenea, trebuie să



practicați în mod constant o
fraternitate care este mai presus de
orice simpatie sau antipatie naturală,
iubindu-vă unii pe alții ca adevărați
frați și surori, cu purtarea și
înțelegerea proprii celor care
formează o familie bine închegată” 
[9].

Pe lângă efortul de a-i iubi și de a-i
înțelege pe ceilalți, este de asemenea
important să le facem mai ușor să ne
iubească. În acest sens, vă
reamintesc ceea ce v-am scris deja:

„A câștiga în amabilitate, în bucurie,
în răbdare, în optimism, în delicatețe
și în toate virtuțile care fac viața
comună plăcută, toate acestea
contează mult pentru ca fiecare să se
simtă primit și să fie fericit” [10]. Astfel
se creează o atmosferă de
fraternitate, în care fiecare întărește
afecțiunea celuilalt și, împreună,
trăim acel spor însutit promis de



Domnul și ne îndreptăm spre viața
veșnică (cf. Mt 19,29).

Comoara iertării

7. De asemenea, înțelegerea este
strâns legată de realitatea
extraordinar de importantă a
iertării: a cere iertare și a ierta. În
aprilie 1974, Părintele nostru ne-a
spus că „cel mai divin lucru în viața
noastră de creștini, de copii ai lui
Dumnezeu în Opus Dei, este să-i
iertăm pe cei care ne-au rănit”. Și
apoi a adăugat, cu mare simplitate:
„Nu am avut nevoie să învăț să iert,
pentru că Domnul m-a învățat să
iubesc”. Dintre numeroasele
consecințe și manifestări ale filiației
divine, poate că nu ne-am fi gândit în
mod spontan la iertare în primul
rând. Cu toate acestea, înțelegem că a
fi copii ai lui Dumnezeu înseamnă a
fi Cristos, a ne identifica cu El. Iar
Cristos a venit în această lume, Fiul
veșnic S-a făcut Om, tocmai pentru a



ierta. Prin urmare, putem considera
că „nimic nu ne face mai
asemănători cu Dumnezeu decât să
fim gata să iertăm” [11].

Cât de des ne rugăm și medităm la
Rugăciunea Tatăl Nostru! Iertarea
celorlalți este atât de decisivă încât
este o condiție pentru ca Dumnezeu
să ne ierte. Ce bine este să Îl rugăm
pe Domnul să ne învețe să iertăm, cu
adevărat și mereu. Mai mult decât
atât, să avem sfânta îndrăzneală de
a-i cere ca, asemenea Părintelui
nostru, să ajungem să-i iubim pe
ceilalți atât de mult încât să nu avem
nevoie să învățăm să iertăm [12]. Ar fi
minunat dacă ne-am putea dori să
ajungem la un punct în care să iubim
atât de mult încât să nu ne simțim
niciodată jigniți.

8. La fel de important ca și
înțelegerea și iertarea este să înveți
să ceri iertare, chiar și în conflictele
mici sau cotidiene. Un gest sincer de



a cere iertare este adesea singura
modalitate de a restabili armonia în
relații, chiar dacă credem – mai mult
sau mai puțin pe bună dreptate – că
noi am fost partea cea mai ofensată.
Nu o justiție strictă, fără mai mult,
bazată pe calcule teoretice, l-a
determinat pe Fiul lui Dumnezeu să
ceară iertare Tatălui său în numele
nostru, ci o iubire gratuită, care ia în
considerare doar ceea ce poate face
pentru alții.

Fiicele și fiii mei, să nu ne gândim că
este foarte frumos, dar prea mult
pentru micimea noastră. Bineînțeles,
obiectivul este foarte înalt. Cu toate
acestea, cu harul lui Dumnezeu ne
putem apropia de el puțin câte puțin,
dacă nu încetăm să facem un efort
spiritual din partea noastră – un
răspuns de iubire la Iubire – care se
reînnoiește în fiecare zi.

Spirit de slujire



9. Cea mai mare ambiție a copiilor lui
Dumnezeu din Opus Dei (...) trebuie
să fie întotdeauna aceea de a sluji [13].
Înțelegem bine această insistență a
Sfântului Josemaría atunci când
citim și medităm cuvintele
Domnului: „Fiul Omului nu a venit ca
să I se slujească, ci ca să
slujească” (Mc 10,45); „Eu sunt în
mijlocul vostru ca unul care
slujește” (Lc 22,27).

Spiritul de slujire este o expresie a
iubirii, a afecțiunii de a simți nevoile
celorlalți ca fiind ale noastre. Cât de
puternic ne-a explicat-o Părintele
nostru: „Nu mă deranjează să o repet
de multe ori. Toți oamenii au nevoie
de iubire, iar noi avem nevoie de ea
și în cadrul Lucrării. Străduiți-vă ca,
fără sentimentalisme, afecțiunea
voastră pentru frații și surorile
voastre să crească mereu. Tot ce vine
de la un alt fiu al meu trebuie să fie –
cu adevărat! – foarte al nostru: în



ziua în care am trăi ca străini sau ca
indiferenți, am ucis Opus Dei” [14].

Am putea trăi, fără să vrem, ca niște
străini sau ca niște indiferenți, dacă
ne suprasolicităm în activități care,
de fapt, ne împiedică să ne
cunoaștem unii pe alții, să
interacționăm unii cu alții, să ne
interesăm în mod pozitiv de ceilalți.
Fiicele și fiii mei, îmi vin în minte și
în inimă acele cuvinte pe care
Sfântul Josemaría obișnuia să ni le
spună cu toată puterea sufletului
său: „Să vă iubiți!”

10. Vrem să-i slujim pe ceilalți, știind
că astfel îl slujim pe Isus Cristos:
„Adevărat vă spun că tot ce ați făcut
unuia dintre acești frați ai mei mai
mici, mie mi-ați făcut” (Mt 25,40). Din
acest motiv, este bine ca fiecare
dintre noi să se gândească: „Numai
disponibilitatea mea de a-l ajuta pe
aproapele meu, de a-i arăta iubire,
mă face și pe mine sensibil în fața lui



Dumnezeu. Numai slujirea
aproapelui îmi deschide ochii la ceea
ce face Dumnezeu pentru mine și la
cât de mult mă iubește” [15].

Cu toții am experimentat că slujirea
celorlalți implică adesea un anumit
efort. „Să nu credeți (...) că este ușor
să faci din viață un serviciu. Este
necesar să transpunem în fapte
această dorință bună, pentru că
împărăția lui Dumnezeu nu constă în
cuvinte, ci în virtuți (1Cor 4,20), iar
practicarea ajutorului constant față
de ceilalți nu este posibilă fără
sacrificiu” [16]. Dar acest efort, făcut
din iubire, este întotdeauna o sursă
de bucurie; o bucurie care, pe de altă
parte, nu poate proveni din egoism.

Spiritul de slujire, în sfârșit, este o
expresie a iubirii fraterne, iar
„iubirea fraternă nu poate fi decât
gratuită, nu poate fi niciodată o plată
pentru ceea ce face altul sau un



avans pentru ceea ce așteptăm să
facă el” [17].

Semănători de pace și bucurie

11. O manifestare a spiritului de
slujire, care într-un fel le include pe
toate, este semănarea păcii și a
bucuriei. Deoarece putem oferi
această pace și bucurie doar dacă le
avem, iar ambele sunt un dar de la
Dumnezeu, cea mai bună modalitate
de a crește în ele este să ne ocupăm
cu delicatețe de momentele noastre
de intimitate cu Dumnezeu:
sacramentele și rugăciunea
personală.

În viața fiecărei persoane nu lipsesc,
cu o frecvență mai mare sau mai
mică, cu o intensitate mai mare sau
mai mică, durerile și suferințele care
tind să producă diverse sentimente
de neliniște și tristețe. Sunt stări de
spirit care se pot strecura în sufletele
noastre și pe care le putem și trebuie
să le depășim, recăpătând bucuria



prin credința în iubirea pe care
Dumnezeu o are astăzi și acum
pentru fiecare dintre noi (cf. 1In
4,16).

Trebuie să ne înrădăcinăm bucuria,
nu în noi înșine, ci în Domnul. În
acest fel, în ciuda tuturor greutăților,
putem avea puterea spiritului de a
uita mai mult de noi înșine și de a
transmite altora bucuria care vine de
la Dumnezeu. În acest sens, să citim
aceste cuvinte din cartea lui Neemia,
ca și cum ni s-ar adresa și nouă: „Nu
vă întristați, căci bucuria Domnului
este puterea voastră” (Ne 8,10).

12. În scrisorile pe care mi le scrieți,
îmi dați adesea vești despre situațiile
dificile prin care treceți. Aș vrea să
fiu foarte aproape de fiecare dintre
voi, să vă însoțesc în îngrijirea acelui
copil bolnav, a acelei mame care este
deja foarte limitată de vârstă sau în
situații care implică o suferință
deosebită. Încerc să port în inima



mea și în Liturghia mea zilnică tot
ceea ce este al vostru.

În aceste și în multe alte împrejurări,
să ne amintim că Domnul
binecuvântează cu crucea și că, așa
cum a afirmat Părintele nostru cu o
experiență abundentă, „iubirea
autentică aduce bucurie: o bucurie
care își are rădăcinile în forma de
cruce”[18]. În plus, în fraternitatea
bine trăită, nu suntem niciodată
singuri: toți împreună – cor unum et
anima una – purtăm dulcea povară a
crucii Domnului, cu certitudinea
interioară că, în cele din urmă, jugul
său este ușor și povara sa ușoară (cf.
Mt 11,30). În acest sens, am citit și am
meditat adesea, cu dorința sinceră de
a ni le însuși, aceste cuvinte ale
Sfântului Josemaría: „A te dărui în
slujirea sufletelor, uitând de tine
însuți, este atât de eficient încât
Dumnezeu îl răsplătește cu o
umilință plină de bucurie” [19].



Viața de familie

13. Marea majoritate dintre voi nu
locuiți într-un centru al Lucrării. Cu
toate acestea, așa cum scrie Părintele
nostru, „noi toți cei care aparținem
Opus Dei, copiii mei, formăm o
singură familie: motivul pentru care
constituim o singură familie nu se
bazează pe aspectul material al
traiului împreună sub același
acoperiș. Ca și primii creștini,
suntem cor unum et anima una (Fap
4,32) și nimeni în Lucrare nu poate
simți vreodată amărăciunea
indiferenței” [20].

Pentru ca marea majoritatea a celor
din Lucrare care nu locuiți în centre
– supranumerari și asociați – să
primiți și să contribuiți la căldura
căminului Opus Dei, este necesar ca
unii – numerarii – să construiască și
ei acest cămin în mod material în
sediile centrelor, la care participați
toți ceilalți, în funcție de situația



voastră. Desigur, sediile materiale
sunt foarte utile pentru a dispune de
mijloace de formare, pentru a găzdui
activități apostolice etc., deși știți că
toate aceste lucruri se fac și atunci
când nu există astfel de sedii, mai
ales în locurile unde lucrarea
apostolică este încă foarte incipientă.

Bineînțeles, uneori există situații
legate de muncă, sănătate, obligații
familiale etc., care fac recomandabil
sau chiar necesar ca unii numerari
să nu locuiți la sediul centrelor, fără
ca acest lucru să diminueze
responsabilitatea și dedicarea
voastră – diferită, dar reală – la
construirea căminului nostru.

14. Este normal ca în multe familii să
locuiască împreună persoane din
generații diferite (bunici, părinți,
copii) și cu caractere diferite, iar
familiile cu boli cronice mai mult sau
mai puțin grave sunt, de asemenea,
frecvente. Deși este adevărat că toate



acestea pot duce uneori la o
deteriorare a unității familiei, este de
asemenea adevărat că, de foarte
multe ori, aceste și alte dificultăți pot
apropia familiile, atunci când există
dragoste adevărată.

Fiicele și fiii mei, Lucrarea este o
familie foarte mare, în care există
oameni de vârste și personalități
diferite, dar și bolnavi. Slavă
Domnului, grija și afecțiunea cu care
încercăm să ne ocupăm de bolnavii
din Casă este o realitate
extraordinară.

15. În unele centre există situații care
pot fi mai dificile. Dacă uneori viața
de familie vă pare obositoare, căutați
cu sinceritate cauza acestei oboseli
pentru a o remedia: gândiți-vă dacă
se datorează doar lipsei de mijloace
materiale sau efortului firesc pe care
îl poate presupune dedicarea la
îngrijirea celorlalți; sau dacă se
datorează și unei răceli ale afecțiunii.



Dacă acesta din urmă este cazul, nu
vă surprindeți și nu vă descurajați;
vă îndemn să Îi cereți lui Dumnezeu,
cu simplitate și îndrăzneală, să vă
lărgească inima, să vă ajute să Îl
vedeți pe El în ceilalți, ca să vă
umpleți de bucurie, așa cum s-au
bucurat ucenicii când L-au văzut pe
Domnul înviat: „Ucenicii, când L-au
văzut pe Domnul, s-au bucurat” (In
20,20).

Pe de altă parte, uneori, în spatele
anumitor trăsături de caracter se
ascund suferințe care explică, poate,
acel mod de a fi sau de a acționa.
Dumnezeu ne cunoaște pe fiecare
dintre noi în profunzime, chiar și pe
cei care suferă, și ne privește pe toți
cu tandrețe. Să învățăm de la
Domnul să privim în acest fel, să
înțelegem pe toată lumea – încerc să
vă spun din nou – să ne punem în
locul celorlalți. „Câte temeri și câte
pericole poate risipi dragostea
adevărată dintre frați, care nu o



menționăm – pentru că ar fi ca o
profanare –, dar care strălucește în
fiecare detaliu! [21].

Să nu încetăm niciodată să-i
mulțumim Domnului pentru căminul
pe care ni l-a dăruit, cu o bogată
diversitate de caractere personale,
situații sociale și culturi. Și, în același
timp, să simțim responsabilitatea de
a menține în el un ton, o atmosferă
caracterizată și de „o delicatețe
extremă în relațiile noastre
reciproce” [22].

În Biserică și în lume

16. Grija pentru fraternitate este o
manifestare a faptului că Lucrarea,
ca parte a Bisericii, este familia lui
Dumnezeu. Dacă încercăm să ne
iubim unii pe alții, să ne înțelegem,
să ne iertăm, să ne slujim unii pe
alții, vom contribui în mod direct,
prin comuniunea sfinților, la
unitatea tuturor credincioșilor și a
întregii omeniri. Sfântul Josemaría



spunea că „principalul apostolat pe
care noi, creștinii, trebuie să îl
realizăm în lume, cea mai bună
mărturie a credinței, este să facem în
așa fel încât în interiorul Bisericii să
se respire climatul autenticei carități.
Când nu ne iubim cu adevărat, când
există atacuri, calomnii și certuri,
cine se va simți atras de cei care
susțin că predică vestea bună a
Evangheliei?” [23] Îl rog pe Domnul să
fim mereu instrumente de unitate în
casa noastră, în Lucrare, în Biserică
și în întreaga societate.

Grija față de fraternitate va aduce, de
asemenea, lumină și căldură în
lumea noastră, care este adesea în
întuneric sau suferă de frigul
indiferenței. Casele noastre – cele ale
asociaților, cele ale
supranumerarilor și centrele ale
Lucrării – trebuie să fie „luminoase și
vesele”. Case deschise, la care pot
participa mai multe persoane,
inclusiv cei care poate nu au parte de



căldura unui cămin. Mărturia unei
familii creștine care încearcă să fie
unită, astfel încât, chiar și cu
limitările personale, fiecare să fie
gata să ierte, să iubească, să
slujească, va fi un punct de referință
pentru mulți. Așa cum a fost, este și
va fi întotdeauna casa din Nazaret.
Să nu uităm ceea ce ne-a spus Sfântul
Josemaría: „Noi aparținem acelei
familii”.

Fraternitatea bine întruchipată este
un apostolat imediat: atâția oameni
vor vedea afecțiunea pe care ne-o
purtăm unii altora și vor putea
exclama, așa cum făceau primii
creștini, „vedeți cum se iubesc” [24];
vor fi atrași de această iubire
creștină, de acea „caritate care este o
anumită participare la iubirea
infinită care este Duhul Sfânt” [25].

***

17. Închei prin a reciti cu voi aceste
alte cuvinte ale Părintelui nostru:



„Inima, copiii mei, puneți-o pentru a
vă sluji unii pe alții. Când afecțiunea
trece prin Preasfânta Inimă a lui Isus
și Neprihănita Inimă a Mariei,
caritatea fraternă se exercită cu toată
puterea sa umană și divină. Ne
încurajează să purtăm greutatea, ne
ușurează povara, ne asigură bucuria
în luptă. Nu este ceva lipicios, ci ceva
care întărește aripile sufletului
pentru a se înălța mai sus; caritatea
fraternă, care nu caută propriul
interes (cf. 1Cor 13,5), permite să
zbori pentru a-l lăuda pe Domnul
într-un spirit de jertfă binevoitoare” 
[26].

Cu toată afecțiunea, vă
binecuvântează

Părintele vostru

Roma, 16 februarie 2023



[1]Francisc, Audiență, 15-III-2017.

[2] Sfântul Josemaría, Instrucțiune, 
mai 1935 - septembrie 1950, nr. 75. În
continuare, textele în care nu este
citat autorul sunt ale Sfântului
Josemaría.

[3]Benedict al XVI-lea, Omilie, 24-
IV-2005.

[4]Forja, nr. 454.

[5]Drum, nr. 463.

[6]Sfântul Gregorie Cel Mare, Homiliæ
in Evangelia, 5, 3: PL76, 1094 B.

[7]Scrisoarea 15, nr. 169.

[8]Sfântul Ciprian, De bono patientiæ,
nr. 15: PL 4, 631 C.

[9]Scrisoarea 30, nr. 28.

[10]Scrisoare pastorală, 1-XI-2019, nr.
9.



[11]Sfântul Ioan Gură de Aur, 
Comment.in Matthaeum, Omilie XIX,
nr. 7: PG 57, 283.

[12]Cf. Brazdă, nr. 804.

[13]Scrisoarea 15, nr. 38.

[14]AGP, bibliotecă, P01.

[15]Benedict al XVI-lea, Enc. Deus
caritas est, nr. 18.

[16]Scrisoarea8, nr. 4.

[17]Francisc, Enc. Laudato si’, nr. 228.

[18]Forja, nr. 28.

[19]Scrisoarea 2, nr. 15.

[20]Scrisoarea 11, nr. 23.

[21]Brazdă, nr. 767.

[22]Instrucție, 1-IV-1934, nr. 63.

[23]Prietenii lui Dumnezeu, nr. 226.



[24]Tertulian,Apologeticum, 39: PL 1,
471.

[25]Sfântul Toma din Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26]Scrisoarea 14-II-1974, nr. 23.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Orice difuzare publică, integrală sau
parțială, este interzisă fără
permisiunea expresă a titularului
drepturilor de autor).

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoarea-prelatului-6-februarie-2023/
(31.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-6-februarie-2023/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-6-februarie-2023/

	Scrisoarea Prelatului (16 februarie 2023)

