
opusdei.org

Scrisoarea
Prelatului (28
octombrie 2020)

În această nouă scrisoare
pastorală, Mons. Fernando
Ocáriz reflectă despre spiritul
Opus Dei și despre
caracteristicile dăruirii pentru
Lucrare a credincioșilor, în
funcție de diferitele împrejurări
personale.

22.12.2020

Dragii mei, fie ca Isus să îi aibă în
grijă pe fiii și fiicele mele!



1. Cu ocazia centenarului fondării
Lucrării lui Dumnezeu și gândindu-
mă la vasta panoramă apostolică pe
care Domnul ne-o pune în fața
ochilor, voiam să medităm în tihnă și
cu profunzime la unele învățăminte
ale Sfântului Josemaría despre felul
în care se concretizează pentru
fiecare dintre noi, bărbați și femei,
vocația universală creștină către
sfințenie. Încă de la început,
Părintele nostru a înțeles că
universalitatea chemării însemna
posibilitatea primirii depline a iubirii
pentru Dumnezeu și pentru ceilalți,
în mijlocul lumii; în lumea noastră
reală, cu luminile și cu umbrele sale.

I. Darul vocației

Un har suveran

2. Dumnezeu îi alege și îi cheamă pe
toți: «Ne-a ales în El, ca să fim sfinţi şi
neprihăniţi înaintea lui, în dragostea
Lui» (Ef. 1.4.). Conștiința și
responsabilitatea în fața acestui dar,



menținute prin tinerețea sufletului,
ne vor determina să colaborăm
pentru sfințirea lumii. În comuniune
cu toți cei din Biserică, să încercăm
să răspundem cu generozitate la
determinarea acelei vocații creștine,
pentru fiecare dintre noi din Opus
Dei.

Să vedem măreția acestei chemări,
care ne completează pe deplin
mersul prin această lume cu sensul
eternității, în ciuda limitărilor și
erorilor noastre, ca și a dificultăților
pe care le întîlnim pe drum: «în
ciuda tuturor necazurilor», așa cum
obișnuia să spună Părintele nostru.

Sfântul Josemaría vorbea despre
harul suveran al vocației. Nu este
vorba despre ceva de moment, ci de
un har permanent: «Este o nouă
viziune asupra vieții (…), ca și cum s-
ar aprinde o lumină înlăuntrul
nostru –, și este, în același timp, un
impuls tainic, o forță vitală, care ne



copleșește» [1]. În puține cuvinte,
este vorba despre un har care ne
îmbrățișează în întregime viața și
care se manifestă ca o lumină și ca o
tărie. Lumină care ne face să vedem
drumul, ceea ce vrea Dumnezeu de
la noi; și tărie, ca să fim capabili să
răspundem la chemare, să spunem
„da” și să continuăm pe acel drum.

Într-una dintre scrisorile sale,
Părintele nostru scrie că «în vocație
intervine doar harul lui Dumnezeu –
care este cauza proprie – și
generozitatea celui interesat,
impulsionat de acest har» [2].
Domnul întotdeauna vrea ca
libertatea noastră – împreună cu
harul, care nu ne lipsește de
libertate, ci o perfecționează – să
joace un rol decisiv în a da răspunsul
și, prin urmare, în configurarea
însăși a vocației. O libertate care ține
cont, pentru un discernământ
prealabil, și de lumina sfaturilor din



partea acelora care pot și au obligația
să le-o dea.

Același spirit

3. Toți cei din Lucrare – fiecare în
împrejurările lor personale – avem
aceeași vocație: chemarea de a fi și
de a face Opus Dei cu același spirit,
cu aceeași misiune apostolică, cu
aceleași mijloace.

Toți avem același spirit, care ne
impulsionează să sfințim viața
obișnuită și, într-un fel anume,
munca. «Nu există pe pământ o
muncă omenească nobilă care să nu
se poată îndumnezei. Nu există nici o
muncă pe care să nu trebuiască să o
sfințim și să o facem să fie
sfințitoare» [3]. Acest spirit ne duce
la căutarea uniunii cu Dumnezeu
prin tot ceea ce înfruntăm în fiecare
moment al vieții noastre. De aceea,
sfințirea muncii este ca stâlpul în
jurul căruia se sprijină, căutarea
sfințirii noastre, a identificării cu



Isus Cristos, corespunzând astfel
harului.

Aceasta poartă cu sine o viziune
pozitivă a realităților pământești,
care sunt cele pe care Dumnezeu ni
le-a dat. Iubim această lume, fără să
ignorăm ceea ce i se opune binelui
(conf. I In 2,15). Neliniștile ei sunt și
ale noastre și, dacă bucuriile sale, în
mod normal, ne ușurează
posibilitatea de a o iubi, tristețile ei
trebuie să ne ducă la a o iubi încă și
mai mult. Câtă consolare și ce simț al
responsabilității trezesc aceste
cuvinte ale Sfântului Paul: «toate
sunt ale voastre, iar voi sunteţi ai lui
Cristos, iar Cristos al lui
Dumnezeu» (I Cor 3, 23).

Și dacă sfințirea muncii este ca 
stâlpul de sprijin al sfințirii noastre,
sensul filiației divine este baza.
Filiație care este, prin harul sfințitor, 
introducerea noastră în viața divină a
Sfintei Treimi, precum fii ai Tatălui



în Fiul, prin Duhul Sfânt. «Prin harul
botezului am fost constituiți ca fii ai
lui Dumnezeu. O dată cu această
liberă decizie divină, demnitatea
naturală a omului s-a înălțat în mod
incomparabil: și dacă păcatul a
distrus acea minunăție, mântuirea a
reconstruit-o într-un fel admirabil,
călăuzindu-ne la o participare încă și
mai strânsă spre filiația divină a
Cuvântului» [4].

Ca bază, filiația divină dă formă
întregii noastre vieți: ne conduce
spre a ne ruga, cu încrederea copiilor
lui Dumnezeu, să ne implicăm în
viață cu ușurința copiilor lui
Dumnezeu, să ne gândim și să
decidem cu libertatea copiilor lui
Dumnezeu, să înfruntăm durerea și
suferința, cu seninătatea copiilor lui
Dumnezeu, să apreciem lucrurile
frumoase, așa cum o face un fiu al lui
Dumnezeu. În definitiv, filiația
divină «este prezentă în toate
gândurile, în toate dorințele, în toate



simțămintele» [5]. Și se răspândește
în mod necesar întru fraternitate.
«Însuşi Duhul dă mărturie duhului
nostru că suntem fii ai lui
Dumnezeu» (Rom 8, 16). Această
mărturie reprezintă în noi iubirea
filială pentru Dumnezeu [6] care
aduce cu ea iubirea fraternă. «Alții
beau din alte fântâni. Pentru noi,
acest izvor de demnitate umană și de
fraternitate se află în Evanghelia lui
Isus Cristos» [7].

În fine, centru și rădăcină a vieții
noastre spirituale este Sacrificiul
Euharistic. Este rădăcina, în mod
obiectiv, «pentru că se împlinește
opera răscumpărării noastre ori de
câte ori se celebrează pe altar jertfa
crucii, în care „Cristos, Paștele
nostru, a fost jertfit” (I Cor 5, 7)» [8].

Dar ideea ca, în mod subiectiv, viața
să fie realmente centrată pe
Euharistie depinde și de răspunsul
personal față de har: «Luptă-te



pentru ca sfânta Jertfă de pe altar să
devină centrul și izvorul vieții tale
lăuntrice; și ziua ta întreagă va fi o
preamărire adusă lui Dumnezeu
(prelungire a Liturghiei ascultate,
pregătire pentru cea următoare), cult
ce se va manifesta prin rugăciuni,
prin vizitarea Sfântului Sacrament,
prin oferirea muncii tale de zi cu zi și
a vieții tale de familie» [9].

Din centrul euharistic al vieții
creștine iese și dezvoltarea și
eficacitatea misiunii apostolice.
«Dacă centrul gândurilor și
speranțelor tale este Tabernacolul,
fiul meu, cât de numeroase vor fi
roadele de sfințenie și de apostolat
pe care le vei culege!» [10].

Aceeași misiune apostolică

4. Avem aceeași misiune apostolică:
cu toții suntem chemați să ne sfințim
și să colaborăm în îndeplinirea
misiunii Bisericii pentru
transformarea creștină a lumii; în



cazul nostru, trăind în spiritul
specific al Opus Dei. Misiunea
specifică a Lucrării poate să fie
înțeleasă în mod adecvat, doar în
cadrul marii misiuni a Bisericii, prin
care «cu toţii suntem chemaţi să
oferim altora mărturia explicită a
iubirii mântuitoare a Domnului,
care, dincolo de imperfecţiunile
noastre, ne oferă apropierea sa,
cuvântul său, puterea sa şi dă sens
vieţii noastre» [11].

Doar în Biserică, Trupul mistic al lui
Cristos, primim tăria pentru a sluji în
mod roditor lumea din timpul
nostru. De accea, chiar și cu
limitările noastre, împărtășim
dorințele, preocupările și suferințele
Bisericii, din fiecare epocă și din
fiecare loc. Fiecare dintre noi, femei
și bărbați, putem avea acea atitudine
a Sfântului Paul: „Cine este slab şi eu
să nu fiu slab? Cine este scandalizat
şi eu să nu mă aprind?” (2 Cor 11,
29).



5. Misiunea apostolică nu se
limitează la anumite activități,
pentru că prin iubirea față de Isus
Cristos putem transforma toate în
slujbă creștină pentru ceilalți.
Fiecare dintre noi realizează în
întregime misiunea Lucrării prin
propia sa viață: în familie, la locul
său de muncă, în societatea în care
trăiește, printre prietenii și
cunoscuții săi. De aceea, se înțelege
insistența Sfântului Josemaría,
pentru ca în Lucrare să capete
întotdeauna «o importanță
primordială și fundamentală
spontaneitatea apostolică a
persoanei, libera și responsabila sa
inițiativă, ghidată prin acțiunea
Duhului și nu structurile de
organizare» [12]. Și, din acest motiv,
apostolatul principal în Lucrare este
cel al prieteniei și încrederii, realizat
în mod personal de fiecare dintre
noi, femei și bărbați.



În lumina a toate acestea, se înțelege
mai bine în ce sens «toate inițiativele
apostolice și instrumentele pentru a
le pune în mișcare, sunt onus et
honor, sunt sarcină și onoare pentru
toți: membri numerari, asociați și
supranumerari, dar și pentru
colaboratori» [13]. Misiunea
apostolică o realizăm, prin
comuniunea sfinților, toți împreună
în toate părțile. Astfel, făcând
referire la toți cei din Biserică,
Sfântul Josemaría amintește faptul
că, «dacă punem mijloacele, atunci
vom deveni sarea, lumina și aluatul
pentru lume: vom fi alinarea lui
Dumnezeu» [14].

Aceleași mijloace

6. Pentru a ne duce la capăt
misiunea, Cristos este calea. Și ca să
Îl urmăm ca discipoli și apostoli, toți
cei din Opus Dei avem aceleași
mijloace: aceleași norme și obiceiuri
de viață creștină și aceleași mijloace



de formare spirituală și doctrinală.
În funcție de circumstanțele
personale, acestea se pun în practică,
într-un fel sau altul, dar structura de
ansamblu este întotdeauna, în mod
substanțial, aceeași.

Este convenabil să nu se piardă din
vedere faptul că este vorba despre
mijloace – și nu despre scopuri – care
conduc, prin harul lui Dumnezeu, la
sporirea în viața contemplativă, în
mijlocul strădaniilor omenești,
hrăniți de supraabundența Vieții
întru Cristos, care ne oferă Sfintele
Taine și, în mod special, Sfânta
Euharistie.

Practicile de pietate sunt parte a unui
dialog de iubire, care cuprinde
întreaga noastră viață și care ne
conduc spre o întâlnire personală cu
Isus Cristos. Sunt momente în care
Dumnezeu ne așteaptă și, totodată,
speră să își împartă viața cu a
noastră. Efortul de a le împlini ne



eliberează, căci «sfințenia are
flexibilitatea pe care o au mușchii
sprinteni (...). Sfințenia nu are
rigiditatea cartonului: știe să surâdă,
să cedeze, să aștepte. Ea este viață:
viața supranaturală» [15].

În acest fel, având încredere în
milostivirea lui Dumnezeu, vom
încerca să trăim căutând mereu
perfecțiunea carității, după duhul pe
care ni l-a dat Dumnezeu. A fi sfânt
nu înseamnă să faci tot mai multe
lucruri sau să îndeplinești anumite
standarde de performanță pe care ni
le impunem ca sarcină. Drumul spre
sfințenie, așa cum ni-l explică Sfântul
Paul, constă în a răspunde acțiunii
Sfântului Duh, până ce Cristos să fie
format în noi (cf. Gal 4, 19).

Unitate și diversitate

7. Părintele nostru vedea activitatea
Lucrării ca pe o singură țesătură,
compusă din diferite moduri de a trăi
aceeași vocație. De aceea, el insista



ca în Lucrare să nu existe diferite
clase, nici membri de prima sau de a
doua categorie; nici diferite
modalități în care să se trăiască
vocația ca urmare a tipului de muncă
profesională pe care o desfășoară
fiecare. Ca în oricare realitate care
are caracter supranatural, esențialul
– care nu poate fi judecat pe acest
pământ – este răspunsul față de
iubirea lui Dumnezeu.

Sfântul Josemaría exprima această
unitate de vocație, spunând că a
noastră «este o singură vocație
divină, un singur fenomen spiritual,
care se adaptează, cu flexibilitate,
condițiilor personale ale fiecărui
individ și propriei lui stări de viață.
Identitatea de vocație comportă o
egalitate de dedicare, în ciuda
limitelor naturale pe care le impun
aceste condiții diverse» [16].

Așa cum este firesc, unitatea și
diversitatea din Lucrare îi include pe



bărbați și femei: este unitatea de
spirit, de misiune apostolică și de
mijloace, pe lângă separarea
activităților proprii ale unora sau ale
altora, bărbați și femei. În afară de
aceasta, în problemele comune
pentru toți cei din Lucrare, există
unitate de direcție la nivel central și
la cel regional. Organele de
conducere pentru bărbați și pentru
femei au inițiativă și responsabilitate
identice. În anumite cazuri
importante, stabilite de Drept au
aceeași capacitate de a accepta sau
de a respinge propunerile Prelatului
sau, în cazul Regiunilor, pe cele ale
Vicarului regional.

Cu toată viața noastră

8. Ar putea să pară că unii au o mai
mare dedicare către misiunea
Lucrării decât alții. Însă nu este așa.
Toți trăiesc cu la fel de mare dedicare,
pentru că a fi și a face Opus Dei nu
înseamnă doar, nici în principal, să



colaborăm la anumite sărcini sau în
lucrările corporative de apostolat.
Vocația și misiunea corespunzătoare
cuprind întreaga noastră viață și nu
doar o parte a ei; întreaga viață
înseamnă o ocazie și un mijloc de
întâlnire cu Isus Cristos și de
apostolat.

Referitor chiar la asta, scria Sfântul
Josemaría că această chemare a
noastră înseamnă o «întâlnire
vocațională deplină, pentru că –
oricare ar fi starea civilă a persoanei
– este deplină dedicarea pentru
muncă și pentru îndeplinirea fidelă a
propriilor datorii, conform spiritului
din Opus Dei. De aceea, să te dedici
lui Dumnezeu, în Opus Dei, nu
implică o selecție de activități, nu
presupune o dedicare mai mare sau
mai mică de timp din viața noastră
pentru anumite opere bune, lăsând
deoparte altele. Opus Dei este altoit
pe viața noastră» [17]. Întâlnire
vocațională deplină,



atotcuprinzătoare a propriei noastre
vieți, cu o plenitudine de dedicare,
căci în orice există o chemare din
partea lui Dumnezeu de a-l iubi și de
a sluji celorlalți, cu o dragoste care
înseamnă libertatea interioară.
Astfel, așa cum comenta, don Álvaro,
«Lucrarea cere o mare elasticitate: o
minimă reglementare, pentru că
aceasta este necesară; dar una
minimă, pentru ca litera să nu ucidă
spiritul: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Cor 3, 6)» [18].

9. Prin aceste pagini aș dori să vă
invit, de asemenea, la reînnorirea
mulțumirilor către Domnul pentru
darul vocației. O mulțumire plină de
bucurie, nu doar pentru frumusețea
Lucrării, atunci când ne gândim la ea
așa cum o vrea Dumnezeu, în
ansamblul ei, ci și atunci când toți,
bărbați și femei, contemplăm cum
acea frumusețe devine o prezență
deplină prin modul personal în care
fiecare credincios al Prelaturii își



trăiește aceeași vocație: ca numerari
– în cazul femeilor, dar și ca
numerare auxiliare – ca asociați, ca
supranumerari sau ca membri ai
Societății Sacerdotale a Sfintei Cruci.

În acest context, aș dori să insist cu
privire la ceea ce vă scriam acum
câteva luni: experiența slăbiciunii
personale proprii, ca și a celorlalți, în
comparație cu nemaipomenita
propunere pe care credința creștină
și spiritul Lucrării ni le prezintă, nu
trebuie să ne producă descurajare. În
fața deziluziei pe care poate să ne-o
producă disproporția dintre ideal și
sărmana realitate a vieții noastre, să
avem siguranța că putem să
reîncepem, în fiecare zi, cu puterea
harului Duhului Sfânt [19].

II. Vocația Lucrării ca membru
numerar, bărbați și femei

10. În inima Lucrării, membrii
numerari – chemați la o specială
misiune de slujire – știu să fie la



picioarele tuturor fraților lor, pentru
a le face plăcut drumul spre
sfințenie; pentru a se îngriji de toate
nevoile lor de suflet și ale corpului;
pentru a-i ajuta atunci când
întâmpină dificultăți și a face posibil,
cu sacrificiul lor plin de abnegație,
apostolatul fecund al tuturor [20]. În
acest fel, membrii numerari le dau
viață fraților lor: munca lor, –
menținând activ și treaz spiritul în
toți –, atrage după sine, ca o
consecință, o realitate extraordinară
de fraternitate și de unitate [21].

În cazul membrilor numerari,
bărbați și femei, vocația pentru Opus
Dei este determinată de darul
celibatului apostolic și de deplina
disponibilitate pentru îndatoririle de
formare și pentru lucrările
apostolice. Această disponibilitate,
înțeleasă și realizată ca o misiune
specială de serviciu pentru ceilalți, se
vede facilitată, în principiu, de faptul
că membrii numerari trăiesc într-un



centru al Lucrării. Fără îndoială, pot
exista multe ocazii care să facă
convenabil să nu fie astfel. Aceasta
nu afectează nici identitatea și nici
misiunea lor, căci întotdeauna vor
știi că sunt în slujba celorlalți,
oriunde ar locui.

O inimă disponibilă

11. Disponibilitatea membrilor
numerari de a-i sluji pe ceilalți
reprezintă o autentică disponibilitate
a inimii: libertatea efectivă de a trăi
doar pentru Dumnezeu și, prin El,
pentru ceilalți, împreună cu voința
de a se ocupa de îndatoririle de care
este nevoie în cadrul Lucrării.

Pentru unii, disponibilitatea se va
concretiza prin colaborarea la
sarcinile de formare și lucrările
apostolice, în timp ce se dedică
muncii profesionale care corespunde
talentelor, studiilor și preferințelor
lor, pentru a aduce acolo bucuria
Evangheliei. Pentru alții, va fi vorba



de a se dedica administrării centrelor
Lucrării sau sarcinilor de formare,
de organizare, de conducere sau de
colaborare la activități apostolice, ca
o muncă profesională.

Pe de altă parte, disponibilitatea nu
se limitează la o atitudine pasivă de a
face ceea ce îmi se cere, ci se
manifestă, în plenitudinea sa, atunci
când ne gândim la capacitățile pe
care le-am primit de la Dumnezeu,
punându-le la dispoziția aceleiași
misiuni apostolice; oferindu-ne, fără
să așteptăm să ni se ceară, luând
inițiativa. De aceea, disponibilitatea
nu înseamnă o imobilitate, ci,
dimpotrivă, ea este dorința obișnuită
de a merge în pas cu Dumnezeu.

Este nevoie să înțelegem și să trăim
deplina disponibilitate ca expresie a
libertății, în sensul de a nu avea o
altă legătură decât iubirea (adică să
nu fim legați în mod necesar de o
muncă, de un loc de reședință, etc.,



fără să încetăm să fim bine
înrădăcinați acolo unde ne aflăm).
Ceea ce ne face liberi nu sunt
circumstanțele externe, ci iubirea pe
care o purtăm în inimă.

Ca o concretizare a acestei speciale
îndeletniciri de serviciu, Părintele
nostru a prevăzut ca munca de
conducere a Opus Dei să cadă în
sarcina membrilor numerari, bărbați
și femei. Dedicarea față de aceste
munci este necesară, căci susține
viața de ansamblu. Fără îndoială, ar
fi greșit să gândim că sunt mai
dăruiți sau că fac mai mult Opus Dei
cei care au această dedicare către
sarcinile de conducere sau de
formare. În acest sens, don Javier
scria într-una dintre scrisorile sale:
«Este necesar ca unele fiice sau
câțiva fii de-ai mei să-și reducă
activitatea lor profesională – sau
chiar să o lase deoparte în mod
complet, cel puțin, pentru câtva timp
–, pentru a se dedica ajutorării



fraților lor, în viața spirituală și să
organizeze munca apostolică» [22].

Părintele nostru exprimă în multe
locuri acea deplină dispoziție
interioară; de exemplu: «Toți cu
vocație divină, numerarii trebuie să
se dăruiască direct și imediat
Domnului ca un fel de ardere de tot,
dăruind tot ceea ce este al lor, inima
în întregime, activitățile lor, fără
limită, averea, onoarea lor» [23]. Este
vorba tocmai de a se dărui în mod
liber, pentru a realiza Lucrarea, în
toate activitățile, oricare ar fi acestea,
fără limite. Așa cum este evident,
sunt adesea circumstanțe care
condiționează în mod obiectiv
posibilitatea de a asuma unele
sarcini sau lucrări într-un anumit
moment. De aceea, insist asupra
faptului că ceea ce este important
este acea dispoziție interioară de a
avea o deplină disponibilitate pentru
a-i sluji pe ceilalți, din iubire pentru
Isus Cristos.



Un grup răstignit pe Cruce

12. Să amintim și aceste alte cuvinte
ale Sfântului Josemaría:

«Domnul Nostru nu dorește o
personalitate efemeră pentru
Lucrarea sa : ne cere o personalitate
nemuritoare, pentru că El dorește ca
în aceasta – în Lucrare – să existe un
grup răstignit pe Cruce: Sfânta Cruce
ne va face trainici, având mereu
același spirit al Evangheliei, care va
aduce apostolatul de acțiune, ca un
fruct gustos al rugăciunii și al
sacrificiului» [24]. Părintele nostru
nu indică cine anume să formeze
acest grup răstignit pe Cruce, dar don
Álvaro, în nota prin care face
comentariul la acest paragraf,
semnalează că deja se văd aici
anunțate sau întrezărite diversele
moduri de a trăi vocația în cadrul
Lucrării. Din context, putem să
credem că, în acest caz, se referă, mai



ales, la membrii numerari, bărbați și
femei.

În alte câteva locuri, Sfântul
Josemaría se referă și la preoți, ca
fiind în mod special răstigniți pe
Cruce. Și, de fapt, în realitate,
răstigniți pe Cruce trebuie să fim toți,
și asociații, și membrii
supranumerari, pentru că acolo este
locul unde îl întâlnim pe Domnul, așa
cum spune Părintele nostru, în
cuvinte care exprimă o profundă
experiență personală: «A avea
Crucea înseamnă să te identifici cu
Cristos, înseamnă să fii Cristos și, de
aceea, să fii al lui Dumnezeu» [25].

Deși vouă, membrilor numerari,
bărbați și femei, vi se poate părea că,
din punct de vedere omenesc este
greu să lăsați pentru un timp o
profesiune, pentru a vă dedica
profesional altui tip de activități
(administrarea centrelor Lucrării,
conducerea, formarea, organizarea



sau colaborarea la activități
apostolice), de fapt, este vorba despre
o întâlnire rodnică cu Crucea, care
este locul celei mai adânci
identificări cu Cristos și, totodată,
sursă, nebănuită de multe ori, de o
mare bucurie supranaturală.

13. Atunci când cerem admiterea în
cadrul Lucrării, cunoaștem și
adoptăm în mod liber – prin iubire! –
această atitudine de disponibilitate,
care ne conduce să ne alăturăm unui
proiect divin. În același timp, așa
cum se întâmplă cu toate cele din
viața spirituală, efectiva maturitate a
dăruirii continuă să crească o dată cu
timpul. Această creștere vine prin
intermediul formării, a vieții
interioare și prin diverse experiențe
de disponibilitate – mici schimbări de
planuri, sarcini, etc. – care pregătesc
sufletul pentru marile schimbări,
dacă ar fi necesare. Așa cum este
firesc, directorii întotdeauna
încearcă să conteze, în prealabil, pe



părerea celor interesați, atunci când
este vorba despre sarcini sau
schimbări importante, deși aceștia
din urmă, manifestând cu simplitate
dificultățile care se pot ivi, mențin
hotărârea de a fi disponibili pentru
ceea ce este nevoie, din iubire pentru
Dumnezeu și pentru suflete.

Insist că ceea ce este decisiv e faptul
că fiecare dintre noi are această
dispoziție interioară obișnuită de
dăruire către frații lui și către atâtea
alte persoane, care așteaptă slujba
noastră creștină: „ridicaţi-vă ochii şi
priviţi lanurile că sunt albe pentru
seceriş” (In 4, 34).

Această atitudine este perfect
compatibilă cu o sănătoasă ambiție
profesională și cu o preocupare
logică și responsabilă de a se susține
economic și de a se îngriji de nevoile
familiei noastre supranaturale.
Disponibilitatea pentru a schimba
sarcina profesională, dacă Lucrarea



o cere, tocmai pentru a ne dedica
formării altora, vine împreună cu
convingerea că suntem femei și
bărbați, care doresc să se implice,
precum semenii lor, în provocările
lumii, pentru că misiunea lor este de
a colabora la transformarea și la
ducerea acestei lumi spre Dumnezeu.
Și aceasta se face, de asemenea, într-
un mod foarte eficient, dinspre
posturile de conducere și de formare
ale Lucrării.

Voi, numerarii, bărbați și femei, trăiți
darul celibatului apostolic ca pe o
plenitudine de iubire întru Cristos,
care se deschide către o paternitate și
maternitate spirituale. Sunteți
chemați să fiți o mărturie vie de
dăruire totală lui Dumnezeu, în
mijlocul lumii, cu o disponibilitate
deplină în slujba tuturor: îndrăgostiți
de Isus, de ceilalți și de lume. Voi
primiți ca pe o chemare specială să
fiți custozii unei familii



supranaturale și să vă îngrijiți de
frații voștri.

Aveți un orizont foarte amplu: prin
viața voastră dedicată, câteodată
ascunsă și fără strălucire umană,
ajungeți în mod fecund până în
ultimul colț al lumii.

III. Vocația pentru Lucrare ca
numerară auxiliară

14. Voi, numerarele auxliliare
îndepliniți o funcție specială de
serviciu, pe care o dezvoltați creând
și menținând atmosfera de cămin
creștin în centrele Lucrării. Faceți ca
această misiune să devină realitate
prin munca voastră profesională,
care este, în cazul vostru,
Administrația. Așa cum o știți deja,
nu este vorba doar de a realiza o
serie de sarcini materiale, pe care, în
măsuri diferite, le putem și trebuie să
le facem noi toți împreună, ci și să le
și prevedeți, să le organizați și să le
coordonați, în așa fel încât, rezultatul



să fie exact acel cămin în care toți să
se simtă acasă, bine primiți, 
acceptați, îngrijiți și, în același timp,
responsabili. Toate acestea, în plus,
au o mare importanță pentru orice
persoană umană, are repercusiuni
asupra aspectului spiritual – dând
tonul potrivit – al Lucrării în
întregimea sa, al tuturor și al
fiecăruia dintre membrii săi. Voi,
femeile, vă transformați astfel „într-
un sprijin de neînlocuit și într-o
sursă de putere spirituală pentru
ceilalți, care percep marea energie” 
[26] a spiritului vostru.

Prioritatea persoanei si a familiei

15. Prin munca voastră vă îngrijiți și
slujiți viața din Lucrare, axând
prioritatea muncii voastre pe
persoana concretă. Aceasta exprimă
în mod deosebit faptul că Lucrarea
este o Familie; o adevărată familie și
nu în sensul metaforic. Să vă amintiți
de ceea ce Părintele nostru ne-a spus,



de atâtea ori: că legăturile din cadrul
Lucrării sunt mai puternice decât
cele de sânge, lucru care are
consecințe, inclusiv afective, de
iubire reciprocă.

Sfântul Josemaría considera, în mod
frecvent, că munca în Administrație
este la fel ca și cea pe care o făcea
Sfânta Fecioară. De aceea, aerul de
familie al Lucrării trebuie să fie ca o
imagine fidelă, ca o continuare, a
ceea ce a fost – deși nu am văzut-o,
însă ne-o putem imagina – atmosfera
de cămin de la Nazaret.

Deși munca propriu-zisă la
Administrația centrelor, este
denumită în feluri diferite, din
diverse culturi, voi numerarele
auxiliare sunteți, în realitate, surori,
mame, o parte integrantă a familiei,
la fel ca și Părintele și ceilalți, fiice și
fii. Prin harul pe care l-ați primit de
la Dumnezeu pentru a avea grijă de
toți cei din Lucrare, spunea Sfântul



Josemaría că – dacă s-ar fi putut – ar
fi fost numerară auxiliară. Vă numea 
fiicele lui mai mici, pentru că ați fost
ultimele care ați venit în Lucrare și
nu pentru că vă considera minore.
Dimpotrivă, avea încredere în mod
special în fidelitatea voastră, matură
și hotărâtă, pentru a duce la bun
sfârșit marile intenții ale Lucrării.

Din toate mediile

16. Este o extraordinară realitate
faptul că voi, numerarele auxiliare,
proveniți din toate mediile. De fapt,
câteodată unele dintre voi își pun
întrebarea dacă Dumnezeu vă cere
să fiți membre numerare sau
numerare auxiliare. Un element pe
care trebuie să îl avem în vedere,
printre altele, este și propria
înclinație pentru sarcinile cel mai
direct orientate spre slujire și
îngrijirea persoanelor. Așa cum este
firesc, criteriul de a discerne
depinde, în ultimă instanță, de



fiecare dintre voi, o dată cu
orientarea realizată prin îndrumarea
spirituală și prin directoare.

Oricum, se înțelege că munca din
Administrație arată o mare
demnitate: aceea de a da și de a
menține căldura căminului, într-o
familie. În afară de aceasta, cele care
lucrează la Administrație, prin
intermediul acestei profesii – pentru
că asta și este; o adevărată și nobilă
profesie –, influențează în mod
pozitiv, nu doar familia, ci și o
mulțime de prieteni și de cunoscuți,
de persoane cu care sunt, într-un fel
sau altul, în legătură, îndeplinind o
sarcină mult mai extinsă, câteodată,
decât cea a altor profesioniști [27].

Apostolatul apostolatelor

17. Sfântul Josemaría prețuia munca
de la Administrație până la punctul
de a o considera apostolatul
apostolatelor. Fără aceasta, Lucrarea
nu ar fi putut merge mai departe.



Este apostolatul apostolatelor, în
primul rând, pentru că prin el însuși
este un apostolat foarte direct. Insist
asupra faptului că nu se limitează la
a oferi niște servicii materiale, prin
ele însele necesare și importante; ci
este, mai ales, acea strădanie,
transformată în rugăciune, care
influențează foarte direct formarea
umană și spirituală a persoanelor
din centrul administrat. Atmosfera
pe care voi o creați formează și
formează mult.

Munca voastră bine realizată, într-
adevăr, materializează un spirit și îl
răspândește cu eficacitate pe calea
faptelor, în mod concret și constant.
De aceea, încercați să acordați cel
mai mare profesionalism posibil
muncii din cămin, așa cum fiecare
dintre fiii mei face cu propria sa
îndatorire. Și ducând-o spre
orizontul unei munci sfințite, vă
puneți competența profesională în
mod direct în slujba persoanelor,



transformând-o într-un factor de
umanizare și de inspirație pentru
munca profesională a tuturor.

În al doilea rând, munca din
Administrație este apostolatul
apostolatelor pentru că le face
posibile pe celelalte, acționând ca o
sevă și ca un impuls, în special în
măsura în care încercați să o
transformați într-un dialog cu
Dumnezeu. «Muncind în
Administrație – vă scria Sfântul
Josemaría –, participați la toate
apostolatele, colaborați la toată
munca apostolică. Bunul mers al
acestor lucruri este o condiție
necesară, cel mai mare impuls
pentru întreaga Lucrare, dacă o
faceți cu iubire pentru Dumnezeu» 
[28]. Este foarte evidentă importanța
acestei sărcini, atunci când, la
începutul muncii apostolice, într-o
țară sau într-un oraș, încă nu există
Administrație; se vede foarte bine că,
atunci când începe să existe,



Lucrarea capătă mai multă viață și
mai mult dinamism. În afară de
aceasta, așa cum este logic, voi,
numerarele auxiliare, colaborați la
multe alte activități apostolice, în
măsura în care vă este posibil, după
caz.

De asemenea, spunem că
Administrația este coloana vertebrală
a Lucrării, pentru că susține întregul
corp, care altfel un s-ar putea
menține vertical. Aceasta este așa,
din fericire; căci este vorba de ceva
pe care trebuie să îl luăm în
considerație și să-l prețuim mereu. În
mod firesc, și celelalte numerare care
lucrați în Administrație, constituiți
această coloană vertebrală și acest
apostolat al apostolatelor.

Voi, fiicele mele, membrele
numerare auxiliare, aveți o misiune
entuziasmantă: să transformați
această lume, astăzi atât de plină de
individualism și indiferență, într-un



cămin adevărat. Sarcina voastră,
realizată cu iubire, poate ajunge în
toate mediile. Voi construiți o lume
mai umană și divină, pentru că o
îmbunătățiți prin munca voastră
transformată în rugăciune, cu
afecțiunea voastră și cu
profesionalismul pe care îl depuneți
în îngrijirea persoanelor, în
întregime.

IV. Vocația pentru Lucrare ca
asociată și ca asociat

Cu caracter propriu

18. Voi, asociații, realizați Opus Dei,
în principal, printr-un profund
apostolat personal, în atmosfera
voastră proprie, profesională și de
familie, dar și colaborând cu
numerarii pentru îngrijirea celorlalți
credincioși ai Lucrării. Voi, exprimați
prin viețile voastre caracterul cel mai
liber, pe care îl conține activitatea
apostolică a oricărui om botezat,
ducând-o mai departe, ca oameni



necăsătoriți, cu toate energiile unei
inimi neîmpărțite. De aceea, putea
Sfântul Josemaría să ne spună: «Vă
invidiez, căci dăruirea voastră către
Dumnezeu este totală și deplină,
precum este a mea, dar voi puteți
ajunge încă și mai departe» [29]. Ce
vroia să spună cu asta? Vroia să
spună că lucrul cel mai important
este să fiți în mijlocul lucrurilor
lumii, în miezul activităților, a
muncilor, a familiilor, pentru a
aduce acolo viața creștină.

Vă găsiți în circumstanțe foarte
diferite și vă mișcați în orice fel de
medii profesionale. Viața voastră se
deschide către un câmp nelimitat de
posibilități în care puteți întrupa și
răspândi spiritul Opus Dei. Prin
diversitatea originilor voastre, voi
pătrundeți în întreaga țesătură
socială; pentru că rămâneți pentru
mult timp în fiecare loc, voi facilitați
înrădăcinarea apostolică în acel loc
al vostru; modul vostru de a trăi vă



permite să cultivați o mare
diversitate de relații și să o faceți
într-un mod cu foarte mare
stabilitate; relații de familie,
profesiune, de vecinătate, în satul,
orașul sau țara în care trăiți. Voi
ajungeți la și mai mult, așa cum
afirma Sfântul Josemaría, nu doar în
prelungirea apostolatului, ci și prin
profunzimea sa, pentru că arătați
prin trăirea voastră ce anume
presupune o dăruire față de
Dumnezeu în mijlocul lumii, cu o
inimă neîmpărțită.

Se înțelege foarte bine, prin aceasta
că, Părintele nostru ar fi dorit ca voi,
asociații, să fiți de două ori mai mulți
decât numerarii; pentru că
principalul este activitatea din
mijlocul circumstanțelor obișnuite și
a lucrurilor proprii fiecăruia, femeie
sau bărbat.

Dacă cineva, care s-ar întreba despre
posibila sa vocație pentru Lucrare, s-



ar îndoi dacă să fie numerar sau
asociat, am putea remarca că ar fi o
greșeală să creadă că a fi numerar
înseamnă mai mult decât de a fi
asociat. Aceasta are foarte multă
importanță în discernerea vocației.
Sunt cazuri când modul în care se
concretizează vocația pentru Lucrare
este clar; de exemplu, un bărbat
căsătorit poate să fie supranumerar,
dar nu asociat și nici numerar.
Totuși, există alte cazuri mai puțin
evidente, iar ultima alegere trebuie
să o facă persoana interesată; ea este
cea care experimentează ceea ce
Dumnezeu îi cere concret, dincolo de
o unică și obișnuită vocație. În mod
logic, din prudență, este foarte
oportun să se sfătuiască în cadrul
îndrumării spirituale și cu directorii,
care cunosc persoana respectivă și
vor dori să lămurească împreună cu
ea care ar fi voința lui Dumnezeu.

Mireasma plăcută a lui Cristos



19. Referindu-se în mod concret la
asociate și la asociați, Sfântul
Josemaría scria: «Prin intermediul
muncii sale – pe care o realizează
uneori în lucrări corporative –, în
orice situație din societate, în toate
locurile, în cele mai diverse colțuri
de pe pământ, ei duc peste tot,
printre colegii lor, plăcuta mireasmă
a lui Cristos; și depun efortul de a-și
orienta, cu simț creștin îndatoririle –
atât cele oficiale, cât și cele prívate –
sociale, profesionale, economice, etc.
ale celor care aparțin propriei lor
clase și condiții sociale. Și toate
acestea, fără să aibă nevoie în mod
obișnuit de a-și schimba domiciliul
sau locul de muncă» [30]. De aceea, l-
am ascultat eu însumi, personal, pe
don Javier atunci când afirma –
reamintind o învățătură a Sfântului
Josemaría – că, voi, asociatele și
asociații, exprimați într-un mod
foarte special, cu claritate, ceea ce
este Opus Dei, prin sfințirea vieții
voastre obișnuite, a muncii



profesionale și a vieții de familie,
fără să vă schimbați locul.

Voi, Asociații, câteodată, munciți în
opere corporative de învățământ sau
în alte tipuri de activități apostolice.
Fără îndoială, că nu acesta este
modul vostru principal de a participa
la misiunea Lucrării, căci ea toată
este în mâinile voastre. Câteodată,
este necesar să vă asumați acele
sarcini, dar principalul lucru este
sfințirea vieții voastre obișnuite,
relația de prietenie și de încredere cu
oamenii și, atunci când este cazul, să-
i însoțiți pe prietenii voștri în mediile
de formare a lucrărilor Sfântului
Rafael și a Sfântului Gabriel… Într-un
cuvânt, Dumnezeu vă cheamă să fiți
aluatul din mijlocul mesei. Cel mai
important lucru la voi, insist, este
munca printre circumstanțele
obișnuite și a muncilor proprii
pentru fiecare dintre voi, bărbați și
femei.



V. Preoții din Prelatură

20. Dintre membrii numerari și
asociați provin vocațiile pentru
preoție din Lucrare, esențiale
precum cele ale laicilor în realitatea
teologică și juridică a Prelaturii.
Această chemare nu este o
încoronare a vocației pentru
Lucrare, ci un nou mod de a o trăi,
«cu și mai multă obligativitate decât
a celorlalți de a-și pune sufletul pe
jos, ca un covor, pentru ca frații săi
să calce mai ușor» [31].

Alături de ceea ce este propriu
ministerului preoțesc din Biserică –
care își are centrul în Euharistie –,
preoții din Prelatură se dedică, în
principal, serviciului sacerdotal către
ceilalți credincioși și îndatoririlor
preoțești din activitățile lor
apostolice. În mod concret, datorită
misiunii pastorale particulare a
Prelaturii, ei se ocupă mai ales de
celebrarea Sacramentelor Euharistiei



și ale Penitenței, de predicarea
Cuvântului lui Dumnezeu, de
îndrumarea spirituală și de o extinsă
sarcină de formare doctrinală.

Faptul că preoții Prelaturii trăiesc, ca
și ceilalți, în spiritul Lucrării, implică
un anumit stil preoțesc; în slujirea
lor ecleziastică se reflectă în mod
necesar caracterul secular; ei
respectă și dezvoltă, cu o mare
delicatețe, responsabilitatea și
inițiativa credincioșilor laici;
acționează într-o manieră
supranaturală pentru a apropia
oamenii de Dumnezeu; promovează
în ceilalți libertatea de spirit, care
înseamnă iubire; acționează din
proprie inițiativă, pentru a realiza o
mai rodnică muncă sacerdotală. În
mod firesc, în măsura posibilului,
colaborează și la activități ale
diecezelor.

În slujba celorlalți



21. La începutul uneia dintre
scrisorile sale, adresată în special
fiilor săi preoți, Sfântul Josemaría
scria: «Fii mei preoți, ați primit
hirotonirea, pentru a sluji. Vă cunosc
și știu că acest cuvânt – a sluji –
rezumă țelurile voastre, întreaga
voastră viață și că este mândria
voastră, ca și alinarea mea: pentru că
acea bună și sinceră voință pe care o
aveți – precum a fraților și a
surorilor voastre laici – aceea de a fi
ocupați mereu cu dorința de a face
bine pentru ceilalți, îmi dă dreptul de
a spune că sunteți gaudium meum et
corona mea (Flp 4, 1): bucuria mea și
coroana mea» [32].

Pe voi, preoții, spiritul de a sluji vă
insuflă dorința de a vă simți și de a fi
în realitate, ca unul dintre ceilalți
printre frații voștri, conștienți că în
cadrul Lucrării există «o singură
categorie, deși aceasta este formată
din clerici și laici» [33]. În același
timp, prin exemplul și cuvântul



vostru încercați să treziți dorințele
de sfințenie pentru ceilalți și să fiți
un instrument de unitate în Lucrare.
Fiind mereu foarte apropiați, față de
toți, străduiți-vă să mențineți un ton
uman adecvat, o gravitate
sacerdotală în modul de a vă
prezenta, în discuții, etc.

Fiii mei, dacă Sfântul Josemaría
spunea tuturor că «despre Cristos
trebuie să vorbim și nu despre noi
înșine» [34], voi, preoții depuneți
eforturi, în mod special, să nu
străluciți, să nu fiți protagoniști,
încercând ca valoarea și strălucirea
din viața voastră să fie ale lui Isus
Cristos și, oricum, să strălucească
surorile și frații voștri. Pentru
aceasta, așa cum prea bine știți și
încercați să trăiți așa, este, în mod
special, necesară uniunea voastră cu
Dumnezeu, rugăciunea voastră și
sacrificiul făcut cu bucurie, în
unitate de viață.



VI. Despre celibatul apostolic al
numerarilor și asociaților

22. Vocația Lucrării la membrii
numerari și asociați, bărbați și femei,
presupune celibatul apostolic, care
este un dar de la Dumnezeu și un
răspuns al acelui dar, oferind iubire
pentru Iubire. «Să aveți mereu
prezent în minte faptul că Iubirea –
Iubirea Iubirilor – este motivul
celibatului nostru» [35]. De aceea, nu
trebuie să considerăm celibatul
însuși doar și nici în principal, ca pe
o opțiune funcțională, adică, ca pe
ceva adecvat pentru a ne dedica mai
mult muncii pentru Lucrare ori
pentru a putea să mergem dintr-un
loc într-altul. Este adevărat că
celibatul face posibil asta sau îl
facilitează, dar motivația sa
fundamentală este aceea de a fi un
dar special pentru identificarea cu
viața lui Cristos. «Celibatul trebuie să
fie o mărturie de credință: credința
în Dumnezeu devine concretă prin



acea formă de viață, care poate doar
să aibă sens privind către Dumnezeu.
A-ți baza viața pe El, renunțând la
căsătorie și la familie, înseamnă să-L
primești și să-L simți pe Dumnezeu
ca pe o realitate, pentru a-L putea
aduce, în acest fel, oamenilor» [36].

Celibatul apostolic nu ne desparte de
ceilalți; însă reprezentând un
angajament de a-ți păstra sufletul
neîmpărțit pentru Dumnezeu, acesta
trebuie să se dovedească a fi un stil
de viață dăruită, analog celui al unei
persoane căsătorite, care nu se
comportă ca și cum nu ar avea nici o
îndatorire de fidelitate față de soția
sa.

Vocația, trăită în mod radical,
câteodată șochează în comparație cu
standardele lumii. Și, aici, putem să
aplicăm aceste cuvinte, mai generale,
ale Sfântului Josemaría: «„Şi într-un
mediu păgânizat sau păgân,
contrastând mediul acesta cu viaţa



pe care o duc, nu va părea artificială
naturaleţea mea?“, mă întrebi. – Şi îţi
răspund: viaţa ta și cu viaţa lor vor
contrasta, fără îndoială, iar acest
contrast, care îți confirmă, prin
lucrările tale, credinţa, este chiar
naturaleţea pe care ţi-o cer» [37].

Să ne reînnoim mereu, iarăși,
convingerea că darul celibatului
apostolic manifestă o predilecție
divină, o chemare către o identificare
specială cu Isus Cristos, care
presupune, de asemenea, chiar și din
punctul de vedere omenesc, dar mai
ales supranatural, o mai mare
capacitate pentru a iubi pe toată
lumea. De aici reiese faptul că
celibatul care se dispensează de
paternitatea și de maternitatea fizice
face posibile o maternitate sau
paternitate spirituală mult mai mare.
Dar, în orice caz, se va identifica mai
mult cu Cristos acela care îl iubește
mai mult pe Domnul, fie el căsătorit



sau nu, căci și căsătoria este un o
«cale divină, aici, pe pământ» [38].

VII. Vocația pentru Lucrare ca
supranumerară și supranumerar

Este un mare har al lui Dumnezeu

23. Cea mai mare parte a
credincioșilor din Opus Dei o formați
voi, supranumerarii, care încercați să
sfințiți toate fațetele vieții voastre și,
în mod special, viața matrimonială și
de familie, întrucât sunteți de obicei
căsătoriți. În 1947, Sfântul Josemaría
le scria astfel fiilor săi din Spania,
răspunzând la unele considerații pe
care le primise despre
supranumerari: «Am citit notele
despre supranumerari (…). Într-o
săptămână vă voi înapoia paginile,
cu anumite indicații concrete:
oricum, vă spun de pe acum că nu
putem să pierdem din vedere faptul
că nu este vorba despre înscrierea
unor domni într-o anumită asociație
(…) Înseamnă mult har al lui



Dumnezeu să fii supranumerar!» 
[39]. Dumnezeu este cel care acordă
harul; mult har, spune Sfântul
Josemaría; și un har mare: acela al
vocației pentru Lucrare. Pentru
supranumerari această vocație
comportă un ajutor special pentru a-
și urma propria cale spre sfințire: cea
marcată de botez și, în cele mai
multe dintre cazuri, de primirea
sacramentului căsătoriei și a
formării unei familii.

Chemarea presupune o alegere și se
adresează, așa cum am scris mai
înainte, unei misiuni: să fim și să
facem Opus Dei în Biserică. În 
Instrucția Sfântului Gabriel,
referindu-se la supranumerari și al
supranumerare, scrie Sfântul
Josemaría: «Eu văd această mare
selectare în acțiune, fiecare, știindu-
se pe sine ales de Dumnezeu, pentru
a-și atinge sfințenia personală în
mijlocul lumii, tocmai în locul pe
care îl ocupă în lume, cu o pietate



puternică și instruită, în scopul
îndeplinirii plăcute – deși costisitoare
– a îndatoririlor din fiecare clipă 
[40]. Prin urmare, să nu vedem
niciodată vocația ca un ansamblu de
obligații – deși ele sunt conținute în
ea, în mod logic – ci, mai înainte de
orice, ca pe o alegere a lui
Dumnezeu, ca un mare dar de la
Dumnezeu.

Orizontul care dă sens misiunii
voastre înseamnă a fi ca «un aluat
care îndumnezeiește oamenii și,
făcându-i divini, îi face, în același
timp, cu adevărat umani» [41]. Tot
astfel, precum Acvila și Priscilla, care
l-au primit pe Sfântul Paul la Corint
(conf. Fapt. 18,2) și care au fost cei
care le-au anunțat Evanghelia lui
Apollo și altor multora (cf. Fapt.,
18,26; Rm 16,3; I Cor 16,19); așa cum
erau acei primi creștini care aveau o
viață atât de normală, precum cea a
contemporanilor săi și care, în
același timp, erau sarea pământului



și lumina lumii care stătea în
întuneric.

«Printre supranumerari există toată
gama de oameni de condiții sociale,
de profesii și de meserii. Toate
circumstanțele și situațiile vieții sunt
sfințite de către acești fii ai mei –
bărbați și femei –, care în cadrul
stării lor și a situației lor în lume se
dedică căutării perfecțiunii creștine
cu deplinătatea vocației» [42]. Fiți
atenți la felul cum insistă Părintele
nostru asupra deplinătății vocației. În
ceea ce privește varietatea este clar
că ea rezultă din faptul că Lucrarea
este o cale de sfințire și apostolat în
viața obișnuită; o viață obișnuită care
admite toată varietatea umanului și
cinstei.

Căsătorie și familie

24. Vocația în Lucrare, ca
supranumerar, se dezvoltă în primul
rând în mediul familial. «Primul
vostru apostolat se face acasă» [43].



Pe Sfântul Josemaría îl pasiona
posibilitatea ca locuințele
supranumerarilor și
supranumerarelor să fie «luminoase
și fericite», adevărate «centre de
răspândire a mesajului evanghelic» 
[44]. Aceasta este moștenirea pe care
o veți lăsa societății. De aceea, vă
scria și asta: «Formarea pe care v-o
dă Lucrarea vă duce la valorizarea
frumuseții vieții de familie, a lucrării
supranaturale care înseamnă
crearea unui cămin, izvorul sfințirii,
care se ascunde după îndatoririle
conjugale» [45].

În afară de aceasta, sunteți chemați
să influențați în mod pozitiv asupra
altor familii. În special, ajutând ca
viața lor de familie să aibă un sens
creștinesc și pregătind tineretul
pentru căsătorie, pentru ca mulți
tineri să își facă planuri și să fie în
situația de a forma alte cămine
creștine, în care se vor putea ivi, alte
numeroase vocații pentru celibatul



apostolic: atâtea câte Dumnezeu le va
dori.

Și cei necăsătoriți, ca și văduvii – și,
în mod natural, cei căsătoriți, fără fii
– puteți să vedeți în familie primul
apostolat, căci mereu veți avea, într-
un fel sau altul, o atmosferă de
familie de care să vă îngrijiți.

A influența în mod creștin propriul
nostru mediu înconjurător

25. Sfântul Josemaría vedea în voi o
mare mobilizare creștinească, care
răspândește la locul de muncă, dar și
în spațiul social, iubirea pentru
Cristos, în principal, datorită
apostolatului de prietenie și de
încredere. Și, înfăptuind aceasta,
contribuie de asemenea la
îmbunătățirea structurilor proprii
ale societății, făcându-le să fie din ce
în ce mai umane și mai în acord cu
viața fiilor lui Dumnezeu, luând
parte activă la soluționarea
problemelor timpului nostru. «Faceți



un apostolat extrem de fecund,
atunci când vă străduiți să orientați
într-un sens bun, creștin, profesiile,
instituțiile și structurile umane, în
care lucrați și activați» [46].

Este clar faptul că vocația – și
misiunea corespunzătoare – a
supranumerarelor și a
supranumerarilor, nu se limitează la
trăirea unor practici de pietate, la
asistarea unor mijloace de formare și
la participarea la o anumită
activitate apostolică, ci cuprinde
întreaga voastră viață, pentru că
totul în viața voastră poate fi o
întâlnire cu Dumnezeu și un
apostolat. A face Opus Dei înseamnă
să realizezi aceasta chiar în propria
ta viață și, de asemenea, prin
comuniunea sfinților, să colaborezi
pentru a-l realiza în toată lumea.
Sau, așa cum ne amintea într-o frază
ilustrativă Fondatorul nostru, să
facem Opus Dei fiind, fiecare dintre
noi, Opus Dei.



A simți Lucrarea ca fiind a voastră
proprie conduce la a avea un interes
viu de a vă forma, pentru a-L duce pe
Cristos spre ceilalți și a da socoteală
pentru credința voastră. De fapt,
«formarea pe care v-o dă Opus Dei
este flexibilă: ea se adaptează ca o
mănușă la mâna voastră, la situația
voastră personală și socială. (…)
Pentru că, în noi, fiind spiritul unic și
tot unice și mijloacele ascetice,
acestea se pot și trebuie să fie
înfăptuite în fiecare caz, fără
rigidități» [47].

Flexibilitatea care evită rigiditățile
nu înseamnă că a fi un
supranumerar presupune o exigență
mai mică față de eroism sau de
radicalitate în a-l urma pe Isus
Cristos. Astfel, este convenabil să nu
ne concentrăm atât de mult asupra
diversității situațiilor, cât asupra
esenței înseși a ceea ce, în aceste
situații, înseamnă o chemare a lui
Dumnezeu, o misiune dată chiar de



Dumnezeu. În oricare împrejurare,
este vorba despre a fi împreună cu
Cristos, de a-L iubi pe Isus Cristos, de
a munci împreună cu Isus și de a-l
duce peste tot.

Atunci când Sfântul Josemaría scria
că «supranumerarii se dedică parțial
slujirii Lucrării» [48] el se referea la
disponibilitatea materială pentru
muncile apostolice concrete și nu la o
parțialitate în realizarea scopul
Lucrării, de vreme ce această
îndatorire – insist iarăși – se
realizează prin întreaga viață. De
aceea, scrie și aceasta Părintele
nostru, atunci când vorbește despre
misiunea apostolică a
supranumerarelor și a
supranumerarilor: «Acesta nu este
un apostolat exercitat într-un mod
sporadic sau întâmplător, ci făcut în
mod obișnuit și prin vocație, luându-l
ca pe idealul întregii vieți» [49].



Dumnezeu contează pe faptul că, în
mod spontan și din inițiativă, voi vă
deschideți ca un evantai și să duceți
către orice gen de persoane, bucuria
Evangheliei. «În acțiunea voastră
apostolică, trebuie să aveți inițiativă,
în cadrul foarte larg care ne
marchează spiritul, pentru a găsi – în
fiecare loc, în fiecare anturaj și în
fiecare timp – acele activități care se
acomodează cel mai bine
împrejurărilor» [50].

Aceasta este marea misiune a fiicelor
și fiilor mei supranumerari, care nu
are limite: «N-ar trebui să fie niciun
sat în care să nu fie vreun
supranumerar care să răspândească
spiritul nostru» [51].

VIII. Vocația în cadrul Lucrării ca
asociat și supranumerar al
Societății Sacerdotale a Sfintei
Cruci

26. «Voi sunteți din Opus Dei tot atât
ca și mine», le spunea Sfântul



Josemaría preoților și diaconilor,
asociați și supranumerari, ai
Societății Sacerdotale, ai Sfintei
Cruci, care nu sunt incardinați în
Prelatură.

În mod natural, chemarea spre
sfințire în mijlocul lumii îi include și
pe preoții seculari incardinați în
dieceze. Vocația pentru Lucrare este
aceeași: chemarea divină care caută
sfințenia și exercită apostolatul în
circumstanțele și cu îndeplinirea
îndatoririlor proprii ale fiecăruia, în
același spirit și cu aceleași mijloace
ascetice, făcând parte din familia
Opus Dei.

Expresia juridică a apartenenței la
Lucrare este cu siguranță diversă
pentru credincioșii din Prelatură și
pentru membrii Societății
Sacerdotale a Sfintei Cruci
neincardinați în Prelatură. Totuși,
diversitatea legăturilor juridice
(respectiv de jurisdicție sau de



asociere) nu scade cu nimic
identitatea chemării pentru a căuta
sfințirea cu același spirit și cu
mijloacele specifice ale Opus Dei.

Această diferențiere juridică permite
ca această chemare către Lucrare să
nu vă înlăture de la locul vostru,
deoarece rămâneți incardinați în
respectivele voastre dioceze, fără ca
aceasta să schimbe în vreun fel
relația cu Episcopul vostru și cu
ceilalți preoți. Vocația voastră
întărește și facilitează, cu mijloace
adecvate, îndeplinirea fidelă și
generoasă a îndatoririlor voastre
preoțești și a sarcinilor ecleziastice,
înlesnindu-vă drumul către sfințenie.
În afară de aceasta, vă este
încredințată în mod special, de
asemenea, promovarea vocațiilor
preoțești și misiunea de a deveni
fermentul unității față de Episcopi și
a fraternității în interiorul
prezbiteriului diecezei voastre.



Ah, cum vă însuflețea pentru aceasta
Părintele nostru! «Încercați să vă
însoțiți unii pe alții și sub aspectul
uman. Să aveți o inimă de carne, căci
din carne este inima prin care îl
iubim pe Isus și pe Tatăl și pe Duhul
Sfânt. Iar dacă vedeți că vreunul
dintre frații voștri este în suferință,
duceti-vă, duceți-vă către el și să nu
așteptați să vă cheme el!» [52].

Ne aduce bucurie faptul de a
considera că sfințirea muncii – 
stâlpul de sprijin al vieții spirituale –
pentru membrii Societății
Sacerdotale a Sfintei Cruci înseamnă
în mod fundamental sfințirea
activității preoțești. În aspectele sale
principale este deja, în mod obiectiv,
o activitate sacră; dar, totodată, ca
orice muncă, este și cadrul și mijlocul
de sfințire personală precum și de
apostolat.

***



27. Ne apropiem de momentul
Centenarului acelei zile de 2
octombrie 1928, atunci când
Dumnezeu l-a făcut pe Sfântul
Josemaría să vadă Lucrarea. De
atunci încoace, în lume și în Biserică
și, prin urmare și în Lucrare, au avut
loc și continuă să existe atâtea
bucurii și atâtea dureri.

La 27 martie 1975, făcându-și
rugăciunea în timp ce predica,
Părintele nostru rememora destul de
scurta istorie a Opus Dei. «O
panoramă imensă: atâtea dureri,
atâtea bucurii. Și acum, totul este
bucurie, totul este o Bucurie... Pentru
că avem experiența faptului că
durerea este precum lovitura de
daltă a artistului care vrea să facă
din fiecare, din această materie
informă care suntem, un crucifix, un
Crist, acel alter Christus – alt Cristos –
cel care noi trebuie să fim. Doamne,
mulțumim pentru toate. Îți
mulțumim mult!» [53].



Frumusețea vocației creștine, așa
cum ea a fost concretizată de către
Domnul în Lucrare pentru fiecare
dintre noi, bărbați și femei, ne umple
de bucurie; pe de-o parte, este vorba
de o sănătoasă bucurie omenească,
în fața atâtor persoane și lucruri
bune; pe de alta, este acea foarte
specială bucurie supranaturală care,
așa cum ne asigura Părintele nostru,
are «rădăcini în formă de Cruce». Ne
umple de bucurie să știm – să o luăm
din nou în considerare – că «Sfânta
Cruce ne va face trainici, având
mereu același spirit al Evangheliei,
care va aduce apostolatul de acțiune,
ca un fruct gustos al rugăciunii și al
sacrificiului» [54].

Îi cerem Preasfintei Fecioare să ne
binecuvânteze și să ne reamintească,
cu spirit matern, că Lucrarea stă în
mâinile noastre, ale tuturor. Astfel,
urmând voința lui Dumnezeu și
răspunzând față de harul său,
povestea care a început în acel 2



octombrie 1928 va continua, în ciuda
slăbiciunilor și a greșelilor noastre,
până la sfârșitul timpurilor: vom
continua să muncim, cu bucurie,
încercând să-l punem pe Cristos în
fruntea tuturor activităților
omenești, întru gloria lui Dumnezeu.

Cu toată afecțiunea, vă
binecuvântează,

Părintele vostru

† Fernando

Roma, 28 octombrie 2020

[1] Scrisoare, 9-I-1932, nr. 9.

[2] Scrisoare, 12-XII-1952, nr. 35.

[3] Scrisoare, 31-V-1954, nr. 17.

[4] Scrisoare, 19-III-1967, nr. 93.



[5] Prietenii lui Dumnezeu, nr. 146.

[6] Cf. Sf. Toma de Aquino, 
Comentariul la scrisoarea către
Romani, cap. 8, lec. 3.

[7] Papa Francisc, Enc. Fratelli tutti,
nr. 277.

[8] Conc. Vatican II, Const. Lumen
gentium, nr. 3.

[9] Forja, nr. 69.

[10] Ibid., nr. 835.

[11] Papa Francisc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, nr. 121.

[12] Convorbiri, nr. 19.

[13] Scrisoare, 31-V-I954, nr. 34.

[14] E Cristos care trece, nr. 74.

[15] Forja, nr. 156.

[16] Scrisoare, 24-XII-1951, nr. 137.



[17] Scrisoare, 25-I-1961, nr. 11.

[18] Fericitul Álvaro del Portillo, nota
135 la Instrucția pentru Lucrarea
Sfântului Mihai.

[19] Cf. Mesaj, 20-VII-2020.

[20] Scrisoare, 29-IX-1957, nr. 8.

[21] Ibid., nr. 76.

[22] Javier Echevarría, Scrisoare
pastorală, 28-XI-1995, nr. 16.

[23] Instrucția pentru lucrarea
Sfântului Gabriel, nr. 113.

[24] Instrucția despre spiritul
supranatural al Lucrării, nr. 28.

[25] Meditație, 28-IV-1963.

[26] Sfântul Ioan Paul al II-lea.
Scrisoare ap. Mulieris dignitatem, nr.
30.

[27] Convorbiri, nr. 88.



[28] Scrisoare, 29-VII-1965, nr. 11.

[29] Întâlnire, 15-IX-1962.

[30] Scrisoare, 29-IX-1957, nr. 13.

[31] Scrisoare, 8-VIII-1956, nr. 7.

[32] Ibid., nr. 1.

[33] Ibid., n. 5.

[34] E Cristos care trece, nr. 163.

[35] Instrucția pentru Lucrarea
Sfântului Mihai, nr. 84.

[36] Benedict al XVI-lea Discurs, 22-
XII -2006.

[37] Drum, nr. 380.

[38] Convorbiri, nr. 92.

[39] Scrisoarea către Consiliul
General al Opus Dei, 18-XII-1947.

[40] Instrucția pentru Lucrarea
Sfântului Gabriel, nr. 9.



[41] Scrisoare, 9-I-1959, nr. 7.

[42] Ibid., nr. 10.

[43] Ibid., nr. 53.

[44] E Cristos care trece, nr. 30.

[45] Scrisoare, 9-I-1959, nr. 53.

[46] Ibid., nr. 17.

[47] Ibid., nr. 33.

[48] Instrucția pentru Lucrarea
Sfântului Gabriel, nr. 23.

[49] Ibid., nr. 15.

[50] Scrisoare, 24-X-1942, nr. 46.

[51] Scrisoare, 9-I-1959, nr. 13.

[52] Note dintr-o reuniune de familie
cu preoții, 26-X-1972, în Arhiva
Generală a Prelaturii, secțiunea P04
1972, II, p. 767.



[53] Cuvântările realizate în cadrul
predicării, în Arhiva Generală a
Prelaturii, secțiunea POl 1975, p. 809.

[54]Instrucțiunea despre spiritul
supranatural al Lucrării, nr. 28.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoarea-prelatului-28-
octombrie-2020/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-28-octombrie-2020/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-28-octombrie-2020/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-28-octombrie-2020/

	Scrisoarea Prelatului (28 octombrie 2020)

