
opusdei.org

Scrisoarea
Prelatului (19 martie
2022)

În această scrisoare pastorală,
prelatul Opus Dei meditează
asupra unor aspecte ale
fidelității față de Isus Cristos și
față de vocația în Lucrare,
urmând învățăturile Sfântului
Josemaría.

19.03.2022

Cuprins al scrisorii prelatului (19
martie 2022)



Fidelitatea față de vocație, fidelitatea
față de Isus Cristos

Fidelitate apostolică

Fidelitatea față de propria vocație și
viața obișnuită

Cele permanente și cele schimbătoare
în viața Lucrării

Dragii mei, fie ca Isus să îi aibă în
grijă pe fiii și fiicele mele!

Merită să fim fideli!

1. Cu această expresie familiară, care
a inspirat un cântec vechi, Sfântul
Josemaría ne încuraja să fim foarte
fideli. Îmi amintesc deseori că pe 23
august 1963, în timpul unui curs de
vară la Pamplona, când am avut o
întâlnire cu Părintele nostru, am
cântat acest cântec. Unii dintre noi



au observat că, în timp ce ne asculta
cântând acele cuvinte, Părintele
nostru repeta în șoaptă: „Merită,
merită”; noi am văzut în aceasta o
expresie spontană a experienței sale
de viață. Scoaterea la liman a
Lucrării a meritat: atâta muncă, atâta
suferință, atâtea dificultăți și, în
același timp, atâta bucurie.
Fidelitatea este neapărat bucuroasă,
chiar și în durere; cu o bucurie în
Domnul, care este puterea noastră
(cf. Neh 8,10).

Fidelitatea este un concept larg, cu
diverse semnificații: „exactitate sau
veridicitate în realizarea unui lucru”,
„copierea exactă a unui text”,
„îndeplinirea exactă a unei
îndatoriri, a unei promisiuni”, etc.
Este deosebit de relevant să luăm în
considerare fidelitatea în relația
dintre oameni, în aspectul său cel
mai profund din punct de vedere
uman: dragostea. „Fidelitatea de-a
lungul timpului este numele iubirii” 



[1]. Iubirea autentică este definitivă,
este fidelă, chiar dacă poate eșua din
cauza slăbiciunii umane.

Fidelitatea cuprinde toate
dimensiunile vieții noastre, pentru că
implică întreaga persoană:
inteligența, voința, sentimentele,
relațiile și memoria. Cu aceste scurte
pagini, în contextul apropierii
centenarului fondării Lucrării, aș
dori să ne oprim acum pentru a
medita asupra câtorva aspecte,
călăuzindu-ne mai ales de textele
Sfântului Josemaría.

Fidelitatea față de vocație,
fidelitatea față de Isus
Cristos

2. Vocația creștină, în toate expresiile
sale particulare, este chemarea lui
Dumnezeu la sfințenie. Este o
chemare a iubirii lui Dumnezeu la
iubirea noastră, într-o relație în care
fidelitatea divină o precedă



întotdeauna: Dumnezeu este
credincios (2 Tes 3,3; cf. 1 Cor 1,9).
„Fidelitatea noastră este doar un
răspuns la fidelitatea lui Dumnezeu.
Dumnezeu care este credincios
cuvântului Său, care este credincios
promisiunii Sale” [2].

Credința în fidelitatea lui Dumnezeu
dă putere speranței noastre, chiar
dacă slăbiciunea noastră personală
ne face uneori să nu fim pe deplin
credincioși, în lucruri mici și poate,
uneori, în lucruri mari. Fidelitatea
constă, așadar, în a parcurge – cu
harul lui Dumnezeu – calea fiului
risipitor (cf. Lc 15,11-32). Fidelitatea
față de Isus Cristos ne cere să
rămânem în permanență vigilenți,
pentru că nu ne putem baza pe
slaba noastră putere. Trebuie să
luptăm mereu, până în ultima
clipă a trecerii noastre pe pământ:
acesta este destinul nostru [3].



Trebuie să căutăm cu perseverență
unirea cu Domnul. Căutăm și găsim
această unire cu Isus în munca
noastră, în familia noastră, în toate...;
mai ales în Euharistie, în Pocăință și
în rugăciune. În plus, nu suntem
singuri; putem conta și pe ajutorul
altora, mai ales în îndrumarea
spirituală personală. Să fim
recunoscători pentru această
posibilitate, să ne deschidem
sufletele cu sinceritate, să primim
încurajări și sfaturi pe calea creșterii
în iubirea noastră pentru Dumnezeu.
Și acolo unde se hrănește iubirea
noastră, se întărește fidelitatea
noastră: Îndrăgostește-te și nu-L
vei părăsi [4].

3. Fidelitatea se manifestă mai ales
atunci când implică efort și suferință.
Și aici, exemplul Maicii noastre,
Fecioara credincioasă, ne luminează:
„Singurul lucru care poate fi numit
fidelitate este o consecvență care
durează toată viața. Fiat-ul Mariei de



la Buna Vestire își găsește
plenitudinea în fiat-ul tăcut pe care îl
repetă la picioarele crucii” [5].

Cu ajutorul lui Dumnezeu, putem fi
credincioși, putem avansa pe calea
identificării cu Isus Cristos: ca modul
nostru de a gândi, de a iubi, de a
vedea oamenii și lumea, să devină tot
mai mult al Lui, printr-o permanentă
mișcare de a începe și a reîncepe, în
care conștientizarea filiației
noastre divine aduce bucurie în
convertirea noastră [6]. În acest fel,
îndemnul Sfântului Paul către
Filipeni va deveni o realitate în viața
noastră: Să aveţi între voi aceleaşi
sentimente ale lui Isus Cristos (Fil
2,5).

4. Întâlnirea și unirea cu Isus Cristos
se realizează în Biserică, care, în mod
vizibil, este un popor compus din
mai multe popoare; în mod
constitutiv, este Trupul lui Cristos și
în mod operativ este un sacrament:



toată mântuirea vine de la Cristos
prin Biserică, mai ales pentru că
Biserica face Euharistia și Euharistia
face Biserica.

Faptul, întotdeauna verificabil, că
Biserica este formată din bărbați și
femei slabi, cu defecte, nu ar trebui
să diminueze dragostea noastră
pentru ea. Să avem mereu în minte
că, mai presus de toate, Biserica este
tocmai aceasta: Cristos prezent
printre noi; Dumnezeu care vine
spre omenire pentru a o salva,
chemându-ne cu revelația sa,
sfințindu-ne cu harul său,
susținându-ne cu ajutorul său
constant, în micile și marile lupte
ale vieții de zi cu zi [7].

Fidelitatea față de Cristos este, prin
urmare, fidelitate față de Biserică. Și,
în Biserică, căutăm să trăim și să
favorizăm unirea cu toți, mai ales cu
Episcopii și, în mod special, cu
Pontiful Roman, principiul vizibil al



unității de credință și al comuniunii.
Să păstrăm mereu vie în fiecare
dintre noi această dorință a
Părintelui nostru: Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam!

Fidelitatea față de Isus Cristos și față
de Biserică implică pentru noi
fidelitatea față de vocația noastră la
Opus Dei, întruchipând spiritul pe
care l-am primit de la Sfântul
Josemaría, care a fost și este cu
adevărat Părintele nostru în Lucrare.
Iată cum se exprima într-o veche
scrisoare adresată tuturor fiilor săi: 
„Nu pot decât să-mi înalț sufletul
în semn de recunoștință față de
Domnul nostru, de la care provine
orice familie din cer și de pe
pământ (Ef 3,15-16), pentru că mi-a
dăruit această paternitate
spirituală, pe care, cu harul său,
mi-am asumat-o cu deplina
conștiință că sunt pe pământ doar
pentru a o împlini. De aceea, vă
iubesc cu inimă de tată și de



mamă [8]. A fi fiice și fii credincioși ai
Sfântului Josemaría este calea
noastră vocațională pentru a fi fiice
și fii credincioși ai lui Dumnezeu în
Cristos.

Cu siguranță vă amintiți aceste alte
cuvinte ale Părintelui nostru: 
Chemarea divină ne cere o
fidelitate neatinsă, fermă,
feciorelnică, bucuroasă,
neîndoielnică, față de credință,
față de curăție și față de calea
noastră [9]. Nu mă opresc acum
decât pentru a sublinia bucuria. O
fidelitate care este o corespondență
liberă la harul lui Dumnezeu, trăită
cu bucurie și de asemenea cu bună
dispoziție. Cât de util este să ne
amintim aceste alte cuvinte ale sale! 
În planul uman, vreau să vă las ca
moștenire dragostea pentru
libertate și buna dispoziție [10].

5. Considerând fidelitatea în Lucrare,
cum să nu ne gândim la Fericitul



Álvaro? Îmi amintesc că pe 19
februarie 1974, când Don Álvaro nu
era prezent, Sfântul Josemaría a spus
despre el: Aș vrea să-l imitați în
multe lucruri, dar mai ales în
loialitate. (...) A avut întotdeauna
un zâmbet și o fidelitate
incomparabile [11]. Mă gândesc
adesea la cuvintele biblice vir fidelis
multum laudabitur (Prov 28,20: omul
credincios va fi foarte lăudat),
gravate pe tocul unei uși din Villa
Vecchia, care duce chiar la biroul pe
care Don Álvaro l-a ocupat timp de
mulți ani.

Îmi înalț sufletul către Domnul și în
semn de recunoștință pentru
fidelitatea atâtor femei și bărbați
care ne-au precedat pe acest drum și
ne-au lăsat o mărturie prețioasă a
acestui „merită!”, evocat la începutul
acestor pagini.

Părintele nostru obișnuia să spună că
fiecare persoană care se apropie de



Lucrare, chiar și pentru o perioadă
scurtă de timp, va avea întotdeauna
afecțiunea noastră. Acest lucru este
valabil și mai mult pentru cei care au
fost în Lucrare pentru o vreme și
apoi au luat alte căi; și pentru cei
care uneori s-au simțit răniți: le
cerem iertare din toată inima.

Fidelitate apostolică

6. Vocația creștină la sfințenie, la
identificarea cu Isus Cristos, este – în
toate formele sale, într-un fel sau
altul – o vocație apostolică: nu este
posibil să se despartă viața
interioară și apostolatul, așa cum
nu este posibil să se separe în
Cristos calitatea sa de Dumnezeu-
Om și funcția sa de
Răscumpărător [12].

În fiecare epocă – și în a noastră
vedem acest lucru într-un mod
impresionant – există în lume o sete
imensă – adesea inconștientă – de



Dumnezeu. Cuvintele profetice se
împlinesc mereu: Iată, vin zile –
oracolul Domnului – când voi trimite
pe pământ foamete, dar nu foamete de
pâine și nici sete de apă, ci de
ascultare a cuvântului Domnului (Am
8,11).

De câte ori nu am meditat la acel
vibrant îndemn al Sfântului
Josemaría: Dragi mei, ne îndeamnă
Isus. El vrea să fie ridicat din nou,
nu pe Cruce, ci în slava tuturor
activităților umane, pentru a
atrage toate lucrurile la sine (In
12,32) [13].

În confruntarea cu dificultățile pe
care viața creștină le întâmpină în
această lume – ateismul, indiferența,
relativismul, naturalismul
materialist, hedonismul etc., – ne
vine în minte afirmația Sfântului
Ioan: Să nu iubiţi lumea şi nici cele ce
sunt în lume (1 In 2,15), care se referă
la ceea ce în lume se opune lui



Dumnezeu și pe care el o rezumă la
tripla concupiscență (cf. 1 In 2,16). În
același timp, însă, lumea, făptură a
lui Dumnezeu, este bună: atât de
mult a iubit Dumnezeu lumea, încât l-
a dat pe Fiul său, unicul născut, ca
oricine crede în El să nu piară, ci să
aibă viaţa veşnică (In 3,16).

7. Să ne străduim să iubim lumea cu
pasiune [14], ca și Părintele nostru,
pentru că ea este locul unde Îl
întâlnim pe Dumnezeu și calea spre
viața veșnică. O iubire care exclude
latura mundană: suntem din lume,
dar nu vrem să fim lumești; de
asemenea, de exemplu, trăind
spiritul și realitatea practică a
sărăciei, care ne eliberează de atâtea
legături și, în sens pozitiv, ne face să
ascultăm de Sfântul Paul care ne
asigură: Toate sunt ale voastre, voi
sunteți ai lui Cristos și Cristos este al
lui Dumnezeu (1 Cor 3,22-23).
Mărturia unor vieți cumpătate și
austere este – astăzi și întotdeauna –



un mod de a fi sare și lumină în
această lume pe care trebuie să o
transformăm cu iubirea lui Cristos.

În fața acestei realități – toate
lucrurile sunt ale voastre – ne
bucurăm de bucuriile celorlalți, ne
apreciem de toate lucrurile bune
care ne înconjoară și suntem
stimulați de provocările timpului
nostru. În același timp, simțim
profund situația din lume, în special
realitatea tristă a războiului și a altor
situații de mare nevoie și suferință a
atâtor oameni, în special a celor mai
slabi. Dar, insist, să nu admitem
pesimismul; dimpotrivă, să
actualizăm credința noastră în
vitalitatea Evangheliei – căci ea este
puterea lui Dumnezeu pentru
mântuirea oricărui om care crede
(Rom 1,16) – și credința noastră în
mijloace: rugăciune, mortificare,
Euharistie! și muncă. Vom păstra
astfel o viziune plină de speranță
asupra lumii.



Credința este baza fidelității. Nu o
încredere deșartă în capacitatea
noastră umană, ci credința în
Dumnezeu, care este temelia
speranței (cf. Evr 11,1). „Dumnezeu
este fundamentul speranței, nu orice
zeu, ci Dumnezeul care are chip
uman și care ne-a iubit până la capăt,
pe fiecare dintre noi în parte și
întreaga umanitate” [15].

Să-l ascultăm din nou pe Părintele
nostru: Dacă sunteți credincioși, ca
rod al dăruirii voastre tăcute și
smerite, Domnul – prin mâinile
voastre – va face minuni. Vom
retrăi acel pasaj al Sfântului
Luca: Cei șaptezeci și doi de
ucenici s-au întors plini de
bucurie, zicând: Doamne, chiar și
demonii înșiși ni se supun, prin
puterea Numelui Tău (Lc 10,17) [16].



Fidelitatea față de propria
vocație și viața obișnuită

8. În viața fiecăruia dintre noi pot
exista, din când în când,
circumstanțe ieșite din comun, dar
știm bine că unirea cu Domnul și,
împreună cu El, misiunea noastră
apostolică trebuie să se realizeze în
mod fundamental în viața obișnuită:
familia, munca profesională,
prietenii, îndatoririle sociale...:
„Acesta este locul principal al
întâlnirii noastre cu Dumnezeu” [17],
ne amintea don Javier într-una
dintre primele sale scrieri.

A-L întâlni pe Domnul în toate
evenimentele fiecărei zile înseamnă
să descoperim valoarea lucrurilor
mărunte, a detaliilor, în care putem
arăta atât de des iubirea noastră
pentru Dumnezeu și iubirea noastră
pentru ceilalți. Însuși Isus ne-a spus: 
Cine este credincios în cele mai mici
lucruri, este credincios și cele mari; și



cine este necinstit în cele mai mici
lucruri este necinstit şi în cele mai
mari (Lc 16,10). O fidelitate în cele
mici pe care Domnul o răsplătește cu
măreția bucuriei sale (cf. Mt 25, 21).

Experiența noastră personală ne
arată că această fidelitate în cele mici
nu este un fleac, dimpotrivă: 
perseverența în lucrurile mărunte,
din Iubire, este eroism [18]. Iubirea
este cea care dă cea mai mare
valoare tuturor eforturilor umane.
Fidelitatea este credincioșia față de
un angajament de iubire, iar iubirea
lui Dumnezeu este sensul ultim al
libertății. Această libertate a
spiritului dă capacitatea de a iubi
ceea ce trebuie făcut, chiar și atunci
când implică sacrificii și astfel se
poate simți ceea ce Isus ne asigură: 
Luați jugul meu asupra voastră și
învățați de la mine, căci sunt blând și
smerit cu inima și veți găsi odihnă
pentru sufletele voastre, căci jugul
meu este blând și povara mea este



ușoară (Mt 11,29-30). Iar Sfântul
Augustin explică: „În ceea ce se
iubește, fie nu se simte dificultatea,
fie se iubește dificultatea însăși (...).
Muncile celor care iubesc nu sunt
niciodată grele” [19].

9. Știm bine că întâlnirea cu
Dumnezeu, iubirea lui Dumnezeu,
este inseparabilă de iubirea și
slujirea celorlalți; că cele două
precepte ale carității sunt
inseparabile. Prin iubirea fraternă,
semn sigur de viață supranaturală,
ne zidim fidelitatea și facem mai
fericită fidelitatea celorlalți: Știm că
am trecut de la moarte la viață,
pentru că îi iubim pe frați (1 In 3,14).
Cu câtă putere ne încurajează sfântul
Josemaría să trăim fraternitatea!: 
Inimă, copiii mei, puneți-vă inima
să vă slujiți unii pe alții. Când
afecțiunea trece prin Preasfânta
Inimă a lui Isus și Neprihănita
Inimă a Mariei, caritatea fraternă
se exercită cu toată puterea sa



umană și divină. Încurajează să
purtăm povara, ușurează
greutatea, asigură bucuria în
luptă. Nu este ceva dulceag, este
ceva care întărește aripile
sufletului pentru a se înălța mai
sus; caritatea fraternă, care nu-și
caută propriul interes, ne permite
să zburăm pentru a-L lăuda pe
Domnul într-un spirit de sacrificiu
de bunăvoie [20].

Având în vedere locul pe care îl
ocupă munca în viața noastră
obișnuită, am putea să ne gândim – și
să ne examinăm personal – la
numeroasele aspecte pe care le
conține sfințirea muncii, sfințirea
în muncă, sfințirea prin muncă [21].
Acum aș vrea să vă invit să medităm
asupra modului în care putem
transforma mai bine munca în
rugăciune, care nu se rezumă doar la
a face vreo deprindere de evlavie în
timp ce lucrăm. Părintele nostru ne-a
explicat acest lucru în atât de multe



feluri. Să recitim aceste cuvinte ale
sale: Faceți munca voastră, știind
că Dumnezeu vă privește: laborem
manuum mearum respexit Deus
(Gen 31,42). Munca noastră, prin
urmare, trebuie să fie sfântă și
vrednică de El: nu numai
terminată până la ultimul detaliu,
ci și realizată cu corectitudine
morală, cu bonomie, cu noblețe, cu
loialitate, cu dreptate. În acest fel,
munca ta profesională nu va fi
doar dreaptă și sfântă, ci și prin
acest titlu va fi rugăciune [22].

În munca noastră experimentăm
adesea limitele și defectele noastre;
dar dacă, în ciuda a toate, ne
străduim să știm că Dumnezeu ne
privește, vom putea auzi cuvintele
sfântului Paul ca adresate nouă: 
munca voastră nu este zadarnică în
Domnul (1 Cor 15,58); așa cum a
rezumat Părintele nostru: nimic nu
se pierde.



Cele permanente și cele
schimbătoare în viața
Lucrării

10. Fidelitatea personală față de
propria vocație în Lucrare este în
mod necesar legată de fidelitatea
instituțională, adică de permanența
Lucrării ca instituție în fidelitate față
de voința lui Dumnezeu pentru ea,
așa cum a fost transmisă de fondator.

În 2016, părintele Javier ne-a amintit
aceste cuvinte ale Sfântului
Josemaría: Așa cum identitatea
persoanei rămâne aceeași de-a
lungul diferitelor etape de
creștere: copilărie, adolescență,
maturitate...; tot așa există, în
dezvoltarea noastră, o evoluție:
altfel am fi un lucru mort. Miezul,
esența, spiritul rămân
neschimbate, dar modurile de a
spune și de a face, mereu vechi și
noi, mereu sfinte, evoluează [23].



Comentând acest text, am considerat
apoi că este mai ales în domeniul
apostolatului personal – care este cel
principal în Lucrare – și în cel al
orientării profesiilor, instituțiilor și
structurilor umane cu un sens
creștin, unde încercăm să punem
inițiativa și creativitatea, pentru a
ajunge la o relație de prietenie
sinceră cu multe persoane și pentru a
aduce lumina Evangheliei în
societate. Aceeași inițiativă și
creativitate ne determină să căutăm
noi activități apostolice, în marea
fără țărmuri pe care ne-o prezintă
spiritul Lucrării.

11. Această creativitate poate fi
înțeleasă ca o versiune a ceea ce se
numește uneori fidelitate dinamică
sau fidelitate creativă. O fidelitate
care exclude atât ceea ce ar fi o
dorință superficială de schimbare,
cât și o atitudine a priori opusă la tot
ceea ce este sau pare a fi o anumită
noutate. Prin această vocație a



noastră, suntem prezenți chiar la
originea schimbărilor bune care
au loc în societate și, de asemenea,
facem ca progresul oricărei epoci
să fie al nostru [24]. Din acest motiv,
trebuie să înțelegem și să împărtășim
neliniștile timpului nostru și, în
același timp, să nu pretindem să ne
adaptăm la nicio modă sau obicei,
oricât de actual și de răspândit ar fi,
dacă este contrar spiritului pe care
Dumnezeu ni l-a transmis prin
Fondatorul nostru, inclusiv cele
nepotrivite tonusului uman și
atmosferei familiale proprii Operei.
În acest sens, nu va mai fi niciodată
nevoie să ne adaptăm la lume,
pentru că noi suntem din lume; nu
va trebui niciodată să mergem în
căutarea progresului uman,
pentru că noi – voi, fiii mei – 
împreună cu ceilalți oameni care
trăiesc în lume, sunteți cei care
faceți acest progres prin munca
voastră obișnuită [25].



De asemenea, trebuie avut în vedere
că, în fața unor determinări luate
pentru întreaga Lucrare (de
exemplu, în ceea ce privește
mijloacele de formare spirituală:
cercuri, meditații, retrageri etc.), este
logic ca discernământul asupra
oportunității unor eventuale
schimbări să fie în cele din urmă
responsabilitatea Părintelui
împreună cu Consiliul general și cu
Consfătuirea centrală. Pe de altă
parte, nu orice schimbare la acest
nivel este indiferentă pentru spirit și
trebuie studiată cu prudență. În ceea
ce vă privește, nu ezitați să propuneți
proiecte apostolice celor care
dirijează lucrările, în spirit de
inițiativă, dar și de unitate – fără a
înceta să vâslim împreună – cu
dorința de a aduce bucuria
Evangheliei la mulți oameni. În orice
caz, să fim siguri că „nu suntem
singuri în realizarea Lucrării, nici nu
ne bazăm doar pe slaba noastră



putere, ci pe puterea și tăria
Domnului” [26].

12. Cu fidelitatea noastră personală și
cu responsabilitatea tuturor de a
menține fidelitatea instituțională, în
ciuda limitelor noastre personale, cu
harul lui Dumnezeu vom putea
construi, printre momentele istorice
schimbătoare, continuitatea Lucrării
în fidelitate față de originea sa.
Aceasta este continuitatea esențială
între trecut, prezent și viitor, proprie
unei realități vii. În 2015, Don Javier
ne-a încurajat să îi cerem Sfântului
Josemaría ca Lucrarea să ajungă la 2
octombrie 2028 cu aceeași forță și
prospețime de spirit pe care a avut-o
Părintele nostru la 2 octombrie 1928.

Astfel, prin mila lui Dumnezeu, ceea
ce a văzut Sfântul Josemaría va
deveni realitate: văd Lucrarea
proiectată de-a lungul secolelor,
mereu tânără, grațioasă,
frumoasă și roditoare, apărând



pacea lui Cristos, pentru ca
întreaga lume să o aibă. Vom
contribui la recunoașterea în
societate a drepturilor persoanei
umane, ale familiei și ale Bisericii.
Munca noastră va diminua urile
fratricide și suspiciunile dintre
popoare, iar fiicele și fiii mei –
fortes in fide (I Petr 5,9), fermi în
credință – vor ști să ungă toate
rănile cu caritatea lui Cristos,
care este cel mai blând balsam [27].

Încredințând Maicii noastre Maria,
Fecioara credincioasă, și Sfântului
Iosif, reînnoirea constantă a
fidelității noastre, cu toată dragostea
afectuoasă vă binecuvântează

Părintele vostru

Roma, 19 martie 2022



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Divulgarea publică, integrală sau
parțială, este interzisă fără
permisiunea expresă a titularului
drepturilor de autor)

(Pro manuscripto)

[1] Benedict al XVI-lea, Discurs, 12-
V-2010.

[2] Francisc, Omilie, 15-IV-2020.

[3] Scrisoare 28-III-1973, nr. 9.

[4] Drum, nr. 999.

[5] Sfántul Ioan Paul al II-lea, Omilie,
26-I-1979.

[6] Este Cristos care trece, nr. 64.

[7] Este Cristos care trece, nr. 131.



[8] Scrisoare 6-V-1945, nr. 23.

[9] Scrisoare 24-III-1931, nr. 43.

[10] Scrisoare 31-V-1954, nr. 22.

[11] Sfântul Josemaría, Notițe la o
întâlnire familială, 19-II-1974.

[12] E Cristos care trece, nr. 122.

[13] Instrucție, 1-IV-1937, nr. 1.

[14] Convorbiri, nr. 118.

[15] Benedict al XVI-lea, Enciclica Spe
salvi, nr. 31.

[16] Scrisoare 24-III-1930, n. 23.

[17] Javier Echevarría, Scrisoare
pastorală, 28-XI-1995, nr. 16.

[18] Drum, nr. 813.

[19] Sfântul Augustin, De bono
viduitatis, 21, 26.

[20] Scrisoare 14-II-1974, nr. 23.



[21] Este Cristos care trece, nr. 45.

[22] Scrisoare 15-X-1948, nr. 26.

[23] Scrisoare 29-IX-1957, nr. 56.

[24] Scrisoare 14-II-1950, nr. 21.

[25] Scrisoare 9-I-1932, nr. 92.

[26] Javier Echevarría, Scrisoare
pastorală, 28-XI-1995, nr. 11.

[27] Scrisoare 16-VII-1933, nr. 26.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoarea-prelatului-19-martie-2022/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-19-martie-2022/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoarea-prelatului-19-martie-2022/

	Scrisoarea Prelatului (19 martie 2022)
	Fidelitatea față de vocație, fidelitatea față de Isus Cristos
	Fidelitate apostolică
	Fidelitatea față de propria vocație și viața obișnuită
	Cele permanente și cele schimbătoare în viața Lucrării


