
opusdei.org

Scrisoarea
prelatului (1.11.2019)

Scrisoarea pastorală a Mons.
Fernando Ocáriz despre
prietenie. „Circumstanțele
actuale ale evanghelizării fac și
mai evidentă (…) prioritatea de
a da relațiilor, de la persoană la
persoană, acestei dimensiuni
relaționale care se află în
centrul manierei de a face
apostolat, pe care Sfântul
Josemaría ar descoperi-o în
textele evanghelice.”

10.11.2019



Scumpii mei copii, Isus să vă apere!

1. În prima lungă scrisoare, pe care
v-am scris-o pentru a primi
concluziile congresului general, vă
spuneam că „circumstanțele actuale
ale evanghelizării fac și mai
evidentă, dacă este posibilă,
prioritatea de a da relațiilor de la
persoană la persoană, acestei
dimensiuni relaționale, care se află
în centrul manierei de a face
apostolat, pe care Sfântul Josemaría
ar descoperi-o în textele evanghelice 
[1].

Cu prilejul întâlnirilor mele cu
persoane din diferite țări, se
întâmplă deseori să apară spontan
observații și întrebări despre
prietenie. Sfântul Josemaría ne
amintea continuu importanța umană
și creștină a acestei realități. De
altfel, avem numeroase mărturii
despre modul în care cultiva el însuși
numeroasele prietenii, prietenii pe



care a știut să le păstreze întreaga
viață. Ne amintim despre modul cum
califica apostolatul de prietenie și de
încredere, de esențial în Lucrare. În
această scrisoare, aș vrea să vă
amintesc câteva aspecte ale
învățăturilor Sfântului Josemaría pe
această temă.

Prietenia lui Isus Cristos

2. Isus Cristos, om perfect, a trăit din
plin valoarea umană a prieteniei.
Evanghelia ne arată cum, din fragedă
copilărie, întreținea o relație amicală
cu persoanele care-l înconjurau: la
cei doisprezece ani, când reveneau
de la Ierusalim, Maria și Iosif
presupun, natural, că Isus se află
într-un grup de prieteni sau de
cunoscuți (cf. Lc 2, 44). Mai târziu, pe
parcursul vieții publice, îl putem
contempla, deseori, pe Domnul
Nostru la prieteni sau cunoscuți, în
vizită sau la masă: în casa lui Petru
(cf. Lc 4, 38), în cea a lui Levi (cf. Lc 5,



29), a lui Simon (cf. Lc 7, 36), a lui Jair
(cf. Lc 8, 41), a lui Zaheu (cf. Lc.19, 5)
etc. Îl vedeam, de asemenea, asistând
la nunți la Cana (cf. In 2, 1), sau
mergând cu alții în locuri de cult (cf.
In 8, 2). În alte ocazii își consacră
timpul singurilor săi discipoli (cf. M
3, 7).

Orice ocazie îi este prielnică pentru a
lega o relație de prietenie: de câte ori
nu-l vedem oprindu-se lângă cineva!
Câteva minute de conversație ajung
pentru ca samariteancă să se simtă
cunoscută și înțeleasă. Aceasta o face
să se întrebe: Nu acesta este Cristos?
(In 4, 29). Cât despre discipoli de la
Emaus, după ce au mers cu el, apoi s-
au așezat la masă cu Isus, ei recunosc
prezența acestui Prieten, al cărui
cuvânt le înflăcărase inimile (cf. Lc
24, 32).

Foarte des, Domnul consacră mai
mult timp prietenilor săi. Este cazul
casei din Betania. Acolo, zilele întregi



„Isus știe să dea dovadă de delicatețe,
să spună cuvinte încurajatoare, să
răspundă prieteniei cu prietenie: ce
conversații trebuie să fi avut loc în
casa din Betania, cu Lazăr, cu Marta
și cu Maria!”[2] Aflăm că tot în acest
cămin, Cristos generează o încredere
profundă (cf. In 11, 21) și că această
încredere este plină de empatie, mai
ales când este vorba de cineva care
suferă (cf. In 11, 35).

Dar momentul, când Domnul ne
arată cu mai multă profunzime
dorința de a ne oferi prietenia sa,
este cel al ultimei Cine. În intimitatea
Cenacolului, Isus le spune
apostolilor: Eu v-am numit prieteni
(cf. In 15, 15). Și, prin ei, nouă ne-a
spus-o. Dumnezeu ne iubește nu ca
pe niște creaturi, ci ca pe niște copii,
cărora prin Cristos, el oferă o
adevărată prietenie. Iar noi
răspundem acestei prietenii unindu-
ne voința cu a sa, făcând ceea ce
Domnul vrea (cf. In 15, 14).



„Idem velle atque idem nolle – a vrea
același lucru și a îndepărta același
lucru – iată ceea ce anticii au
recunoscut ca autentic conținut al
iubirii: a deveni unul asemenea
celuilalt, ceea ce duce la o
comuniune de voință și gândire.
Povestea de dragoste dintre
Dumnezeu și om constă tocmai în
ceea ce această comuniune de voință
înflorește în comuniunea de gândire
și sentiment încât voința noastră și
voința lui Dumnezeu să ajungă să
coincidă tot mai mult; voința lui
Dumnezeu nu este pentru mine o
voință străină pe care cerințele să
mi-o impună din exterior, ci ea este
propria mea voință, pe baza
experienței pe care, de fapt,
Dumnezeu îmi este mai intim mie
însumi decât îmi sunt eu însumi.
Abia atunci crește abandonarea în
Dumnezeu, iar Dumnezeu devine
bucuria noastră (cf. Ps 72[73], 23-
28)” [3].



3. Să ne știm în prietenie cu Isus
Cristos ne umple de siguranță,
fiindcă el este fidel. „Prietenia cu Isus
este de neclintit. El nu ne părăsește
niciodată, chiar dacă uneori pare s-o
facă. Când avem nevoie de el, se lasă
găsit de noi (cf. Jr 29, 14) și ne este
alături oriunde am merge (cf. Jos 1,
9), căci el nu rupe niciodată o alianță.
El ne cere să nu-l abandonăm: 
Rămâneți în mine (In 15, 4). Dar dacă
noi ne îndepărtăm, el rămâne fidel,
căci nu se poate nega pe el însuși (2
Tm 2, 13) ” [4].

A răspunde acestei prietenii a lui Isus
înseamnă a-l iubi cu o iubire care
este sufletul vieții creștine și care
tinde să se manifeste în tot ceea ce
facem. „Noi avem nevoie de o bogată
viață interioară, semn sigur al
prieteniei cu Dumnezeu și condiție
indispensabilă pentru orice muncă
cu sufletele„[5]. Orice apostolat, orice
muncă pentru suflete pornește din
această prietenie cu Dumnezeu, care



este sursa adevăratei iubiri creștine.
„Dacă trăiți în prietenie cu
Dumnezeu, care este prima prietenie
de cultivat și de făcut să crească,
atunci voi veți ști să vă faceți
numeroși și adevărați prieteni (cf. Si
6, 17). Această muncă pe care a făcut-
o Dumnezeu și nu încetează s-o facă
cu noi, ca să ne mențină în prietenia
sa, vrea s-o realizeze cu multe alte
suflete, servindu-se de noi ca de niște
instrumente„ [6].

Valori umane și creștine ale prieteniei

4. Prietenia este o realitate umană de
o mare bogăție: este o formă de
dragoste reciprocă între două
persoane, care se construiește pe
cunoașterea și comunicarea mutuală 
[7]. Este un tip de iubire „reciprocă ce
dorește tot ceea ce este bun pentru
celălalt, o iubire ce produce unire și
fericire” [8]. De aceea Sfânta Scriptură
afirmă că un prieten adevărat nu are



preț, el are o valoare inestimabilă (Si
6, 15).

Caritatea, care ridică la o înălțime
supranaturală capacitatea umană de
a iubi, ridică deci prietenia:
„Prietenia este unul dintre
sentimentele umane cele mai nobile
și cele mai elevate, pe care harul
divin le purifică și le transfigurează” 
[9]. Acest sentiment se poate naște,
uneori, într-o manieră spontană dar,
în toate cazurile, nu poate crește
decât prin frecventarea mutuală și
deci, consacrându-i timp. „Prietenia
nu este fugace sau trecătoare. Este
stabilă, solidă, fidelă și se coace cu
timpul. Ea este o relație de afecțiune,
care ne face să ne simțim uniți și, în
același timp, este o iubire generoasă,
care ne duce să căutăm binele
prietenului” [10].

5. Dumnezeu se servește foarte
adesea de o prietenie autentică
pentru a duce la bun sfârșit opera sa



salvatoare. Vechiul Testament
amintește prietenia dintre David,
tânăr încă, și Ionatan, prinț
moștenitor din Israel. Acesta din
urmă nu ezită să împartă tot ce avea
cu prietenul său (cf. 1 Sam 18, 4), și,
în momente dificile, îi aminti tatălui
său, Saul, toate meritele tânărului
David (cf. 1 Sam 19, 4). Ionatan
ajunse chiar să-și pună în joc
moștenirea tronului pentru a-și
apăra prietenul , căci îl iubea ca pe
sine însuși (1 Sam 20, 17). Această
sinceră prietenie îi împingea pe
amândoi să-și mențină fidelitatea
față de Dumnezeu (cf. 1 Sam 20, 8,
42).

Exemplul primilor creștini este de o
elocvență deosebită. Sfântul
Josemaría remarca și cât „se iubeau
între ei cu o dragoste puternică și
blândă, în inima lui Cristos„ [11].
Dragostea mutuală este, de la
începutul Bisericii, semnul distinctiv



al discipolilor lui Isus Cristos (cf. In
13, 35).

Primele secole ale creștinismului ne
propun un alt exemplu cu Sfântul
Vasile și Sfântul Grigore de Nazianz.
Prietenia care i-a legat în tinerețe îi
menținu uniți de-a lungul întregii lor
vieți, până într-atât încât și astăzi
sunt pomeniți în aceeași zi în
calendarul liturgic general. Sfântul
Grigore povestește că „noi amândoi
nu aveam decât o sarcină: să
practicăm virtutea și să trăim în
vederea speranțelor viitoare [12].
Prietenia lor nu le distrăgea atenția
de la Dumnezeu, ci îi conducea și mai
mult spre el: „Noi ne conduceam
viața și întreaga activitate ghidați în
acest fel de poruncile divine și
entuziasmându-ne reciproc la
virtute” [13].

6. „La un creștin, la un copil al lui
Dumnezeu, prietenia și caritatea nu
fac decât una: o lumină divină care



își răspândește căldura” [14]. Putem
spune, cu cuvintele pe care Sfântul
Augustin le adresează Domnului, că
între creștini „nu există adevărată
prietenie decât între cei pe care tu îi
unești prin caritate” [15]. Pe de altă
parte, după cum caritatea este mai
mult sau mai puțin intensă, și că, pe
deasupra, timpul de care dispunem
este limitat, prietenia este de
asemenea o realitate care poate fi
mai mult sau mai puțin profundă.
Mai este obișnuit să se spună că
sunteți foarte buni prieteni , sau să se
vorbească de o mare prietenie , fără
ca aceasta să excludă prietenii
adevărate care nu sunt atât de mari
sau intime.

La începutul noului mileniu, Sfântul
Ioan Paul al II-lea semnala că toate
inițiativele apostolice care vor
apărea pe viitor vor fi „mijloace fără
suflet” dacă ele nu se vor centra pe
faptul de a iubi sincer fiecare
persoană și de a împărtăși bucuriile



lor, suferințele lor, pentru a le ghici
dorințele și pentru a răspunde
nevoilor lor, pentru a le oferi o
prietenie adevărată și profundă” [16].
Casele noastre, care sunt destinate să
servească pentru o mare catehizare,
trebuie să fie locuri unde poți găsi
ușor o iubire sinceră și să înveți să fii
într-adevăr prieten.

7. Prietenia creștină nu exclude pe
nimeni, ea trebuie să fie intenționat
deschisă lumii, din toată inima.
Fariseii îl criticau pe Isus Cristos, ca
și cum ar fi rău să te consideri prieten
cu vameșii și cu păcătoșii (Mt 11, 19).
Nici noi, care încercăm să-l imităm
pe Domnul, atât cât ne permite
slăbiciunea, „nu excludem pe
nimeni, nu îndepărtăm nici un suflet
de la iubirea noastră în Cristos. De
aceea voi veți avea de cultivat o
prietenie fermă, loială, sinceră, adică
creștină, cu toți colegii voștri de
profesie; în plus, cu toți oamenii,



oricare ar fi situația lor personală” 
[17].

Cristos, care era inserat complet în
procesul social al mediului și
timpului său, ne dă totodată exemplu
în acest domeniu. Cum scria Sfântul
Josemaría: „Domnul nu-și limitează
dialogul cu un grup restrâns; el
vorbește cu toți. Cu femeile sfinte, cu
mulțimi întregi, cu reprezentanți ai
demnitarilor din Israel, ca Nicodim și
cu vameși ca Zaheu; cu persoane
considerate pioase și cu păcătoși, ca
samariteanca; cu cei sănătoși ori cu
bolnavi; cu săraci, pe care îi iubea
din toată inima; cu doctori ai legii și
cu păgâni, cărora le lauda credința,
mai mare decât cea a lui Israel; cu
persoane în vârstă și cu copii. Isus nu
refuză cuvântul său nimănui și este
un cuvânt care vindecă, care
consolează, care luminează. De câte
ori am meditat și am făcut să se
mediteze în această manieră de a
face apostolatul lui Cristos, uman și



divin în același timp, bazat pe
prietenie și încredere!” [18]

Manifestări ale prieteniei

8. Prietenia este deosebit de utilă
pentru a exersa această manifestare
necesară carității care este
înțelegerea: „Prietenia adevărată
cere de asemenea un efort cordial
pentru a înțelege convingerile
prietenilor noștri, chiar dacă noi nu
ajungem nici să le împărtășim, nici
să le acceptăm”[19]. În acest mod
prietenii noștri ne ajută să înțelegem
maniere diferite de a noastră de a
vedea viața, ei ne îmbogățesc lumea
noastră interioară și, când prietenia
este profundă, ne permit să facem
alte experiențe. Este vorba, până la
urmă, de a-i simți într-adevăr pe
ceilalți, adică de a participa la ceea ce
ei trăiesc, la ceea ce li se întâmplă.

A-i iubi pe alții implică și să-i iei așa
cum sunt ei, cu problemele lor,
greșelile lor, întâmplările lor



personale, contextul lor și ritmul lor
pentru a se apropia de Isus. De aceea
trebuie, pentru a construi o prietenie
adevărată, să-ți dezvolți capacitatea
de a-i privi pe ceilalți cu afecțiune,
până într-acolo de a-i vedea cu ochii
lui Cristos. Privirea noastră trebuie
purificată de orice prejudiciu, în
timp ce învățăm să descoperim ceea
ce este bun în fiecare, renunțând la
dorința de a-i modela după imaginea
noastră. Un prieten nu are nevoie de
condiții prealabile pentru a primi
afecțiunea noastră. Fiind creștini,
vedem fiecare persoană, înainte de
toate, ca pe o creatură iubită de
Dumnezeu. Fiecare persoană este
unică și unică este, de asemenea,
fiecare relație de prietenie.

Sfântul Augustin remarca faptul că
„chiar dacă datorăm tuturor aceeași
caritate, nu trebuie să oferim tuturor
același remediu: aceeași caritate dă
lumină unora și suferă cu alții (…), se
arată tandră cu unii și severă cu alții,



dușmanul nimănui și mamă pentru
toți” [20]. A fi prieten înseamnă a
învăța să frecventezi pe fiecare
persoană, așa cum o face și Domnul:
„Când creează sufletele, Dumnezeu
nu se repetă. Fiecare este ca el însuși
și trebuie să-l tratezi pe fiecare
urmând modul în care a făcut-o
Dumnezeu și maniera în care el
conduce” [21]. Cum este vorba de a
descoperi și de a vrea binele celuilalt,
prietenia presupune și să suferi cu
prietenii tăi și pentru ei. În
momentele dificile, este de un mare
ajutor să le reînnoiești credința în
faptul că Dumnezeu acționează în
suflete în maniera sa și ritmul său.

9. Prietenia îmbracă, pe deasupra, o
valoare inestimabilă, pentru că ea
contribuie la armonia între membrii
familiilor și la nașterea unei
ambianțe mai demne de persoana
umană. „Prin vocație divină”, scrie
Sfântul Josemaría, „voi trăiți în
mijlocul lumii, împărtășind cu ceilalți



oameni, egalii voștri, bucurii și
supărări, eforturi și entuziasme,
aspirații și întâmplări. Când veți fi
parcurs nenumăratele drumuri ale
pământului, vă veți fi forțat să trăiți
cu toți, să stabiliți relații cu toți,
pentru a contribui la crearea unei
atmosfere de pace și prietenie,
deoarece spiritul nostru ne conduce
la aceasta” [22].

Această atmosferă de prietenie, pe
care fiecare este chemat s-o poarte cu
el, este rodul tuturor eforturilor care
se fac pentru a oferi o viață agreabilă
celorlalți. A câștiga în amabilitate, în
bucurie, în răbdare, în optimism, în
delicatețe și în toate virtuțile care fac
viața comună plăcută, toate acestea
contează mult pentru ca fiecare să se
simtă primit și să fie fericit: Cuvântul
plăcut atrage numeroși prieteni,
limbajul amabil atrage politețea (Si 6,
5). Lupta pentru a ne ameliora
caracterul este o condiție necesară



pentru ca să se nască mai ușor
relațiile de prietenie.

În schimb, anumite moduri de
exprimare pot tulbura sau împiedica
crearea unui climat de prietenie. De
exemplu, când ești foarte categoric în
exprimarea opiniilor proprii, când
dai impresia că maniera ta de a
vedea lucrurile este definitiv aleasă,
sau când nu știi să te interesezi activ
de ce spun ceilalți, se acționează într-
un mod care duce la închiderea în
sine. Aceste atitudini manifestă
uneori incapacitatea de a distinge
între ceea ce este relevant într-o
opinie și ce nu, sau dificultatea de a
relativiza teme pentru care nu există
în mod necesar o singura soluție.

10. Grija creștină pentru ceilalți se
naște cu siguranță din unirea noastră
cu Cristos și din identificarea noastră
la misiunea la care el ne-a chemat:
„Noi suntem făcuți pentru mulțime:
noi nu rămânem niciodată închiși,



trăim în fața mulțimii și purtăm
gravate în sufletele noastre aceste
cuvinte ale lui Isus Cristos Domnul
nostru: Mi-e milă de această
mulțime, căci de trei zile, deja, sunt
lângă mine și nu au mâncat nimic
(Mc 8, 2)” [23].

Întărirea legăturilor noastre cu
prietenii cere timp, atenție și deseori
ușurința, sau să renunți la
preferințele personale. Asta îi va
duce pe creștini să dea prioritate
rugăciunii, siguri că vor găsi aici
singura energie capabilă să
transformi lumea: „Pentru ca lumea
noastră să urmeze o orientare
creștină – singura care merită
osteneala – trebuie să trăim cu
oamenii într-o prietenie loială,
bazată în primul rând pe o prietenie
loială față de Dumnezeu” [24].

Sinceritate și prietenie

11. „Prietenul adevărat nu poate
avea pentru prietenul său două fețe:



o prietenie care se vrea loială și
sinceră – vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis
(Jc 1, 8), omul fals, cu dublu spirit,
este în totul inconstant – cere
renunțare, dreptate, schimb de
servicii, servicii nobile și legale.
Prietenul este puternic și sincer în
măsura în care, conform prudenței
naturale, se gândește cu generozitate
la ceilalți, cu un spirit de sacrificiu
personal” [25]. Prietenia este mutuală:
este o comunicare sinceră, reciprocă;
se transmite propria experiență
pentru a învăța unii de la alții.

Prietenii își împărtășesc bucuria ca
păstorul care și-a găsit oița pierdută
(cf. Lc 15, 6), sau ca femeia care și-a
găsit drahma pe care o pierduse (cf.
Lc 15, 9). Se împărtășesc aspirațiile și
proiectele, dar și supărările.
Prietenia se manifestă mai ales în
dispoziția de a ajuta după cum
vedem la acest om care avenit la Isus
pentru a cere vindecarea unui



servitor al prietenului său,
Centurionul (cf. Lc 7, 6). Apoi,
prietenia cea mai mare tinde să imite
grandoarea iubirii de prietenie a lui
Isus Cristos: nu există o mai mare
iubire decât de a-ți da viața pentru cei
pe care-i iubești (In 15, 13).

12. Se poate întâmpla uneori ca o
anumită rezervă sau timiditate să ne
împiedice să ne manifestăm față de
ceilalți afecțiunea pe care le-o
purtăm. A trece peste acest obstacol,
a pierde această teamă poate fi o
mare ocazie pentru ca Dumnezeu să-
și răspândească iubirea asupra
prietenilor: „Adevărata prietenie
comportă o afecțiune mutuală
sinceră care este garantul libertății și
intimității reciproce” [26]. În acest
sens, Sfântul Toma subliniază că
prietenia autentică trebuie să se
manifeste extern: „ea cere
reciprocitatea iubirii, pentru că
prietenul este prieten pentru
prietenul său” [27].



În același timp, nu-ți poți oferi
prietenia într-o manieră autentică,
fără un anume risc: răspunsul nu
este garantat. Este fenomenul care se
produce în viața Domnului, când
tânărul bogat preferă un alt drum
(cf. Mc 10, 22) sau când, coborând de
pe Muntele Măslinilor , el plânge
Ierusalimul, gândindu-se la cei a
căror inimă este împietrită (cf. Lc 19,
41). În fața acestor experiențe, care
se întâmplă mai devreme sau mai
târziu, trebuie să trecem peste teama
de a risca din nou, așa după cum o
face și Isus Cristos cu fiecare dintre
noi. În alți termeni, noi trebuie să
acceptăm această vulnerabilitate și
să continuăm să facem primul pas
fără să așteptăm nimic în schimb,
gândindu-ne la marele bine care ar
putea decurge de aici: o prietenie
autentică.

13. Pentru a crea un mediu propice a
înfloririi prieteniilor fecunde este
necesară și favorizarea



spontaneității personale, în plus,
promovarea sensului inițiativei în
viața de familie și socială. Aceste
două caracteristici – spontaneitate și
inițiativă – nu se nasc singure într-un
climat oarecare; ele trebuie stimulate
încurajând persoanele să se arate așa
cum sunt. Acest lucru dă naștere,
natural, la un pluralism care „trebuie
vrut și favorizat, când totuși
diversitatea l-ar putea costa pe unul
sau pe celălalt. Cel ce iubește
libertatea ajunge să vadă ce este
pozitiv și amabil în ceea ce gândesc
alții” [28]. Opinia diferită de a ta sau că
ceilalți gândesc altfel, manifestă o
libertate interioară și o deschidere de
spirit, care atrage după sine fiecare
prietenie autentică.

Pe de altă parte, ca și iubirea, fiind
una din expresiile ei, prietenia nu
este o realitate univocă.
Comunicarea intimității personale
nu este egală cu toți prietenii. De
exemplu, prietenia soților nu este



identică cu prietenia dintre părinți și
copii – profund discutată de Sfântul
Josemaría – nici prietenia dintre frați
și surori, sau prietenia dintre colegi.
În fiecare caz va fi un spațiu interior
împărtășit, care este propriu fiecărei
relații. A respecta această diversitate
în manifestarea intimității nu va fi
lipsit de sinceritate nici de
profunzime în prietenie, din contră:
este în general o condiție pentru a
proteja adevărata natură a acestei
relații.

Prietenie și fraternitate

14. Fericitul Alvaro del Portillo a scris
că „filiația și prietenia sunt două
realități inseparabile pentru cei care
îl iubesc pe Dumnezeu” [29]. De o
manieră analogă, există o relație
intimă între fraternitate și prietenie.
Pornind de la o simplă relație bazată
pe filiația comună, fraternitatea
devine prietenie prin afecțiunea
dintre frați, cu ceea ce implică:



interes mutual, înțelegerea,
comunicarea, serviciul atent și
delicat, ajutor material etc.

În acest sens, fraternitatea
înrădăcinată în vocația comună a
Operei cere sa se exprime și într-o
prietenie care ajunge la maturitate,
când binele dorit pentru celălalt
înseamnă fericirea sa, fidelitatea sa,
sfințenia sa. Această prietenie nu
este pe atât de „deosebită” în sens de
exclusivist sau de exclusiv; ea este
mereu deschisă altora, chiar dacă
limitele de spațiu și timp nu permit
să ai cu toți o intensitate egală de
comunicare și de raporturi mutuale.

„Cu o caritate deosebită,
caracteristică Operei lui Dumnezeu,
noi ne ajutăm unii pe ceilalți să trăim
și să ne dorim propria sfințenie și pe
cea a celorlalți. Noi ne simțim
puternici, ca această forță a cărților
de joc care nu se pot ține singure, dar
care se ridică în castel sprijinindu-ne



unii pe ceilalți” [30]. Dragostea care ne
unește între noi este astfel dragostea
care menține Opera unită.

15. Prietenia este o susținere și un
stimulent constant în misiunea
comună. Cu frații și surorile noastre
noi împărtășim de asemenea
bucuriile și proiectele noastre, grijile
și aspirațiile, chiar dacă
există,natural, aspecte ale vieții
noastre de relație cu Dumnezeu care,
în mod banal cel puțin, sunt
rezervate direcției spirituale. La fel
se întâmplă cu prietenia între soți,
între părinți și copii și, în general,
între prietenii buni.

Efortul de a face viața plăcută altora
este un exercițiu savuros care face
parte din viața cotidiană. În acest
domeniu, dacă se acționează cu bun
simț și simț supranatural, se poate
face mult. Din contră, există acolo o
componentă fundamentală a
drumului de sfințenie. „Nu mă



deranjează s-o repet deseori:
afecțiunea, toată lumea are nevoie de
ea, iar noi avem nevoie de ea în
Operă. Faceți eforturi pentru că, fără
sentimentalism afecțiunea voastră
pentru frați să crească neîncetat. Tot
ce-l privește pe unul din copiii mei
trebuie – dar într-adevăr – să ne
privească îndeaproape” [31]. Cei care
au trăit alături de Sfântul Josemaría
își amintesc îndeosebi de afecțiunea
sa. O afecțiune care-l determina să
dea ce-i mai bun din el însuși
fiecăruia dintre copiii săi, înclinat
fiind să le iubească profund
libertatea.

16. Între frați, afecțiunea, care
înseamnă caritate, conduce pe de-o
parte la a-i vedea pe ceilalți cu ochii
lui Cristos, redescoperindu-le mereu
calitățile. Pe de altă parte, ea ne
împinge să-i vedem mai buni, mai
sfinți. Sfântul Josemaría ne încuraja
la aceasta: „Să aveți mereu o inimă
foarte mare pentru a-l iubi pe



Dumnezeu și pe ceilalți. Eu mă rog
deseori la Domnul să-mi dea o inimă
pe măsura lui; în primul rând pentru
a mă umple mai mult de el, apoi
pentru a iubi toate creaturile, fără a
critica vreodată pe cineva, să pot
înțelege și scuza greșelile celorlalți,
pentru că nu pot uita cât m-a
suportat pe mine Dumnezeu. Această
înțelegere, care este adevărată
afecțiune, se manifestă astfel în
corectarea fraternă, când este
necesar, pentru că este un mijloc
întrutotul supranatural, să-i ajutăm
pe cei care ne înconjoară” [32].
Corecția fraternă se naște din iubire;
ea exprimă dorința noastră ca ceilalți
să fie mereu mai fericiți. Ea este
uneori greu de realizat, dar este un
motiv în plus pentru a fi
recunoscător de a fi primit-o.

17. Fericirea personală nu depinde
de succesele obținute, ci de dragostea
pe care o primim și de iubirea pe
care o dăm. Dragostea pentru frații și



surorile noastre ne procură
asigurarea de care avem nevoie
„pentru a continua să ducem un
frumos război de iubire și pace: in
hoc pulcherrimo caritatis bello! Noi
încercăm să aducem tuturor
oamenilor caritatea lui Cristos, fără
excepție de limbă, de națiune sau de
circumstanțe sociale”[33]. Noi știm cât
îi plăcea Sfântului Josemaría această
frază din Scriptură: Frater qui
adiuvatur a fratre quvasi civitas firma
(Vg. Pr 18, 19); fratele care este ajutat
de fratele său este ca un oraș
fortificat.

La ultimele adunări pe care le-a avut
cu noi, Pr. Javier repeta deseori:
„Iubiți-vă!”. Ca întotdeauna, acest
apel avea ecou în intențiile Sfântului
Josemaría: „Cu câtă insistență
Apostolul sfântul Ion predica
„mandatum novum”! – „Iubiți-vă unii
pa alții!” – aș îngenunchea, iar
aceasta nu este comedie – căci inima
mea o strigă –, să vă spun că, pentru



dragostea lui Dumnezeu, să vă iubiți,
să vă ajutați, să vă întindeți mâna, să
știți să vă iertați. Îndepărtați deci
orgoliul, arătați-vă compătimitori;
trăiți caritatea; rugați-vă unii pentru
alții într-o rugăciune sinceră și
pentru prietenie” [34].

Apostolat de prietenie și încredere

18. Din primii ani ai Opus Dei,
Sfântul Josemaría ne-a învățat modul
concret în care Dumnezeu ne invită
să anunțăm Evanghelia în mijlocul
lumii: „Voi trebuie să apropiați
sufletele de Dumnezeu prin cuvântul
oportun, care descoperă orizonturi
de apostolat; printr-un astfel de sfat
prudent care ajută să se aibă în
vedere o problemă în manieră
creștină; printr-o conversație
amabilă care învață caritatea; printr-
un apostolat pe care într-o zi l-am
numit de prietenie și de încredere” 
[35].



Adevărata prietenie – ca și caritatea
ce ridică dimensiunea umană la
nivel supranatural – este o valoare în
sine: ea nu este nici un mijloc nici un
instrument pentru a obține avantaje
în viața socială, chiar dacă acest
lucru se poate întâmpla (chiar ea
poate antrena în conveniente).
Încurajându-ne mereu să cultivăm
prietenii numeroase, Sfântul
Josemaría ne pune în gardă: „Vă veți
conduce astfel, copiii mei, desigur nu
pentru a folosi prietenia ca pe o
tactică de penetrare socială; asta ar
face să se piardă valoarea intrinsecă
a prieteniei; ci ca pe o cerință –
prima, cea mai apropiată – a
fraternității umane pe care creștinii
au datoria să o favorizeze între
oameni, oricât de diferiți ar fi ei unii
de alții” [36].

Prietenia are o valoare intrinsecă,
pentru că ea traduce o grijă sinceră
pentru celălalt. Astfel „prietenia este
ea însăși apostolat. Prietenia însăși



este un dialog în care noi dăm și
primim lumină; în care apar proiecte
atunci când se deschid mutual
orizonturi; în care ne bucurăm de
ceea ce este bun și ne susținem în
ceea ce este greu; în care, în sfârșit,
ne simțim bine, pentru că Dumnezeu
ne vrea fericiți”[37].

Când o prietenie este astfel, loială și
sinceră, nu poate fi
instrumentalizată: un prieten vrea să
transmită experiența a ceva ce este
bun în viața sa. De obicei, noi o
facem, fără chiar să ne dăm seamă,
de exemplu bucuria este o dorință de
a servi care se exprimă în mii de
gesturi. Totuși, „valoarea de mărturie
nu înseamnă că trebuie să faci
cuvântul să tacă. De ce să nu vorbești
despre Isus, de ce să nu spui
celorlalți că el ne dă forța de a trăi, că
este bine să vorbești cu el, că
meditarea cuvintelor lui ne face
bine?” [38]. Prietenia conduce astfel,
natural, la încrederea personală,



plină de delicatețe și de respect al
libertății, consecință justă a
autenticității acestei prietenii.

19. Natural, relația de prietenie duce
la împărtășirea a numeroase
momente, ca o conversație în jurul
mesei sau a unei plimbări, cu ocazia
practicării unui sport, când
împărtășești un interes cultural
comun sau când mergi în excursie,
etc. Într-un cuvânt, prietenia cere
timp pentru a fi împreună și a vorbi
deschis; fără încredere nu există
prietenie. „Când îți vorbesc „despre
apostolatul prieteniei”, mă refer la o
prietenie „personală”, sacrificată,
sinceră: a fi la pertu cu cineva, a
vorbi sincer” [39]. Când o prietenie
este adevărată, când grija pentru
celălalt este sinceră și ne rugăm
pentru el, nu există timp împărtășit
care să nu fie apostolic; totul este
prietenie și totul este apostolat, fără
deosebire.



„De aici, enorma importanță, nu
numai umană ci și divină, a
prieteniei. V-o repet din nou, după
cum nu încetez s-o fac de la debutul
Operei noastre: fiți prietenii
prietenilor voștri, fiți prieteni sinceri,
veți realiza astfel un apostolat și un
dialog fecund” [40]. Nu este vorba să
avem prieteni pentru a face
apostolat, ci că Dragostea lui
Dumnezeu ne susține relațiile de
prietenie pentru ca ele să fie un
apostolat autentic.

20. Nașterea unei prietenii este în
bună parte de ordinul unui cadou
neașteptat; de aceea cere răbdare.
Uneori, experiențe negative sau
prejudicii fac ca o relație personală
cu cineva din anturajul nostru să se
transforme foarte târziu în prietenie.
Dificultatea poate proveni din teamă,
din respect uman sau dintr-o
anumită prejudecată. Este bine să
încerci să te pui în locul celorlalți și
să te arăți răbdător. Noi trebuie să



fim ca Isus Cristos, care „este gata să
vorbească cu toată lumea, chiar și cu
cei care nu vor să cunoască adevărul,
ca Pilat” [41].

Modurile bune de a evangheliza sunt
numeroase; în Lucrare, apostolatul
principal este întotdeauna cel al
prieteniei. Este exact ceea ce ne-a
învățat Sfântul Josemaría: „Bine
putem spune, copii ai sufletului meu,
că cel mai mare fruct al apostolatului
Opus Dei este cel pe care membrii săi
îl obțin personal, prin apostolatul
exemplului și al prieteniei loiale cu
tovarășii lor de muncă: la
universitate sau la uzină, la birou, la
mină sau pe ogoare” [42]. Fără să ne
neglijăm sarcinile, noi trebuie să
învățăm mereu să avem grijă de
prietenii noștri.

21. În plus, frecventarea personală a
prietenilor va găsi adesea un adaos
în apostolatul colectiv care se face în
centrele noastre și în operele noastre



apostolice: „Această prietenie,
această relație cu unul sau altul
dintre voi se lărgește apoi (…)
datorită afecțiunii, simpatiei și
respectând ritmul în care această
persoană vine la casa Opus Dei, pe
care ea a început s-o frecventeze; a
fost învățată s-o considere ca pe
propria sa casă; toate acestea se
unesc apoi, bineînțeles, în prietenie
cu cei sau cu cele pe care le cunoaște
și frecventează în căminul nostru” 
[43].

22. În plus, în contextul acestui
apostolat de prietenie ia loc
apostolatul ad fidem, cu persoanele
care nu ne împărtășesc credința:
„Credință, copiii mei, credință
puternică, credință vie, credință
operând în caritate, veritatem
facientes in caritate (cf. Ep. 4, 15).
Păstrați acest spirit în relațiile
voastre cu frații separați și ne-
creștini. Să aveți iubire pentru toți,
caritate pentru toți, prietenie pentru



toți. Dintre cei care s-au prezentat în
operele noastre colective, niciunul
nu a fost deranjat pentru
convingerile sale religioase; celui
care nu o vrea nu-i vorbim despre
credința noastră” [44].

* * *

23. De-a lungul acestor pagini am
vrut să vă amintesc câtă nevoie de
prietenie avem toți nevoie, de acest
dar al lui Dumnezeu, care ne aduce
bucurie și consolare. „Dumnezeu a
făcut astfel omul încât el nu poate
înceta să împărtășească cu ceilalți
sentimentele inimii sale: dacă are o
bucurie, simte în el o forță care-l face
să cânte, să râdă, să-i facă pe ceilalți
părtași de bucuria sa, într-un fel sau
altul; iar dacă durerea îi invadează
sufletul, dorește să găsească în jur o
atmosferă de liniște care îi amintește
că ceilalți îl înțeleg și îl respectă.
Omul are nevoie, noi toți avem
nevoie, copiii mei, să ne sprijinim



unii pe alții, pentru a parcurge
drumul vieții, să ne transformăm
visele în realitate, să trecem peste
dificultăți și să ne bucurăm de
rezultatul eforturilor noastre. De
unde, importanța enormă, nu numai
umană dar și divină, a prieteniei” [45].

Primele persoane tinere care s-au
apropiat de Lucrare, în anii treizeci,
au descoperit lângă Sfântul
Josemaría un autentic climat de
prietenie. Este primul lucru care i-a
atras și i-a menținut uniți în
momente foarte grele. Prietenia
multiplică bucuriile și oferă
reconfort în necazuri; prietenia
creștinului dorește cea mai mare
fericire - relația cu Isus Cristos -
pentru cei care sunt alături de el. Să
ne rugăm, cum o face Sfântul
Josemaría: Dă-ne, Isuse, o inimă ca a
ta![46] Astfel este drumul. Numai
identificându-ne cu sentimentele lui
Cristos – să aveți între voi aceleași
sentimente ca Isus Cristos (Ph 2, 5) –



vom putea aduce această plenitudine
de bucurie în casa noastră, la locul
nostru de muncă și oriunde ne vom
găsi, prin prietenia noastră.

Cu toată afecțiunea mea, vă
binecuvântez

Părintele vostru

Roma, 1 noiembrie 2019.

Sărbătoarea Tuturor Sfinților.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Este interzisă orice divulgare
publică, totală ori parţială, fără
autorizaţie din partea titularului
dreptului de autor)

(Pro manuscripto)



[1] Scrisoare pastorală, 14 februarie
2017, nr. 9.

[2] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1965, nr. 10.

[3]Benedict XVI, Scrisoare Deus
Caritas est, 25 decembrie 2005, nr.
17.

[4] Francisc, Ex. ap. Christus vivit , 25
martie 2019, nr. 154.

[5] Sf. Josemaría, Scrisoare 31 mai
1943 , nr. 8.

[6] Sf. Josemaría, Scrisoare 11 martie
1940, nr. 70.

[7] Cf. Sf. Toma de Aquino, Summa
theologica, II-II, q. 23, a. 1, c.

[8] Sf. Ioan Paul II, Discurs, 18
februarie 1981.

[9] Benedict XVI, Discurs, 15
septembrie 2010.



[10] Papa Francisc, Ex. ap. Christus
vivit, nr. 152.

[11] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 225.

[12] Sf. Grigorie de Nazianz, Discurs
43, 20.

[13] Ibidem.

[14] Sf. Josemaría, Forja, nr. 565.

[15] Sf. Augustin, Confesiuni, 4, 7.

[16] Sf. Ioan Paul II, Scrisoare Novo
millenio ineunte, 6 ianuarie 2001, nr.
43.

[17] Sf. Josemaría, Scrisoare 9 ianuarie
1951, nr. 30.

[18] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1965, nr. 10.

[19] Sf. Josemaría, Brazda, nr. 746.



[20] Sf. Agustin, De Catechizandis
rudibus, 15, 23.

[21] Sf. Josemaría, Scrisoare 8 august
1956, nr. 38.

[22] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1965, nr. 2.

[23] Sf. Josemaría, Scrisoare 31 mai
1954, nr. 23.

[24] Sf. Josemaría, Forja, nr. 943.

[25] Sf. Josemaría, Scrisoare 11 martie
1940, nr. 71.

[26] Scrisoare pastoraală, 9 ianuarie
2018, nr. 14

[27] Sf. Toma de Aquino, Summa
theologica , II-II, q. 23, a. 1, c.

[28] Scrisoare pastorală, 9 ianuarie
2018, nr. 13.

[29] Fericitul Alvaro, «Prezentarea» de 
Prietenii lui Dumnezeu.



[30] Sf. Josemaría, Scrisoare 29
septembrie 1957, nr. 76.

[31] Cuvinte de Sf. Josemaría citate de
Fericitul Alvaro, Scrisori de familie, I,
nr. 115.

[32] Sf. Josemaría, notițe dintr-o
întâlnire de familie, octombrie 1972.

[33] Sf. Josemaría, Meditație, 29
februarie 1964.

[34] Sf. Josemaría, Forja, nr. 454.

[35] Sf. Josemaría, Scrisoare 24 martie
1930, nr. 11.

[36] Sf. Josemaría, Scrisoare 11 martie
1940, nr. 54.

[37] Scrisoare pastoraală , 9 ianuarie
2018, nr. 14.

[38] Francisc, Ex. ap. Christus vivit, nr.
176.

[39] Sf. Josemaría, Brazda, nr. 191.



[40] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1965, nr. 16.

[41]Ibidem, n. 12.

[42] Sf. Josemaría, Scrisoare 11 martie
1940, nr. 55.

[43] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1942, nr. 18.

[44] Sf. Josemaría, Scrisoare 24
octombrie 1965, nr. 2.

[45] Ibidem, n. 16.

[46] Cf. Sf. Josemaría, Brazda, nr. 813.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoare-pastorala-prietenie-prelat-
opus-dei/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prietenie-prelat-opus-dei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prietenie-prelat-opus-dei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prietenie-prelat-opus-dei/

	Scrisoarea prelatului (1.11.2019)

