
opusdei.org

Scrisoarea
Prelatului (14
februarie 2017)

Scrisoarea Prelatului despre
concluziile ultimului Congres
general, care a avut loc la Roma
în luna ianuarie 2017.

03.03.2017

Dragii mei: Isus să-i aibă în pază pe
fiicele şi fiii mei!

1. Doream tare mult să vă scriu din
nou, de data aceasta ceva mai pe
larg. Cu aceste rânduri vreau să vă
fac să aflaţi concluziile ultimului



Congres general, care a avut loc la
Roma, în luna ianuarie care a trecut.
Fac aceasta pentru că, ca şi Pr. Javier
în anul 2010, aş vrea ca toţi să simţiţi
ponderea Lucrării, grija pentru
suflete, responsabilitatea de a duce
înainte această mică familie pe care
o formăm. Împreună cu întreaga
Biserică, noi aspirăm, după expresia
Sfântului Paul, să reconciliem lumea
cu Dumnezeu (cf. 2 Cor 5, 19): o
sarcină imensă, care ne-ar copleşi,
dacă nu am conta pe harul divin.

Nouă ne revine, aşa cum vă scriam
cu cuvintele Sf. Josemaría, în prima
mea scrisoare ca Părinte al acestei
mici părţi a Bisericii, să
răscumpărăm şi să sfinţim timpul
nostru, să înţelegem şi să împărtăşim
preocupările celorlalţi. Reiau acum
firul acestor cuvinte: nu este
adevărat că toţi oamenii de azi –
aşa, în general şi împreună – să se
închidă în ei înşişi sau să rămână
indiferenţi faţă de ceea ce credinţa



creştină ne învaţă despre destinul
şi fiinţa ale omului; nu este cert că
oamenii acestor timpuri să se
ocupe doar cu lucrurile lumeşti şi
să se dezintereseze de a privi
cerul. Deşi nu lipsesc ideologiile –
şi persoanele care să le susţină –
că sunt închise, există în epoca
noastră dorințe mari şi atitudini
mizerabile, eroisme şi laşităţi,
iluzii şi dezamăgiri; fiinţe care
visează la o lume nouă, mai
dreaptă şi mai umană şi altele
care, poate, decepţionate în faţa
înfrângerii idealurilor lor iniţiale,
se refugiază în egoismul de a
căuta doar propria linişte sau
rămân neclintite în greşeala lor.

Tuturor acestor bărbaţi şi acestor
femei, oriunde s-ar afla ei, în
momentele lor de exaltare sau în
cele de criză şi de înfrângeri, le
vom aduce anunţul solemn şi clar
al Sfântului Petru, de după zilele
care au urmat Sărbătorii de



Rusalii: Isus este piatra de
unghiulară, Răscumpărătorul,
întregul vieții noastre, pentru că
în afara Lui nu le-a fost dat
oamenilor alt nume, sub cer, prin
care să ne putem mântui (Fapt 4,
12 )[1].

Toţi împreună cu Petru la Isus prin
Maria

2. Papa este, pentru Biserică, Petru
cel care îl anunţă pe Cristos lumii,
proclamând bucuria Evangheliei[2].
Congresul general a dorit să
reafirme, în primul rând, uniunea
noastră filială faţă de Pontiful Roman
şi şi-a însuşit, încă o dată, rugăciunea
pe care ne-a învățat-o Sfântul
Josemaría: omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam[3].

Îi mulţumim Papei Francisc, printre
alte multe lucruri, pentru Anul
Jubiliar al Milostivirii, pentru
exemplul său de pietate şi
austeritate, impulsul apostolic pe



care îl dă lumii întregi, apropierea sa
de oameni, în special de cei aflaţi în
nevoie. De asemenea, îi mulţumim în
cadrul ministerului lui Petru, că a
luat decizia de a-l beatifica pe Pr.
Alvaro. Congresul a dorit să exprime
şi mulţumirile sale Papei, pentru a
mă fi confirmat ca succesor al
Sfântului Josemaría, al Părintelui
Alvaro beatificat şi al Părintelui
Javier, în fruntea Lucrării şi că m-a
numit, astfel, chiar în ziua alegerii
mele, ca Prelat al Opus Dei. V-am
scris deja că mă simţeam confuz de
fericire şi, în acelaşi timp, vesel
pentru unitatea pe care ne-o acordă
Sfântul Duh, Iubirea nesfârşită. Nu
vreau să trăiesc decât pentru a fi un
bun Părinte al fiecăruia, bărbaţi şi
femei, participând, dincolo de
limitele mele, la paternitatea plină de
iubire a lui Dumnezeu. Mă
emoţionează şi faptul că, la data de 1
februarie, Papa a dorit să-mi scrie o
scrisoare de sprijin şi să mă pună sub
protecţia Sfintei Fecioare.



A clădi pe stâncă

3. Cum să răspundem atâtor haruri,
fiice şi fii ai mei? Să ne reînnoim
dorinţa de a reîncarna şi de a
comunica, cu fidelitate, spiritul Opus
Dei, aşa cum ni l-a transmis Sfântul
Josemaría, sprijiniți într-un profund
sens al filiaţiei noastre divine faţă de
Cristos şi hotărâți să-l căutăm pe
Dumnezeu, prin munca profesională
şi în împrejurările obişnuite ale vieţii
noastre, pentru a fi sarea şi lumina
lumii (cf. Mt 5, 13-14). Vocaţia
creştină este măreaţă, duce la
misterioasa noastră identificare cu
Cuvântul întrupat, pe care Sfântul
Ioan Paul al II-lea l-a exprimat o dată
prin cuvinte îndrăzneţe, reluând o
expresie a Conciliului Vatican II:
„Datorită harului primit prin botez,
omul participă la naşterea veşnică a
Fiului Tatălui, deoarece se
transformă în fiu adoptiv al lui
Dumnezeu: fiu în Fiul” [4].



4. Pr. Javier a fost un bun fiu al lui
Dumnezeu, fiind şi un fiu credincios
al Sfântului Josemaría. Această
fidelitate a însemnat raţiunea de a fi
a vieţii sale. Congresul general îi
mulţumeşte lui Dumnezeu pentru
viaţa şi învăţămintele celui care a
fost Prelatul nostru între 1994 şi
2016. De asemenea, acesta s-a făcut
ecoul dorinţei, din partea tuturor
credincioşilor Prelaturii, membrilor
Societăţii Sacerdotale ai Sfintei Cruci
şi Colaboratorilor, de a sublinia
iubirea Părintelui Javier pentru
Biserică şi pentru această parte a
Poporului lui Dumnezeu care este
Opus Dei. Pr. Javier ne-a lăsat un
exemplu rodnic de caritate pastorală,
care se exprima prin uniunea cu
Sfântul Părinte şi cu toţi fraţii din
colegiul episcopal, în grija lui pentru
suflete şi printr-o activă solicitudine
pentru bolnavi şi pentru cei aflaţi în
nevoie. De aceea, cu siguranţă că vă
veţi bucura să aflaţi de acest lucru,
las aici dovada opiniei generale a



membrilor Congresului şi a atâtor
alte persoane, cu privire la
importanță de a culege amintiri şi
mărturii despre Pr. Javier, despre
viaţa lui dăruită şi despre
învăţămintele sale.

Pe de altă parte, Congresul a
constatat binele pe care îl fac cauzele
de beatificare şi de canonizare ale
credincioşilor Lucrării din diverse
ţări şi importanţa de a continua să
extindem devoţiunea personală față
de ei, pentru a ajuta multe suflete să
descopere iubirea divină şi bucuria
vieţii creştine în mijlocul lumii, a
cărei mărturie au adus-o, printre
multe altele, Venerabilul Isidoro
Zorzano şi Venerabila Montserrat
Grases. Încununând meritele
sfinţilor, Domnul îşi încoronează
propriile daruri [5]. Prin intermediul
sfinţilor îl cinstim pe Dumnezeu de
trei ori Sfânt şi ne reînnoim dorinţele
noastre de sfinţenie: de iubire pentru
Dumnezeu şi a celorlalţi în El.



5. Administraţiile Centrelor Opus Dei,
care constituie apostolatul
apostolatelor sunt precum „coloana
lor vertebrală” [6]. Congresul a dorit
să sublinieze, încă o dată, rolul
decisiv al activităţii sale, pentru a
arăta, în mod real, ambianţa de
familie din cadrul Lucrării şi pentru
a-i ajuta pe cei care vin în casele
noastre să observe, într-o manieră
vizibilă, această realitate.
Răspundem acestui dar, rugându-ne
ca Domnul să binecuvânteze această
lucrare cu vocaţii abundente şi
pentru ca să fie un exemplu
strălucitor a valorii şi demnității
sarcinilor căminului. Femeile din
Prelatură îşi vor revizui serviciile pe
care le prestează Administraţiile,
conform circumstanţelor şi nevoilor
actuale, pentru a continua să susţină
atmosfera de cămin, tonul uman şi
de familie, care face ca fiecare
Centru să fie, cu adevărat, pentru noi
o Betanie.



6. Dincolo de ne manifesta
mulţumirea către cei care au fost 
Custodes ai Părintelui Javier, pentru
modul dedicat în care l-au îngrijit,
Congresul a acordat valoare
ajutorului important pe care l-au dat
credincioşii mai în vârstă sau cei
bolnavi, prin oferirea veselă şi
simplă a limitărilor lor, pentru a
continua să impulsioneze munca de
evanghelizare, pe care Lucrarea o
desfăşoară în întreaga lume. Acestui
impuls i se adaugă, fără îndoială,
atenţia sporită a celor care îi
îngrijesc, cu afecţiune şi într-un spirit
de slujire generoasă, urmând tradiţia
pe care am moştenit-o de la Sfântul
Josemaría, ca parte importantă a
spiritului de familie. Fiice şi fii ai
mei, multe depind de felul cum îi
îngrijim pe bătrâni şi pe bolnavi!

Congresul general a adus la
cunoştinţă, de asemenea,
mulţumirile sale pentru fraţii şi
surorile voastre care, de-a lungul



acestor ani, şi-au început activitatea
apostolică în alte ţări, lăsându-şi
locurile de origine, pentru a ajuta ca
Lucrarea să se împlinească şi pe alte
meridiane. Amintiţi-vă că, în mod
frecvent, ne repeta Pr. Javier că
există mulţi oameni buni care ne
aşteaptă peste tot.

Provocări actuale în aventura
formării

7. Dinamismul apostolic, rod al
Sfântului Duh, a fost susţinut prin
profunda lucrare de formare pe care
Prelatura o oferă credincioşilor săi şi
care constituie şi misiunea sa: se
realizează în lumea întreaga o mare
cateheză[7]. Congresul a vrut să
sublinieze câteva subiecte ale acestei
formări, în circumstanţele actuale.
Permiteţi-mi să le enumăr în
continuare, pentru ca în fiecare
circumscripţie a Prelaturii, în fiecare
Centru, în fiecare familie a fiicelor şi
a fiilor mei, în fiecare suflet, lumina



şi puterea harului să ne facă să
vedem ce mai putem face şi, mai ales,
cum putem să îmbunătăţim ceea ce
deja facem.

8. În primul rând, s-a luat în
consideraţie locul central al
Persoanei lui Isus Cristos, pe care
dorim să-l cunoaştem, să-l întâlnim şi
să-l iubim. A-l pune pe Isus în centrul
vieţii noastre înseamnă să
pătrundem şi mai mult în rugăciunea
contemplativă în mijlocul lumii şi a-i
ajuta pe ceilalţi să meargă pe drumul
contemplării [8]; să redescoperim
într-o lumină nouă valoarea
antropologică şi creştină a diferitelor
medii ascetice; să ajungem la om în
integritatea lui: inteligenţa, voinţa,
inima, relaţiile cu ceilalţi; să
dezvoltăm libertatea interioară, care
ne conduce la a face lucrurile cu
iubire; să-i ajutăm să gândească,
pentru ca fiecare să descopere ceea
ce Dumnezeu îi cere şi să-şi asume
deciziile sale, în deplină



responsabilitate personală; să
hrănim încrederea în harul lui
Dumnezeu, pentru a ne confrunta cu
voluntarismul şi cu
sentimentalismul; să ne prezentăm
idealul vieţii creştine, fără să-l
confundăm cu perfecţionismul,
învăţând să conviețuim cu
slăbiciunile proprii şi cu cele ale
celorlalţi; să ne asumăm, cu toate
consecinţele, o atitudine cotidiană de
abandon plin de speranţă, bazată pe
filiaţia divină.

Astfel, se întăreşte sensul misiunii
vocaţiei noastre, ca o realizare
deplină şi veselă: pentru că suntem
chemaţi să contribuim, cu iniţiativă
şi spontaneitate, la îmbunătăţirea
lumii şi a culturii timpului nostru, în
aşa fel încât să se deschidă pentru
planurile lui Dumnezeu față de
omenire: cogitationes cordis eius,
proiectele Inimii sale, care se menţin
din generaţie în generaţie (Ps 33, 11).



În acest sens, se cuvine să facilităm
ca toţi să dorească să trăiască cu
inima în Dumnezeu şi, prin urmare,
desprinşi de lucrurile materiale. Să
fim liberi ca să iubim: acesta este
sensul spiritului nostru de sărăcie,
austeritate şi detașare de lume,
aspecte evanghelice preţuite mult în
magisteriul Papei Francisc.

În afară de aceasta, iubirea pentru
Biserică ne va determina să
procurăm resurse pentru
desfăşurarea de activităţi apostolice
şi să promovăm în toți o mare zel în
realizarea profesională: celor care
încă sunt studenţi şi trebuie să-şi mai
contureze marile dorinţe de a
construi societatea şi celor care deja
îşi exercită profesia; este bine ca,
printr-o intenţie dreaptă, să-şi
dezvolte sfânta ambiţie de a ajunge
departe şi să lase urme. În acelaşi
timp, îi îmbărbătez pe toţii membrii
Numerari și Numerare să aibă o
disponibilitate activă şi generoasă



pentru a se dedica, atunci când este
nevoie, cu aceeaşi râvnă
profesională, sarcinilor de formare şi
de conducere.

9. Această amplă panoramă ne invită
să reînnoim dorinţa de extindere,
precum în primele timpuri ale
Lucrării, pentru a duce bucuria
Evangheliei către multe suflete,
pentru ca mulţi să simtă atracţia
pentru Isus Cristos [9]. Părintele
nostru ne spunea: dacă dorim să
fim mai mult, să fim mai buni [10].
Aş vrea ca această consideraţie să
suscite în noi un alt sens al urgenţei
pentru a putea promova, prin harul
lui Dumnezeu şi corespondenţa
liberă și generoasă a persoanelor,
multe vocaţii – câte Dumnezeu va
dori – de Numerari, Asociați,
Supranumerari şi de preoţi ai
Societății Sacerdotale a Sfintei Cruci.

Libertate şi vocaţie: aici avem două
dimensiuni esenţiale ale vieţii



umane, care se cer una pe cealaltă.
Suntem liberi ca să iubim un
Dumnezeu care cheamă, un
Dumnezeu care înseamnă iubire şi
care pune în noi iubirea pentru a-L
iubi pe El şi pentru a-i iubi pe ceilalţi 
[11]. Această caritate ne dă deplina
conştiinţă a misiunii noastre, care nu
este un apostolat exercitat într-un
mod sporadic sau parţial ci în
mod permanent și din vocaţie,
luându-l ca idealul întregii vieţi
[12]. Idealul iubirii pentru
Dumnezeu şi a celorlalţi ne conduce
spre cultivarea prieteniei cu multe
persoane: nu facem apostolat,
suntem apostoli! Astfel merge
„Biserica către ieşire” despre care
vorbeşte, în mod frecvent, Papa,
amintindu-ne importanţa blândeţii, a
mărinimiei, a contactului personal.

Acest «dinamism de „ieşire” pe care
Dumnezeu vrea să-l provoace la
credincioşi» [13], nu este o strategie,
ci forţa însăşi a Sfântului Duh,



Caritatea necreată. La un creştin, la
un fiu al lui Dumnezeu, prietenia
şi caritatea formează un singur
lucru: lumina divină care dă
căldură [14]. Circumstanţele actuale
ale evanghelizării fac să fie încă şi
mai necesar, dacă se poate, a se da
prioritate comuniunii personale, a
acestui aspect relaţional care se află
în centrul modului de a face
apostolat, pe care Sfântul Josemaría
l-a aflat în relatările evanghelice. Se
poate foarte bine spune, fii ai
sufletului meu, că rodul cel mai
mare al lucrării Opus Dei este
acela pe care îl obţin membrii săi
în mod personal prin apostolatul
exemplului şi al prieteniei loiale
[15].

A da și a primi formare

10. Pregătind şi predând mijloacele
de formare ne emoționează să ne
gândim la rodnicia lor pentru
sufletele, prin harul lui Dumnezeu



cel care dă spor (cf. 1 Cor 3, 6). În
afară de a pune pe primul plan
mijloacele supranaturale este bine să
depunem eforturi de a utiliza un
limbaj inteligibil, cu un ton pozitiv şi
alinător, cu o viziune plină de
speranţă asupra lumii în care ne-a
fost dat să trăim, care este locul
nostru de întâlnire cu Dumnezeu;
pentru a uşura participarea activă a
asistenţilor; pentru a demonstra
incidenţa practică a spiritului Opus
Dei în viaţa de familie şi socială, în
aşa fel încât să crească unitatea
vieţii: o autentică coerenţă creştină
între ceea ce ne gândim, ne rugăm şi
trăim (cf. In 4, 24; Rom 12, 1; 2 Tes 3,
6-15).

11. Pentru fraternitatea şi apostolatul
prieteniei şi a încrederii, se dovedesc
a fi de mare importanţă câteva
virtuţi: pe lângă smerenie, bucuria şi
generozitatea; şi este necesar şi un
sincer interes pentru ceilalţi, sub
forma înţelegerii, respectului şi



preţuirii diverselor opinii. Un ton
pozitiv în discuţii permite punerea în
valoare mai bună a problemelor. În
definitiv, este vorba de a fi 
semănători de pace şi bucurie [16],
aşa cum ne-a învăţat Părintele
nostru, rectificând, cu sportivitate,
atunci când în loc de pace am
semănat, mai degrabă, puţină
discordie. Centrele noastre, casele
membrilor Asociați, ale celor
Supranumerari şi ale preoţilor din
Societatea Sacerdotală a Sfintei Cruci,
trebuie să emane o căldură atractivă
de cămin (cf. Ps 133, 1; In 13, 34-45).

Îmi amintesc pacea şi seninătatea pe
care o iradia simpla prezenţă a
Părintelui Alvaro, care trăia ceea ce
ne învăţa: „Spiritul de familie este
atât de important pentru noi, încât
fiecare fiică şi fiu al meu să-l ia
mereu cu sine; atât de puternic încât
să se manifeste de îndată, lângă noi,
facilitând crearea unei atmosfere de
cămin în orice loc unde ne întâlnim.



De aceea, fiinţa noastră şi faptul de a
ne simţi o familie nu se
fundamentează pe materialitatea de
a trăi sub acelaşi acoperiş, ci pe
spiritul de filiaţie şi de fraternitate,
pe care Domnul l-a dorit din primul
moment pentru Lucrarea sa” [17].

12. Îi cer Domnului să avem grijă în
mod special de formarea celor care
exercită îndrumarea spirituală
personală, preoţi sau laici, ca să ştie
cum să-i ajute, cu dăruire şi cu
acuratețe, pe ceilalţi. Cu harul lui
Dumnezeu vor reuşi să primească, cu
generozitate luminile Sfântului Duh,
care vorbeşte din străfundul inimii
(cf. Mt 10, 20). Bunul exemplu şi
împlinirea simplă a obligaţiilor
profesionale, familiale şi sociale sunt
imprescindibile pentru a ajuta alte
persoane să-l urmeze pe Domnul.
Părintele nostru ne-a învăţat că
prestigiul profesional, considerat ca
un autentic serviciu, este precum un 
cârlig de pescar de oameni[18]:



credinţa iluminează inteligenţa şi dă
sens vieţii, o face să descopere acea
nouă dimensiune care conduce la
Viaţa întru Cristos.

13. Este bine să se favorizeze, prin
acţiuni specifice, formarea
profesională permanentă a celor
care participă la sarcinile de
conducere în treburile apostolice.
Este vorba de a îmbunătăţi
capacităţile de a conduce şi de a
orienta persoane şi echipe. O mare
responsabilitate constă în a întări
identitatea creştină a lucrărilor,
calitatea gestiunii şi a serviciului pe
care ele le oferă societăţii.
Colegialitatea este o artă care nu se
poate improviza: să şti să asculţi, să
schimbi opinia, să împărtăşeşti
păreri, să contezi pe ceea ce este mai
bun pe care fiecare om îl poate
aduce.

În Biserică



14. Pentru ca noua evanghelizare să
dea roade este decisivă comuniunea
dintre catolicii înşişi. A face să
crească aprecierea reciprocă dintre
credincioşii Bisericii şi între cele mai
diverse grupări care pot exista
reprezintă o parte din misiunea
noastră în marea familie a fiicelor şi
fiilor lui Dumnezeu: principalul
apostolat pe care noi creştinii
trebuie să-l realizăm în lume, cea
mai bună mărturie de credinţă,
înseamnă să contribuim ca în
Biserică să se respire aerul unei
autentice carități [19]. Pentru
aceasta este necesar să se întărească,
într-un fel adecvat în fiecare caz,
relaţia cu persoane din alte instituţii
şi realităţile din Biserică, să se
depăşească posibile neînţelegeri şi ne
rugăm Domnului pentru iniţiativele
promovate de către alţii, trăind în
smerenia colectivă.

15. Ajutorul care este oferit preoţilor
şi seminariştilor se dovedeşte a fi de



mare importanţă pentru binele
Bisericii şi al societăţii. Membrii
Asociați şi Supranumerari ai
Societăţii Sacerdotale a Sfintei Cruci,
pentru că participă, pe deplin, la
vocaţia Lucrării, sunt protagoniştii
din primul rând, pentru a imprima
un nou dinamism tuturor
activităţilor, respectând, în totalitate,
dependenţa unică față de propriul
lor Episcop şi în contextul
ministerului său pastoral, pe care îl
dezvoltă, în mod obişnuit, în
întregime şi direct în serviciul
diecezei de încardinare pe care o vor
iubi întotdeauna din ce în ce mai
mult.

Toţi credincioşii din Opus Dei sunt
chemaţi să se roage şi să trateze cu
apropiere şi cu veneraţie pe Episcopii
şi preoţii din zona lor geografică şi să
colaboreze cu ei, în măsura
posibilităţilor lor: în măsura în care
va fi coerent cu sfinţirea muncii lor



profesionale şi cu datoriile lor de
familie.

Preoţilor, mă voi limita să le
amintesc acum câteva cuvinte ale
Papei despre ministerul spovedaniei:
să fim primitori cu toţii, martori ai
blândeţii lui Dumnezeu, plini de
solicitudine în a ajuta penitentul să
reflecteze; cu claritate, cu
disponibilitate, cu prudenţa, cu
generozitate. Cu o inimă
mărinimoasă vom celebra ministerul
infinitei milostiviri a unui Dumnezeu
care iartă [20].

Va fi bine să se continue să se
beneficieze de ocaziile de a-i anima
pe unii credincioşi ai Prelaturii,
Colaboratori şi pe tineri, să se ofere
să colaboreze, în deplină libertate şi
cu responsabilitate personale, la
cateheză, la cursuri
prematrimoniale, la activităţi sociale,
în parohii sau alte locuri unde este
nevoie, întotdeauna când este vorba



de servicii potrivite cu condiţia lor
seculară şi cu mentalitatea laică, dar
fără ca, în aceste activități, să nu
depindă cu nimic, de autoritatea
Prelaturii. Pe de altă parte, doresc să
fac o menţiune specială pentru
persoanele religioase, bărbaţi şi
femei, care au făcut şi fac atât de
mult bine Bisericii şi lumii. Cine nu
iubeşte şi nu venerează starea
religioasă nu este un bun fiu al
meu [21], ne învaţă Părintele nostru.
Mă bucură că mă pot gândi, desigur,
la atâtea călugări și călugărițe,
dincolo de preoţii diecezani, care au
văzut înflorind vocaţia lor la căldura
Lucrării.

Pentru o mai bună slujbă a Bisericii
şi o mai îngrijită atenţie acordată
sufletelor, Congresul general a
indicat să se studieze, cu o imaginaţie
creativă şi cu flexibilitate, cel mai
bun mod de a se impulsiona si
coordona activităţile apostolice: de
exemplu, unificând, în anumite



ocazii, Centrele din Opus Dei, pentru
a economisi energii şi pentru o
facilita o viaţă de familie plină de
bucurie şi afecţiune; sau dispunând
de mai multe locuri pentru apostolat,
în mod convenabil instalate şi
organizate flexibil, pentru a preda
mijloacele de formare acolo unde se
află oameni: în centrele nevralgice
ale oraşelor, în zonele cu o puternică
densitate de muncă, în polurile de
creştere urbană, în școli şi
universităţi, de exemplu.

Noi provocări apostolice

16. Congresul general a dorit să reia
chemarea Congresului din anul 2002,
pe care Pr. Javier a formulat-o astfel:
dezvoltarea „unei noi culturi, a unei
noi legislaţii, a unei noi mode,
potrivite cu demnitatea persoanei
umane şi cu destinul său întru gloria
fiilor lui Dumnezeu pentru Isus
Cristos” [22]. Toţi credincioşii
Prelaturii, băieții de la Sfântul Rafael



şi Colaboratorii trebuie să se simtă ca
protagonişti ai acestei noi culturi
care trebuie să depăşească
mentalitatea relativistă
contemporană. Aceasta cere de la
fiecare, după posibilităţile lui, o
profundă formare umană,
profesională şi doctrinară, ca şi o
prezenţă hotărâtă în forurile în care
pot accede, cu o deschidere de
vedere care să permită întâlnirea cu
toți.

Este nevoie, de asemenea, să ai un
anumit prestigiu – cel care se
dobândeşte dacă îi luam în serios pe
ceilalţi – şi de a avea un personal dar
al limbilor , de a se face înțeles,
cultivat cu dorinţa de a se reînnoi în
permanenţă. Astfel se favorizează
acea empatie prin care viziunea
creştina asupra realităţii se
dovedeşte a fi convingătoare, se
bazează şi pe întrebările aproapelui,
fără să copleşească şi nici să nu cadă
într-un monolog. Respectul pentru



demnitatea fiecărei persoane,
dincolo de greşelile sale şi pentru
binele comun din societate, munca
senină şi responsabilă, în colaborare
cu alţi cetăţeni, pune în evidenţă
frumuseţea şi atractivitatea valorilor
creştine în diversele situaţii ale
societăţii.

17. Pentru a înţelege complexitatea
anumitor sectoare ale vieţii sociale
este nevoie de ajutorul experţilor; de
exemplu, în domenii precum
următoarele: utilizarea tehnologiilor
digitale de informare şi comunicare;
urmărirea iniţiativelor educaţionale;
comunicarea instituţională;
administrarea proiectelor
universitare; conducerea şi
gestionarea spitalelor şi a clinicilor;
proiectele de promovare socială;
creaţia şi susţinerea fondurilor
patrimoniale. Exigenţa competenţei
profesionale este o parte a
mentalităţii laice şi merge împreună
cu dorinţele sufletului preoţesc:



perfecţionarea creaţiei şi co-
mântuirea.

Pentru a promova o nouă cultură, se
dovedeşte că este necesară formarea
acelor experţi care, având bune
criterii, vor putea ajuta la
soluționarea – printr-o bază
antropologică creştină – unor
probleme cu adevărat complexe:
genul, egalitatea, obiecţia de
conştiinţă, libertatea religioasă,
libertatea de expresie, bioetica,
modurile de comunicare, pentru a
enumera doar câteva. Locuri
privilegiate pentru a studia aceste
teme sunt universităţile şi centrele
de cercetare.

În afară de aceasta, este bine să se
elaboreze, cu prudenţă şi
îndrăzneală, un plan de formare
adecvat fiecărei persoane, începând
cu cei mai tineri, pentru a avea idei
bine fundamentate. Fără a se închide
într-o atitudine pur şi simplu



defensivă este nevoie să se ia în
considerare aspectele adevărate ale
diferitelor poziții, pentru a dialoga cu
alte persoane, învăţând de la toţi şi
respectându-le efectiv libertatea, mai
ales în probleme supuse liberi opinii.

18. Este faimoasă afirmaţia
Fericitului Paul al VI-lea care spunea
că „omul contemporan îi ascultă mai
cu plăcere pe cei care fac mărturisiri
decât pe cei care predau” şi continua:
„Dacă îi ascultă pe cei care predau
este pentru că ei fac mărturisiri” 
[23]. În cultura contemporană este
nevoie de chipuri care fac credibil un
mesaj. Este convenabil, de aceea, a fi
prezentate mărturii atractive despre
viaţa creştină pusă în slujba
celorlalţi. Dincolo de formarea
liderilor de opinie este nevoie și de
impulsionarea iniţiativelor de
informare despre Biserică şi, în
cadrul ei, despre Prelatura Opus Dei,
de asemenea, prin intermediul
reţelelor sociale, atât de eficiente



pentru a putea ajunge rapid la mii de
persoane. Dezvoltarea acestor
iniţiative depinde de generozitatea şi
de creativitatea celor care le susţin.

19. Alături de apostolatul personal de
prietenie şi de încredere, Congresul a
dorit să-şi manifeste deplina
susţinere pentru lucrările apostolice
corporative şi personale. Rodnicia sa
apostolică este dovedită prin
formarea integrală pe care o
realizează: învaţă, educă, deschid
către slujirea celorlalţi. Este
interesant că ele să ajungă la mai
multe persoane, apropiindu-le
treptat de bogăţia credinţei creştine,
care eliberează de teamă şi de
tristeţe. Pentru ca această credinţă să
facă parte din viaţa cotidiană este
nevoie de mijloace de formare
adaptate spre familie, spre elevi de
liceu, spre studenţi din universităţi
etc. Aceasta presupune motivarea
persoanelor şi buna lor pregătire.



20. Evanghelizarea societăţii şi
dezvoltarea susţinută a lucrării
apostolice fac posibilă apariţia noilor
centre educaţionale, precum cele
care pot se să realiza o formare
umană şi creştină pentru părinţi şi
pentru copiii lor, din cea mai fragedă
copilărie. Atunci când crearea
acestor centre este supusă unei
legislaţii care împiedică sau face
dificil să fie o lucrarea corporativă
sau personală, în ciuda a orice, ar
putea să se creeze condiţii care să
permită primirea unei îngrijiri
spirituale din partea preoţilor
Prelaturii.

Importanţa familiei

21. Papa ne învaţă în cea de-a doua
enciclică a sa: „În familie se cultivă
primele obiceiuri despre iubire şi
grijă pentru viaţă, ca de exemplu cel
de a utiliza corect lucrurile, ordinea
şi curăţenia, respectul pentru
ecosistemul local şi protejarea



tuturor fiinţelor create. Familia este
locul de formare integrală, acolo
unde se dezvoltă diferitele atitudini,
intim legate între ele, spre
maturitatea personală” [24]. Se
maturizează cu timpul şi cu privire
îndreptată către înainte, cu
încredere: este nevoie să se dezvolte
în familii, sensul profund al virtuţii
speranţei.

Va fi convenabil să se studieze
moduri practice pentru dezvoltarea
pregătirii pentru căsătorie,
susţinerea iubirii reciproce între soţi
şi viaţa creştină în familii,
impulsionarea vieţii sacramentale a
bunicilor, părinţilor şi copiilor, în
special, spovedania frecventă. Cristos
îmbrăţişează toate vârstele omului,
nimeni nu este inutil sau în plus.

Congresul acordă valoare grupurilor
de studiu despre rolul educativ,
social şi economic al familiei, cu
intenţia de a crea pentru opinia



publică o atmosferă favorabilă față
de familiile numeroase. Va fi oportun
să se întărească atenţia acelora care
sunt deja în conexiune cu diversele
instrumente apostolice (grădiniţe
pentru copii, școli, cluburi,
universităţi, cămine).

Orientarea familială, atât de
încurajată de către Pr. Javier,
continuă să fie o prioritate, căci
contribuie, cu eficacitate, la
consolidarea iubirii reciproce între
soţi şi la deschiderea către viaţă şi, de
asemenea, facilitează ca dinspre
realitatea familiei naturale să se
reverse bucuria familiei ca spaţiu
spiritual creştin. Prin multe iniţiative
se ajunge de fiecare dată la mai
multe familii tinere şi la realizarea
unei ample munci de formare. Se
descoperă astfel, la multe persoane,
frumuseţea căsătoriei sacramentale,
ca imagine a unirii lui Cristos cu
Biserica (cf. Ef 5, 32): prin sacrament,
pacea şi bucuria Sfântului Duh intră



în cămine. Prin iubirea reciprocă a
părinţilor, precum la liturgie şi la
comuniunea cu Biserica, Dumnezeu
„ne iubeşte şi ne face să vedem şi să
experimentăm iubirea sa şi dom
acest „înainte” al lui Dumnezeu se
poate naște şi în noi iubirea ca
răspuns” [25].

22. Congresul a dorit să semnaleze
un domeniu apostolic de mare
relevanţă în ultimii ani: este vorba
de a contribui la creşterea credinţei
şi a formării atâtor emigranţi care
provin din ţări cu tradiţie catolică (de
exemplu, filipinezi, latinoamericani,
polonezi etc.) dându-le formare
umană. Dincolo de faptul de a-i ajuta
ca să-şi dezvolte propria identitate,
această formare face din ei, în ţara
de primire, o autentică pătură pentru
evanghelizare (cf. Lc 13, 20). În
lumea întreagă, mai multe zeci de
biserici încredinţate de către
Episcopi preoţilor incardinaţi în
Prelatură pot să susţină, cu eficienţă,



această activitate, urmând planurile
pastorale ale episcopilor diecezane
de care depind.

Lucrarea este în mâinile noastre

23. Pentru a impulsiona lucrările nu
există numai membrii Numerari şi
Asociați: este bine să fie
responsabilizaţi mult şi membrii
Supranumerari, bărbaţi şi femei şi să
fie ajutaţi : ei trebuie să simtă
Lucrarea ca fiind a lor, ca fiind încă
un fiu al său. Astfel, aşa cum a spus
Părintele nostru cu o anumită ocazie,
între toți vom alina multe lacrimi,
vom aduce multă cultură …, vom
aduce multă pace, vom evita multe
ciocniri, multe lupte; şi vom face
ca mulţi oameni să se privească în
ochi, cu nobleţe creştină, fără ură
[26]. Este interesant faptul că fiii mei
Supranumerari să colaboreze cu
deplină forţă la lucrarea Sfântului
Rafael, care are ca scop imediat să
dea o formare integrală [27]. Este



normal, şi chiar obişnuit în unele
locuri, ca membrii Supranumerari să
impulsioneze şi să conducă cluburi
de tineret şi alte iniţiative
educaţionale.

Ca o consecinţă a unei formări bine
asimilate, fără rigidităţi şi cu calm,
atunci când devine prudent şi
adecvat, membrii Supranumerari
colaborează cu Dumnezeu, pentru
naşterea vocaţiei membrilor
Numerari şi Asociați; ei se roagă, în
particular, pentru fiii lor, având acea
perspectivă posibilă, cu cel mai mare
respect pentru libertatea personală şi
lăsând totul în mâinile lui
Dumnezeu.

În munca Sfântului Gabriel este mai
bine să se mărească, în mai multe
locuri, numărul de membri
Supranumerari însărcinaţi cu
grupuri, străjeri şi cei care exercită
îndrumarea spirituală personală
obişnuită; să se sprijine mai mult pe



ei, pentru a se îngriji de retrageri
spirituale; să-i încurajeze să
impulsioneze apostolatul în locuri în
care încă nu există un Centru; să se
vadă dacă poate exista o mai mare
prezenţă activă a membrilor Asociați
şi Supranumerari în grupurile de
lucru sau în echipe, pentru anumite
iniţiative apostolice. Pentru
facilitarea formării lor, se va dispune
de materiale adecvate, în diverse
limbi străine.

Apostolat cu tineretul

24. Congresul general a realizat
importanţa lucrării Sfântului Rafael, 
drăguța ochilor noştri [28]. Se
sugerează să se dea prioritate
mijloacelor generale şi particulare
care să favorizeze dezvoltarea
activităţii cu oamenii tineri, de orice
tip şi care, prin harul lui Dumnezeu,
să se suscite abundente vocaţii
pentru membri Numerari şi Asociați
tineri. Toţi credincioşii Prelaturii şi



membrii Societăţii Sacerdotale ai
Sfintei Cruci vor lua în consideraţie
cum să colaboreze – prin rugăciune,
mortificare şi acţiune – pentru a
ajunge la mult mai multe persoane
tinere.

În activitatea Sfântului Rafael, o
prioritate clară de formare a
băieţilor şi fetelor este aceea de a-i
ajuta să fie suflete întru
rugăciune[29], fiind învăţaţi, în mod
practic, cum să vorbească cu
Dumnezeu şi cum să-l asculte. Este
bine, de asemenea, să descopere
valoarea umană şi supranaturală a
unei prietenii adevărate, importanţa
studiului, a lecturii şi a excelenţei
profesionale, pentru a sluji Biserica
şi societatea. Printre virtuţile care
trebuie dezvoltate la tineri,
Congresul a dorit să menţioneze tăria
şi dârzenia, cumpătarea (de
exemplu, în utilizarea inteligentă şi
moderată a tehnologiilor) şi tot ceea
ce dezvoltă spiritul de a sluji. Este



important să-i ajutăm pe tineri, să
dea seamă de credinţa lor şi a
extrage consecinţele practice pe care
le aduce cu sine faptul de a-l urma pe
Domnul: în familie, împreună cu
prietenii şi pe reţelele sociale.

25. Este bine să fie dat ajutor ca
tinerii şi părinţii lor să acorde
valoare şi să descopere cât de
atractiv este să te dăruieşti în
totalitate Domnului cu o inimă
nedespărţită, în acelaşi timp în care
îi arătăm frumuseţea vocaţiei de a
forma o familie creştină. Din
Centrele Sfântului Rafael, acolo unde
se realizează activitatea cu
universitari, merită să fie discutate
diferite aspecte despre logodnă şi
căsătorie, servindu-ne de diverse
mijloace: de exemplu, mărturii ale
membrilor Supranumerari, bărbaţi şi
femei, cursuri de Orientare familială
pentru necăsătoriţi, conferinţe şi
proiecţii, lecturi de o utilitate
constatată. Necesitatea urgentă a



mărturiei unui mare număr de
familii creştine ne invită să ajungem
la începutul acestui drum vocaţional,
deja înainte de logodnă, cu un
respect autentic şi o credinţă
profundă în misiunea
evanghelizatoare a familiei creştine
„comunitate de credinţă, speranţă şi
caritate” [30].

26. Să continuăm, cu entuziasm,
lucrarea apostolică, cu studenţi şi cu
tineri muncitori, necăsătoriţi sau
recent căsătoriţi, beneficiind de
formarea pe care mii dintre ei au
primit-o prin atâtea iniţiative
apostolice, în special în școli, cluburi
şi Centre ale Sfântului Rafael. În
acest sens, se dovedeşte a fi oportună
profesionalizarea asociaţiilor de
alumni, care lucrează cu iniţiativă şi
creativitate, dezvoltând formule
atrăgătoare care permit continuarea
prin munca Sfântului Gabriel,
promovând colaborarea dintre multe



persoane, precum membrii
Colaboratori.

27. La mijloacele de formare de la
Sfântul Rafael şi Sfântul Gabriel este
bine să favorizăm exersarea
lucrărilor de milostenie spirituale şi
corporale, urmând învăţăturile
constante ale Bisericii, experienţa
Sfântului Josemaría, precum şi
exemplul şi cuvintele Papei Francisc.
Activităţile şi iniţiativele personale
împreună cu solidaritatea, ajutorul
pentru cei aflaţi în nevoie şi
responsabilitatea socială nu sunt
ceva conjunctural şi nici marginal, ci
ceea ce se întâlneşte la baza
Evangheliei. A aprofunda doctrina
socială a Bisericii, de exemplu prin
intermediul cursurilor şi a
conferinţelor, va ajuta în special în
contexte de mare inegalitate socială.

28. Universităţile, care sunt lucrări
apostolice, trebuie să continue să
promoveze cercetarea cu impact



internaţional şi să creeze spaţii de
colaborare cu intelectualii de
prestigiu mondial. Această activitate
va ajuta la dezvoltarea paradigmelor
ştiinţifice şi a modelelor conceptuale
coerente, cu o viziune creştină
despre persoană, cu convingerea că
societăţile au nevoie de aceste
perspective pentru a susţine pacea şi
dreptatea socială. Această atitudine
de a fi în slujba tuturor se exprimă,
de asemenea, cu naturalețe prin
prietenia cu colegii de la alte
universităţi.

Câteva priorităţi

29. În afară de începutul tot mai
apropiat al apostolatului stabil al
Prelaturii din noile ţări, Congresul
sugerează să se orienteze
expansiunea apostolică spre anumite
locuri, în care se lucrează deja şi care
au mare incidenţă pentru
configurarea viitoare a societăţii,
pentru că se găsesc în ele organisme



internaţionale sau centre intelectuale
de primă importanţă.

Congresul invită la continuarea
publicării şi difuzării operelor
complete ale Sfântului Josemaría şi la
respectiva activitate de cercetare
istorică, înspre binele Bisericii şi a
sufletelor. În mod concret, se
sugerează să se dezvolte chiar şi mai
mult, din perspective diverse
(academic, teologic, sociologic,
spiritual, printre altele) acel aspect
central al mesajului Sfântului
Josemaría, care reprezintă lucrarea
fiilor lui Dumnezeu, ca baza a
sfinţeniei şi atmosfera naturală a
apostolatului, cu atâtea consecinţe
pentru Biserică şi pentru societate.

30. Aproape că am terminat. După
citirea paginilor anterioare, v-aţi
putea întreba: printre alte concluzii
la care a ajuns Congresul, care sunt
priorităţile pe care Domnul ni le
prezintă în acest moment istoric al



lumii, al Bisericii şi al Lucrării?
Răspunsul este clar: în primul rând,
să avem grijă, cu delicateţe de
îndrăgostiţi, de uniunea noastră cu
Dumnezeu, plecând de la
contemplarea lui Isus Cristos, chip al
Milostivirii Tatălui. Programul
Sfântului Josemaría va fi valabil
mereu: Să-l cauţi pe Cristos; Să-l
găseşti pe Cristos; Să-l iubeşti pe
Cristos [31]. Munca apostolică a
Lucrării este şi va trebui să fie
întotdeauna o supraabundenţă a
vieţii noastre interioare. Acesta este
momentul, fiice şi fii ai mei, ca să
pătrundem tot mai mult pe
drumurile contemplării din mijlocul
lumii.

31. Biserica, de mai multe decenii, şi-
a fixat atenţia maternă asupra a
două priorităţi: familia şi tinerii. De
asemenea, noi, ca părticică a Bisericii
dorim să urmăm grijile ultimilor
Papi, pentru ca familia să răspundă
în fiecare zi cu şi mai multă credinţă



faţă de planurile pline de iubire pe
care Dumnezeu le-a pregătit pentru
ea. Totodată, trebuie să-i ajutăm pe
toţi tinerii pentru ca visurile lor care
presupun iubire şi slujire să se
transforme într-o realitate plină de
bucurie. Concluziile Congresului se
regăsesc în însoţirea familiei şi a
tinerilor ca o linie de forţă, din care
se vor putea scoate multe consecinţe
practice pentru lucrarea noastră
apostolică zilnică.

Pe lângă aceste priorităţi, aş dori să
subliniez urgenţa care ne revine
tuturor de a ne mări inima – să-i
cerem Domnului să ne dea o inimă
pe măsura sa – pentru ca să intre în
ea toate nevoile, durerile, suferinţele
bărbaţilor şi ale femeilor timpului
nostru, în special ale celor mai slabi.
În lumea actuală, sărăcia îşi arată
mai multe feţe diferite: bolnavi şi
bătrâni care sunt trataţi cu
indiferenţă, singurătatea pe care o
suportă multe persoane abandonate,



drama refugiaţilor, mizeria în care
trăieşte cea mai mare parte a
omenirii, ca o consecinţă a multor
nedreptăţi care strigătoare la Cer.
Nimic din aceasta nu ne poate
rămâne indiferent. Ştiu că toate
fiicele mele şi toţi fiii mei vor putea
să pună în mişcare „imaginaţia
milosteniei” [32], pentru a aduce
balsamul blândeţii lui Dumnezeu
către toţi fraţii noştri care au nevoie: 
Săracii – spunea acel prieten al
nostru – sunt cea mai bună carte
spirituală a mea şi motivul
principal pentru rugăciunile mele.
Mă dor aceştia, iar Cristos mă
doare împreună cu ei. Şi, pentru
că mă doare, înţeleg că îl iubesc şi
că îi iubesc [33].

32. Congresul a dorit să pună în mod
clar, în mâinile Sfintei Fecioare,
concluziile pe care tocmai vi le-am
transmis. Doar prin medierea ei
maternă vom putea fi capabili să
mergem mai departe, în misiunea



plină de patimă care ni se
încredinţează, ca discipoli ai lui Isus
Cristos. Ea este Mater pulchrae
dilectionis , Maica Iubirii Frumoase
(cf. Sir 24, 24), pe care o sărbătorim
în calendarul propriu al Prelaturii, ca
o sărbătoare liturgică astăzi, 14
februarie [34]. La această dată,
Dumnezeu i-a arătat Sfântului
Josemaría, în 1930, vocaţia femeilor
din Opus Dei; iar în 1943, care este
locul preoţilor. Astfel, s-a accentuat şi
mai tare unitatea Lucrării, unitatea
unei dezorganizări organizate
[35], dar mai ales unitatea care se
naşte din Iubire, aceea prin care toţi
suntem atenți la ceilalţi, fii ai celei
care este Maica lui Dumnezeu şi
Maica noastră [36].

Cântând azi Te Deum-ul acţiunii de
mulţumire în faţa Domnului expus în
mod solemn pe monstranță mi-am
amintim de voi. Împărtăşanie,
unire, comunicare, încredere:
Cuvânt, Pâine, Iubire [37]. Crezând



faptul că Isus Cristos, ascuns acum în
Pâine şi Cuvânt, va veni la sfârşitul
Timpurilor, i-am cerut să vină în
ajutorul nostru şi v-am încredințat
tuturor milostivirii lui.

33. Fiice şi fii ai mei, dacă în această
lume, atât de frumoasă şi, în acelaşi
timp, zbuciumată, când vreunul
dintre voi se va simți vreodată singur
să ştie că Părintele se roagă pentru el
şi-l însoţeşte cu adevărat, în
Comuniunea sfinţilor şi că îl poartă
în inima sa. Îmi place să-mi
amintesc, în acest sens, cum liturgia
cântă despre întâmpinare Pruncului
la Templu, sărbătoare liturgică pe
care noi am celebrat-o în ziua de 2 a
acestei luni: părea, se spune, că
Simion l-ar fi ţinut în braţele sale pe
Isus; în realitate, era invers: „ Senex
Puerum portabat, Puer autem senem
regebat” i: bătrânul îl purta pe Prunc,
dar, de fapt, Pruncul era cel care îl
ţinea pe bătrân şi îl călăuzea. Astfel
ne susţine şi Dumnezeu, deşi,



câteodată, am putea să observăm
doar greutatea sufletelor asupra
noastră; aşa ne susţine, prin
intermediul binecuvântatei
Comuniuni a Sfinţilor[39].

Per singulos dies, benedicimus te, zi
după zi, te binecuvântăm, Doamne,
împreună cu întreaga Biserică: „în
fiecare zi”, cum îi plăcea Părintelui
Javier să repete, fiu credincios al
Sfântului Josemaría şi al Fericitului
Alvaro; fiu credincios, spuneam,
angajat într-o luptă zilnică, pentru a
se lăsa purtat către o Iubire divină.
Îmi ridic sufletul către Dumnezeu de
trei ori Sfânt, din mâna Fecioarei,
Maică a Iubirii care se oferă fără de
măsură: fă, Doamne, ca din credinţă
în Iubirea ta să trăim în fiecare zi, cu
o iubire mereu înnoită, într-o
speranţă plină de bucurie.

Cu toată afecţiunea, vă
binecuvântează

Părintele vostru



Fernando

Roma, 14 februarie 2017.

Sărbătoarea de Sfânta Maria, Maica
Iubirii Frumoase.

[1] Sf. Josemaría, Cristos care trece,
nr. 132.

[2] Cf. Papa Francisc, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, íncipit.

[3] Sf. Josemaría, Drum, nr. 833.

[4] Sf. Ioan Paul al II-lea, Omilie, 23-
III-1980. Cf. Conciliul Vatican II,
Const. past. Gaudium et spes, 22.

[5] Cf. Liturghierul Roman, Prefața I
a sfinților.

[6] Pr. Javier, Scrisoare, 28-XI-2002,
18, în "Cartas de familia" V, 125. Cf.
Instrucție, 31.05.1936, 66.



[7] Sf. Josemaría, Însemnări ale unei
întâlniri de familie, 6.02.1967, în 
Noticias 1967, p. 84 (AGP, bibliotecă,
P02).

[8] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 67.

[9] Sf. Josemaría, Însemnări ale unei
meditații, 1.04.1962 (AGP, bibliotecă,
P09, p. 46).

[10] Sf. Josemaría, Instrucție,
8.12.1941, nota 122.

[11] Cf. Sf Josemaría, Forja, nr. 270.

[12] Sf. Josemaría, Instrucție, mai
1935/14.09.1950, nr. 15.

[13] Papa Francisc, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24.11.2013, nr. 20.

[14] Sf. Josemaría, Forja, nr. 565.

[15] Sf. Josemaría, Scrisoare
11.03.1940, nr. 55.



[16] Sf. Josemaría, Cristos care trece ,
nr. 30.

[17] Fer. Álvaro, Scrisoare, 1.12.1985,
în "Cartas de familia" I, nr. 204.

[18] Sf. Josemaría, Drum, nr. 372.

[19] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 226.

[20] Cf. Papa Francisco, cf. Scrisoarea
apostolică Misericordia et misera,
20.11.2016, nr. 10.

[21] Sf. Josemaría, Instrucție, mai
1935/14.09.1950, nota 5.

[22] Pr. Javier, Scrisoare, 28.11.2002,
nr. 11, în "Cartas de familia" V, nr.
118.

[23] Sf. Pablo VI, Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi, 8.12.1975, nr. 41.

[24] Papa Francisc, Enc. Laudato si',
24.05.2015, nr. 213.



[25] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25.12.2005, nr. 17; cf. 1 Jn 4, 10.

[26] Sf. Josemaría, Însemnări ale unei
întâlniri de familie, 18.06.1974, în
"Catequesis en América" (1974) vol. I,
p. 549 (AGP, biblioteca, P04).

[27] Sf. Josemaría, Scrisoare
24.10.1942, nr. 3.

[28] Ibid., n. 70.

[29] Ibid., n. 5.

[30] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2204.

[31] Sf. Josemaría, Drum, nr. 382.

[32] Sf. Juan Pablo II, Scrisoarea
apostolică Novo millennio ineunte,
6.01.2001, nr. 50.

[33] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 827.



[34] Congregaţia pentru Cultul Divin
şi Disciplina Sacramentelor, Decret
626/12/L, 10.11.2012.

[35] Sf. Josemaría, Convorbiri, nr. 19.

[36] Sf. Josemaría, Forja, nr. 11.

[37] Sf. Josemaría, Drum, nr. 535.

[38] Liturgia Orelor, Primele Vespere
ale sărbătorii Prezentării Domnului
în Templu, Antifona ad Magnificat.

[39] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 56.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Este interzisă orice divulgare
publică, totală ori parţială, fără
autorizaţie din partea titularului
dreptului de autor)

(Pro manuscripto)



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoare-pastorala-prelat-opus-dei-
februarie-2017/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prelat-opus-dei-februarie-2017/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prelat-opus-dei-februarie-2017/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-prelat-opus-dei-februarie-2017/

	Scrisoarea Prelatului (14 februarie 2017)

