
opusdei.org

Scrisoare păstorală
(10 februarie 2024) |
Ascultare

În această nouă scrisoare
pastorală, prelatul Opus Dei
reflectează asupra ascultării în
lumina mesajului creștin și a
realității vocaționale a Lucrării.

10.02.2024

ePub ► Scrisoarea Prelatului (10
februarie 2024).

PDF ► Scrisoarea Prelatului (10
februarie 2024).

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%2010%20feb%20202420240208203008686064.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%2010%20feb%20202420240208203008686064.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%2010%20feb%202024%20(Rom%C3%A2n%C4%83)20240208202141509282.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%2010%20feb%202024%20(Rom%C3%A2n%C4%83)20240208202141509282.pdf


Dragii mei, fie ca Isus să-i aibă în
grijă pe fiicele și fiii mei!

1. Cu câțiva ani în urmă, v-am scris o
scrisoare dedicată libertății. Cu
siguranță, fiecare dintre noi a
meditat asupra ei și a încercat să o
pună în practică în viața de zi cu zi.
V-am amintit atunci că suntem
chemați să facem toate lucrurile din
iubire, nu doar din obligație. Vrem
să-L urmăm îndeaproape pe Domnul,
făcând voia Lui, mânați de dorința
de a răspunde iubirii sale. Acum vă
scriu despre ascultare, care, la prima
vedere, poate părea o virtute opusă
libertății. Cu toate acestea, știm
foarte bine că, în realitate, adevărata
ascultare este o consecință a
libertății; și că, mai mult decât atât,
în contrast cu ceea ce s-ar putea
aștepta dintr-un punct de vedere pur
uman, ascultarea creștină duce la o
libertate tot mai mare.



Cu câteva decenii în urmă, un mare
intelectual care a studiat în
profunzime operele Sfântului
Josemaría a subliniat o contribuție
importantă a fondatorului nostru:
faptul că a accentuat modul în care,
în viața creștină, există o anumită
prioritate a libertății față de
ascultare [1]. Noi ascultăm pentru că 
ne vine așa să facem voia lui
Dumnezeu, pentru că aceasta este
dorința cea mai profundă a sufletului
nostru. De fapt, ascultarea fără
libertate nu este demnă de o
persoană umană și, prin urmare, nu
este demnă de un fiu sau de o fiică a
lui Dumnezeu.

Iubirea, după cum bine știm, este
mult mai mult decât o înclinație
trecătoare a sensibilității; iubirea
presupune disponibilitatea de a-și da
viața pentru cineva (cf. In 15,13). Din
acest motiv, una dintre manifestările
sale cele mai profunde este aceea de
a identifica voința noastră cu cea a



persoanei iubite: „Vreau ceea ce vrei
tu, vreau pentru că vrei tu, vreau
cum vrei tu, vreau când vrei tu...” [2].

2. Probabil de multe ori am luat în
considerare, pe îndelete sau nu,
planul de iubire al lui Dumnezeu
pentru lume: creația și ridicarea ei la
planul supranatural, din iubire pură,
pentru a împărtăși fericirea Treimii
cu fiecare bărbat și femeie și pentru
a le dărui o existență împlinită, care
să le copleșească toate aspirațiile
inimii. Dar, încă de la început,
păcatul a fost prezent în lume:
păcatul primilor noștri părinți, care a
fost în mod fundamental o
neascultare.

Cu toate acestea – să nu obosim să
contemplăm și acest adevăr, cu
recunoștință – Dumnezeu nu a vrut
să ne abandoneze în voia sorții.
Printr-o decizie a celei mai libere
iubiri, pe care nu o putem înțelege,
pentru că este dincolo de biata



noastră cuprindere, L-a trimis pe Fiul
Său Unul-Născut pentru a ne readuce
la prietenia cu El însuși. Când Isus
moare pe Cruce pentru întreaga
omenire – pentru tine și pentru mine
– El își dă viața într-un act de
ascultare deplină față de voința
Tatălui său. Libertatea și ascultarea
sunt întrepătrunse în istoria
mântuirii. Consecințele regretabile
ale neascultării omenești sunt
răscumpărate prin ascultarea lui
Cristos. Harul său ne permite să
trăim cu libertatea copiilor lui
Dumnezeu.

3. În aceste pagini doresc să vă invit
să medităm împreună asupra unor
aspecte ale virtuții ascultării, atât de
centrală pentru misterele credinței
noastre și, în același timp, atât de
prezentă în viața fiecărei persoane.
Nevoia de a asculta este o realitate
umană, pe mai multe planuri, pentru
că există legi și norme obligatorii: de
la conținutul dreptului natural la



legile conviețuirii civile; de la
ascultarea minorilor față de părinți
la ascultarea celor care, de bunăvoie,
s-au angajat serios și voluntar pentru
ceva, în fața altor persoane sau
instituții. Într-un sens asemănător,
este de asemenea vorba de ascultare
atunci când o persoană își urmează
propria conștiință. Și, într-un sens și
mai larg, primirea anumitor sfaturi
spirituale poate fi numită ascultare.

După cum este ușor de observat,
deoarece suntem pe deplin implicați
în ea, cultura de astăzi rareori
consideră ascultarea ca fiind ceva
pozitiv: ea este văzută mai degrabă
ca o necesitate pe care încercăm să o
evităm cât mai mult posibil, părând
contrară marii valori a libertății. La
aceasta, se adaugă faptul că, în nu
puține medii, există o anumită criză
a formelor de autoritate și o
concepție a dependenței interpretată
ca fiind ceva negativ: ca o
imposibilitate de a judeca și de a



decide ceva de unul singur. Astfel, de
exemplu, sensibilitatea sporită de
astăzi față de orice fel de abuz de
putere, deși în sine este pozitivă și
necesară, poate pune uneori în
discuție, pe nedrept, toate formele de
autoritate. În realitate, se întâmplă să
existe un fel de tendință înnăscută la
neascultare, moștenire a păcatului
originar, acel moment în care „omul,
ispitit de diavol, a lăsat să moară în
inima sa încrederea în creatorul său
(cf. Gen 3,1-11) și, abuzând de
libertatea sa, a încălcat porunca lui
Dumnezeu” [3].

Pentru a înțelege valoarea
superioară a ascultării și legătura sa
existențială cu libertatea, trebuie să
privim mai presus de aceste niveluri
necesare de ascultare în societatea
umană și să-L contemplăm pe Isus
Cristos. Acesta este alt aspect al
centralității Sale care trebuie să fie
scopul vieții noastre: ca Cristos să



domnească în inimile noastre și să ne
dirijeze întreaga existență.

„Să învățăm de la Isus să punem în
practică ascultarea. El a vrut să pună
în pana evanghelistului acea
minunată biografie care, în latină,
are numai trei cuvinte: erat subditus
illis (Lc 2,51). Vedeți cât de necesară
este ascultarea pentru un fiu al lui
Dumnezeu, din moment ce
Dumnezeu însuși a venit să fie supus
față de două creaturi, creaturi de o
calitate extraordinară, dar totuși
creaturi: Sfânta Maria – mai mult
decât ea, numai Dumnezeu – și
Sfântul Iosif. Și Isus i-a ascultat” [4].
Fiul lui Dumnezeu a vrut să fie pe
deplin om și, ca orice copil cuminte,
să fie supus Mariei și lui Iosif, știind
că în acest fel Îl asculta pe Dumnezeu
Tatăl. Și această ascultare a marcat
întreaga sa viață pe pământ, până la
ascultarea de pe Cruce (cf. Fil 2,7-8).

Ascultare față de Dumnezeu



4. Într-un sens absolut, numai
Dumnezeu este demn de ascultare,
întotdeauna și în orice moment,
pentru că numai El cunoaște pe
deplin calea ce ne conduce pe fiecare
dintre noi spre fericire. „Dacă vei
asculta glasul Domnului
Dumnezeului tău, păzind și
împlinind toate poruncile Lui pe care
eu ți le dau astăzi, Domnul
Dumnezeul tău te va pune mai
presus de toate popoarele
pământului” (Deut 28,1), spune Moise
înainte de a descrie toate
binecuvântările pe care ascultarea le
va aduce poporului.

Într-un fel, toată revelația biblică
este o pedagogie spre cea mai
inteligentă și mai liberă ascultare:
cea care ne conduce la realizarea
deplină a ceea ce suntem, pe măsură
ce voința noastră se identifică cu
voința lui Dumnezeu într-un da
necondiționat. Iată de ce, prin
profeți, și în ciuda numeroaselor



trădări din partea alor săi, Domnul
continuă să reamintească poporului
său: „ascultați glasul meu și eu voi fi
Dumnezeul vostru, iar voi veți fi
poporul meu; umblați pe căile pe
care vi le-am poruncit și va fi bine
pentru voi!” (Ier 7,23). Micile noastre
planuri sunt amplificate atunci când
sunt integrate în ale Lui; niciodată nu
ne merge atât de bine precum atunci
când umblăm pe căile lui Dumnezeu.

Cristos însuși ni se arată ca fiu
ascultător. Mai întâi de toate, supus
față de Maria și Iosif, față de rude și
autorități. Dar mai presus de toate,
ascultător față de Dumnezeu Tatăl.
Isus se hrănește făcând voia Tatălui:
„Hrana mea este să fac voința celui
care m-a trimis și să împlinesc
lucrarea Lui” (In 4,34). Chiar și în
momentele cele mai dificile, Fiul își
însușește voința Tatălui, în ciuda
conștientizării profunde a durerii pe
care acest lucru i-o va aduce: „Tată,
dacă vrei, îndepărtează potirul



acesta de la mine, dar nu voința mea,
ci a ta să se facă!” (Lc 22,42). Sfântul
Paul scrie că Isus, „arătându-se
asemenea oamenilor, s-a umilit pe
sine, făcându-se ascultător până la
moarte, și încă moartea pe cruce” (Fil
2,6-8).

Dar nu numai moartea lui Cristos ca
atare, ne-a adus mântuirea, ci și
ascultarea sa gratuită și plină de
iubire față de Tatăl, de a deveni unul
dintre noi și de a-și da viața pentru
fiecare dintre noi: „Prin ascultarea
unui singur om cei mulți vor fi făcuți
drepți” (Rom 5,19). O ascultare care
nu se limitează la anumite momente
sau instanțe, ci este un mod de a
acționa în orice moment, într-o
docilitate „până la sfârșit” (In 13,1).

5. La autoritatea națională și
religioasă, care îi interzice să-l
propovăduiască pe Isus, sfântul Petru
răspunde: „Trebuie să ascultăm mai
degrabă de Dumnezeu decât de



oameni” (Fap 5,29). Dar, comentează
Benedict al XVI-lea, „acest lucru
presupune că Îl cunoaștem cu
adevărat pe Dumnezeu și că dorim
cu adevărat să-i dăm ascultare.
Dumnezeu nu este un pretext pentru
propria noastră voință, ci El este cu
adevărat cel care ne cheamă și ne
invită, dacă este necesar, chiar și la
martiriu. De aceea, în fața acestui
cuvânt care inițiază o nouă istorie a
libertății în lume, să cerem mai
presus de toate să Îl cunoaștem pe
Dumnezeu, să Îl cunoaștem cu
smerenie și cu adevărat și,
cunoscându-L pe Dumnezeu, să
învățăm adevărata ascultare, care
este fundamentul libertății umane” 
[5].

Cei care Îl cunosc pe Dumnezeu se
vor afla în această căutare continuă
cu mare speranță și încredere: de la
El nu putem aștepta decât
binecuvântări, chiar dacă uneori
sunt obscure sau de neînțeles, sau ne



fac să suferim. În acest sens,
rugăciunea personală se exprimă și
printr-o atitudine de ascultare:
„Doamne, se ruga Sfântul Josemaría,
iată-ne gata să ascultăm tot ceea ce
vrei să ne spui. Vorbește-ne; noi
suntem atenți la glasul tău. Fie ca
vorbirea ta, căzând în sufletul
nostru, să înflăcăreze voința noastră,
pentru ca ea să se arunce cu fervoare
în ascultarea ta” [6].

Voința divină și medierea umană

6. Ceea ce vrea Dumnezeu pentru noi
ne este adesea prezentat într-un mod
mijlocit. În primul rând, prin
intermediul Bisericii, trupul mistic al
lui Cristos: „Ascultarea este alegerea
fundamentală de a-l accepta pe cel
care ne-a fost pus înaintea noastră ca
semn concret al acelui sacrament
universal al mântuirii care este
Biserica” [7]. De asemenea, Dumnezeu
ne poate face să vedem voința sa
prin intermediul persoanelor din



jurul nostru, investite cu o autoritate
mai mare sau mai mică, în funcție de
caz și de context. Știind că Dumnezeu
ne poate vorbi prin intermediul altor
persoane sau prin evenimente mai
mult sau mai puțin obișnuite,
convingerea că Îl putem asculta
acolo, generează în noi o atitudine
docilă față de planurile sale, ascunse
și în cuvintele celor care ne însoțesc
în drumul nostru.

Sfântul Josemaría, conștient de
natura delicată a acestei medieri –
ascultarea lui Dumnezeu, dar prin
intermediul unor oameni obișnuiți –
sfătuia la o atitudine de umilință,
sinceritate și tăcere interioară:
„Uneori, Domnul nostru ne
sugerează voința sa ca și cum ar fi cu
voce joasă, în adâncul conștiinței
noastre: și noi trebuie să ascultăm cu
atenție, să distingem acea voce și să-i
fim credincioși. În multe ocazii, El ne
vorbește prin intermediul altor
oameni, și se poate întâmpla ca



vederea defectelor acestor oameni,
sau gândul de a ne întreba dacă sunt
bine informați, dacă au înțeles toate
datele problemei, să ni se prezinte ca
o invitație de a nu asculta. Toate
acestea pot avea o semnificație
divină, pentru că Dumnezeu nu ne
impune o ascultare oarbă, ci o
ascultare inteligentă, iar noi trebuie
să simțim responsabilitatea de a-i
ajuta pe alții cu luminile înțelegerii
noastre. Dar să fim cinstiți cu noi
înșine: să examinăm, în fiecare caz,
dacă ne mișcă iubirea de adevăr sau
egoismul și atașamentul față de
propria noastră judecată” [8].

7. Pe de altă parte, trebuie să ținem
cont de faptul că cei care ocupă
poziții de autoritate la diferite
niveluri nu sunt chemați să facă
acest lucru pentru că sunt perfecți.
Nu ne adresăm autorității pentru
calitățile sale: „Ce păcat că acela ce te
conduce, nu este un exemplu!… —
Dar îl asculţi, oare, pentru calităţile



lui personale?… Sau obedite
praepositis vestris — «ascultaţi-i pe
mai marii voştri» , a Sfântului Paul o
traduci, spre comoditatea ta, cu un
adaus al tău care ar însemna… , «cu
condiția ca mai marele să aibă virtuți
după gustul meu?»” [9]

Asta nu înseamnă nici că cei care dau
indicații sau sfaturi nu pot face
greșeli; ei sunt conștienți de acest
lucru și, la nevoie, își vor cere
iertare. Posibilitatea de a greși, într-
un fel sau altul, în funcție de natura
chestiunii și de domeniul în cauză,
poate fi întotdeauna trăită cu
inteligență și sinceritate, într-un
context de credință și încredere
supranaturală. De asemenea, cu
smerenie, pentru că este rezonabil să
ne îndoim, măcar puțin, de propria
judecată și să dialogăm cu încredere
cu autoritatea atunci când ni se pare
că a fost vorba de o greșeală.



Sfântul Toma, la rândul său, explică
faptul că ascultarea este virtutea care
ne înclină să ne supunem poruncii
legitime a superiorului, în măsura în
care această ascultare manifestă
voința lui Dumnezeu [10]. Firește, nu
orice poruncă legitimă este neapărat
cea mai bună posibilă; cu toate
acestea, ascultarea va fi atunci calea
spre rodnicie, pentru că uneori
Domnul dă mai multă valoare
supranaturală smereniei și unității
decât faptului de a avea mai multă
sau mai puțină dreptate. De aici
importanța unei viziuni
supranaturale; de a nu rămâne doar
la o evaluare umană a indicațiilor
primite.

În orice caz, cei care au autoritate
trebuie să fie extrem de atenți să nu-
și impună inutil criteriile și să evite
ca indicațiile sau sfaturile lor să fie
interpretate în sine ca o expresie
limpede a voinței lui Dumnezeu. Așa
cum v-am scris în scrisoarea mea din



9 ianuarie 2018, „a porunci sufletelor
cu respect înseamnă, în primul rând,
a respecta cu delicatețe interioritatea
conștiințelor, fără a confunda
guvernarea și însoțire spirituală. În
al doilea rând, acest respect duce la a
distinge mandatele de ceea ce sunt
doar anumite îndemnuri, sfaturi sau
sugestii. Și, în al treilea rând, și nu
mai puțin important, este să se
guverneze cu o asemenea încredere
în ceilalți încât, pe cât posibil, să se
țină întotdeauna cont de părerile
persoanelor în cauză” (nr. 13).

Să contemplăm, înainte de toate,
exemplul lui Cristos: „Isus se supune
și îi ascultă pe Iosif și pe Maria.
Dumnezeu a venit pe pământ pentru
a se supune, și pentru a asculta
creaturile” [11]. Este foarte
semnificativ faptul că, după
răspunsul dat părinților săi în
templu – „Trebuie să fiu întru cele
ale Tatălui meu” –, Luca adaugă că
Isus „erat subditus illis, era supus



lor” (cf. Lc 2,49-51). Urmarea voinței
lui Dumnezeu, pe care trebuie să o
căutăm mereu și în toate, se
regăsește adesea în urmarea
încrezătoare a unor persoane.

Ascultare și libertate

8. În istoria omenirii nu a existat
niciodată un act atât de profund liber
precum dăruirea Domnului pe Cruce
(cf. In 10,17-18). „Domnul a trăit
apogeul libertății sale pe Cruce, ca
culme a iubirii. Când pe Calvar i-au
strigat: «Dacă ești Fiul lui Dumnezeu,
coboară de pe Cruce», El și-a arătat
libertatea de Fiu tocmai rămânând
pe acel eșafod pentru a împlini
voința milostivă a Tatălui” [12].

Crucea, scria Sfântul Josemaría, „nu
vrea să însemne supărare, nici necaz,
nici amărăciune… Crucea este
lemnul sfânt pe care triumfă Isus
Cristos… și pe care triumfăm și noi
când primim cu bucurie și cu
mărinimie ceea ce El ne trimite” [13].



Crucea ne arată limpede ceea ce am
menționat la începutul acestei
scrisori: că libertatea și ascultarea nu
sunt opuse una alteia, pentru că, de
fapt, se poate asculta din iubire, iar
nu se poate iubi decât în libertate.
Mai precis, ascultarea creștină nu
numai că nu este contrară libertății,
dar este un exercițiu al libertății. „Eu
sunt un mare prieten al libertății și
tocmai de aceea iubesc atât de mult
această virtute creștină” [14]. A scris,
de asemenea, Părintele nostru,
referindu-se la ascultare.

Este întotdeauna posibil să faci ceea
ce trebuie făcut „pentru că îmi vine
așa”: din iubire. Iar atunci când este
din dragoste pentru Dumnezeu, acest
„pentru că îmi vine așa” este
„motivul cel mai supranatural”, așa
cum spunea și Sfântul Josemaría.
Prin urmare, nu există „nimic mai
fals decât să opui libertatea la
dăruirea de sine, pentru că dăruirea



de sine vine ca o consecință a
libertății” [15].

9. „Iubește și fă ce vrei” [16]: celebra
afirmație a Sfântului Augustin
înseamnă, așa cum el însuși a scris,
că cel care face binele, animat de
caritate, nu o face doar din necesitate
sau obligație, deoarece „libertatea
aparține carității” (libertas est
caritatis) [17]. Se înțelege astfel că
legea lui Cristos este „legea
desăvârșită a libertății” (In 1,25),
pentru că ea se rezumă în întregime,
se „recapitulează”, în iubire (cf. Rom
13,8-9).

În toate putem acționa liber, ca și
Cristos, însușindu-ne ceea ce ni se
spune, din iubire. În acest sens,
„atunci când ascultăm, trebuie să
înțelegem ceea ce ni se spune, pentru
că nu suntem instrumente inerte sau
pasive, fără responsabilitate sau
gândire. Și apoi, cu originalitate, cu
inițiativă, cu spontaneitate, să punem



toate energiile inteligenței și ale
voinței în ceea ce ni se poruncește, să
îndeplinim tot ceea ce ni se cere și
numai ceea ce ni se cere. Orice
altceva ar fi anarhic. Ascultarea în
Lucrare favorizează dezvoltarea
tuturor valorilor voastre individuale
și vă face, fără să vă pierdeți
personalitatea, să trăiți, să creșteți și
să dobândiți o mai mare maturitate,
fiind aceeași persoană la vârsta de
doi ani ca și la optzeci și doi de ani” 
[18]. Această inițiativă, în mod logic,
nu se limitează la ocaziile în care
este necesar să ne supunem,
deoarece putem oricând să sugerăm,
să propunem și să contribuim cu
creativitate acolo unde ne aflăm, fără
a aștepta să primim indicații și
întotdeauna în colaborare cu cei care
au autoritate.

Sfântul Vasile cel Mare a explicat că
se cuvine copiilor să asculte din
dragoste: „Fie că ne îndepărtăm de
rău, de frica pedepsei și suntem în



dispoziția unui sclav, fie căutăm
stimulentul răsplății și ne asemănăm
cu mercenarii, fie că, în sfârșit,
ascultăm din pricina iubirii celui
care poruncește (...) și atunci suntem
în dispoziție de copii” [19]. A asculta
din iubire nu este o formă de
voluntarism care se dispensează de
inteligență; a asculta din iubire
înseamnă a pune în joc toate puterile
sufletului, a desfășura tot ce este mai
bun din inteligența care caută binele
prin raționament și din voința care
dorește să-l realizeze.

De fapt, fără inteligență și fără
libertate – mai ales fără libertate
interioară – ascultarea pe deplin
umană nu este posibilă. Și cu atât
mai puțin, o ascultare ca cea a lui
Isus. „Nu pot concepe – spunea
Părintele nostru – că poate exista o
ascultare cu adevărat creștină, dacă
această ascultare nu este voluntară și
responsabilă. Copiii lui Dumnezeu
nu sunt pietre sau cadavre: ei sunt



ființe inteligente și libere, toate
ridicate la aceeași ordine
supranaturală” [20].

10. Dar ne putem întreba: este posibil
să ascultăm fără să înțelegem sau
chiar dacă avem o opinie diferită
asupra unei chestiuni? Evident că da;
și atunci – și poate cu atât mai mult –
se poate face din iubire și, prin
urmare, cu libertate. Aici, de multe
ori, alături de caritate, va intra în joc
credința: mă supun fără să înțeleg
sau fără să văd lucrurile în același
mod, atunci când accept că indicația
îmi vine de la persoane prudente,
care pot judeca mai bine decât mine
însumi; sau când accept că, o dată ce
s-au cântărit lucrurile, trebuie luată
o decizie și că este de datoria altcuiva
să o ia. Atunci când vedem harul
Duhului Sfânt în acea hotărâre și în
dispoziția noastră de a o accepta,
ascultarea se manifestă ca un act de
credință.



După cum afirmă Sfântul Toma,
urmându-l în această privință pe
Aristotel, voința este facultatea care
conduce în mod corespunzător
persoana [21], deși are nevoie de
înțelegere pentru a-i prezenta
obiectele de alegere. Din inimă vine
tot ce este bun și tot ce este rău (cf. Lc
6,45): se poate decide să nu se vrea să
se înțeleagă sau să nu se vrea să se
dialogheze pentru a înțelege mai
bine o chestiune. Voința – așa cum
arată experiența – poate domina atât
de mult inteligența încât o poate
chiar forța să nege ceva evident din
punct de vedere obiectiv. Dar voința
liberă poate, de asemenea, să o
determine să se îndrepte spre noi căi,
fără să fi înțeles totul la un moment
dat.

Dacă, în fața dificultăților și a
suferinței, ne găsim dezorientați,
fără să înțelegem, ne poate ajuta să-L
contemplăm pe Isus care, în natura
sa umană, a vrut și El să treacă prin



această suferință: rugându-se
„Dumnezeul meu, Dumnezeul meu,
pentru ce m-ai părăsit?” (Mt 27,46),
împlinește cuvintele profetice ale
psalmului 22. Răspunsul său, vibrant
de libertate în mijlocul durerii, se
inspiră tot din psalmi: „Tată, în
mâinile tale încredințez sufletul
meu” (Lc 23,46; cf. Ps 31,6).
Ascultarea lui Isus repară
neascultarea lui Adam (cf. Rom 5,19);
întreaga sa viață și moarte este
ascultare față de Dumnezeu Tatăl și
cauza mântuirii noastre (cf. Fil
2,6-11).

Ascultare și încredere

11. De asemenea, ascultarea și
încrederea se solicită reciproc, astfel
încât, atunci când sunt autentice, se
trece de la una la cealaltă în mod
natural: acolo unde există încredere,
să consulți judecata celuilalt și, dacă
este cazul, să ți-o însușești; este, de
obicei, o manifestare normală a



dorinței de a alege ce este mai bine.
Pe de altă parte, atunci când
încrederea este slăbită, ascultarea
riscă să devină pur exterioară,
formală și distantă. De aceea, un
climat de afecțiune și bunăvoință
este esențial pentru a facilita o
ascultare sănătoasă. Faptul că
oamenii se simt iubiți și nu
controlați, că sunt efectiv ascultați, că
simt că opiniile lor sunt apreciate:
toate aceste atitudini sporesc
libertatea și, în același timp,
ascultarea.

Sfântul Josemaría a subliniat că
încrederea este cheia pentru a
construi o prietenie între părinți și
copii: „Dacă nu au libertate, dacă văd
că nu au încredere în ei, [copiii] se
vor simți mereu îndemnați să înșele” 
[22]. Atunci când nu există încredere,
se creează rapid distanțe și este ușor
să se piardă transparența, deoarece
intimitatea este o zonă delicată care
are nevoie de un mediu sănătos



pentru a se desfășura. A încerca să
asiguri o ascultare doar exterioară,
fără o comuniune de voințe, este ca și
cum ai construi o casă pe nisip (cf.
Mt 7,26).

În misiunea de a crea un climat de
încredere, au o responsabilitate mai
mare cei care se află într-o poziție de
autoritate în familie sau într-un
grup. De fapt, prima lor faptă de
slujire poate fi aceea de a promova în
mod activ acest spațiu de încredere
pentru toți, mergând în același timp
în față, în căutarea voinței lui
Dumnezeu pentru ei înșiși și pentru
misiunea lor. În acest fel, sprijinindu-
se unii pe alții, o vor căuta și o vor
găsi și ceilalți. Chiar și cu
organizarea necesară – care este
indispensabilă, pentru că Lucrarea
este o „organizație dezorganizată” [23]

– toți trebuie să poată să se știe și să
se simtă, tot după expresia Părintelui
nostru, „liberi ca niște păsări” [24].



Tocmai nevoia unui context de
încredere și de căldură familială l-a
determinat pe Sfântul Josemaría să
sublinieze că, în Lucrare, cea mai
tranșantă poruncă este un „te rog”.
Aceasta nu era o simplă chestiune de
terminologie, ci o indicație a
atitudinii naturale într-un mediu
familial, între persoane adulte,
inteligente și libere. În plus, faptul că
Lucrarea este o familie
supranaturală plasează credința și
caritatea, împreună cu încrederea, ca
adevărate fundamente atât ale
exercitării autorității, cât și ale
ascultării.

Ascultare și rodnicie apostolică

12. Domnul „a învățat ascultarea din
cele ce a pătimit, iar după ce a fost
făcut desăvârșit, a devenit cauză de
mântuire veșnică pentru toți cei care
ascultă de El” (Evr 5,8-9). Mântuirea,
ca rod al ascultării lui Cristos până la
moartea pe cruce, luminează de



asemenea relația dintre ascultare și
rodnicia apostolică a vieții noastre.

Cu siguranță, de multe ori am
meditat asupra acelei scene în care
Petru Îl ascultă pe Domnul, chiar
dacă din punct de vedere uman era
cam nejustificat să urmeze
instrucțiunile sale: „înaintează în
larg şi aruncaţi-vă năvoadele pentru
pescuit!” (Lc 5,4). Să ne gândim încet:
câte lucruri bune au urmat din
ascultarea lui Petru față de acest:
Înaintează în larg! [Duc in altum!] „O!
Putere a ascultării! — Lacul
Ghenezaretului refuza să umple cu
peștii săi, mrejele lui Petru. O
întreagă noapte pierdută. — Dar
ascultând, a aruncat din nou mreaja
în apă și au pescuit piscium
multitudinem copiosam — o mare
cantitate de pești. — Crede-mă:
minunea se repetă în fiecare zi” [25].

13. În misiunea apostolică, putem și
trebuie să avem o amplă inițiativă



personală, rod al iubirii față de
Dumnezeu și față de ceilalți, și în
același timp să dezvoltăm, urmând
pe cei care le dirijează, atâtea
activități organizate în centrele
Lucrării, în fidelitate față de
mijloacele pe care ni le-a transmis
Părintele nostru. Toate acestea, fără
a uita că principalul mijloc va fi
întotdeauna rugăciunea:
„Rugăciunea este puterea noastră: nu
am avut niciodată o altă armă” [26].

În conducerea Lucrării și în
organizarea apostolatelor sale,
modul de ascultare este cel al unei
familii, al unei comuniuni de
persoane. A ne gândi la o comuniune
de persoane înseamnă a ne gândi la
o comuniune de libertăți, la o
comuniune de inițiative personale
care sunt și ele „a face Opus Dei”, și
la o comuniune de generații.
Convingerea că Dumnezeu
acționează în inimile tuturor și că
noi toți suntem atenți la voința



divină, dă naștere la ascultarea
proprie unei familii, în care fiecare
membru caută în mod activ să
colaboreze la proiectul comun.
Înțeleasă și trăită în acest fel,
ascultarea este o expresie a unității, a
acelei unități care este tocmai
condiția rodniciei apostolice: ut
omnes unum sint... ut mundus credat
[să fie toți una... pentru ca lumea să
creadă] (In 17,21).

Respectând cu strictețe separarea
dintre însoțirea spirituală și
guvernarea persoanelor, trebuie să
trăim și să lucrăm mereu plini de
recunoștință pentru vocația creștină
în Lucrare, promovând bogățiile
fiecăruia pentru a lucra împreună ca
o echipă și ca o familie.

Cultivarea virtuții autentice a
ascultării ne protejează atât de
incapacitatea de a fi atenți la ceilalți,
cât și de servilismul care doar
execută, fără medierea întregii



bogății interioare pe care Dumnezeu
a dăruit-o fiecărei persoane. De
aceea, Sfântul Josemaría ne-a
avertizat în legătură cu aceste
posibilități. El a considerat, pe de o
parte, că „cea mai mare parte a
neascultării provine din faptul de a
nu ști să «auzi» porunca, ceea ce este
în fond o lipsă de smerenie sau de
interes pentru a sluji” [27]. Pe de altă
parte, tocmai ca o consecință a
dorinței de a asculta cu o atitudine
de slujire, a subliniat că „în Opus Dei
ascultăm cu capul și cu voința
noastră; nu ca niște cadavre. Eu nu
merg nicăieri cu cadavrele; le îngrop
cu pioșenie” [28]. În acest sens, a
asculta nu înseamnă doar a îndeplini
voința altei persoane, ci a colabora
cu ea în unitate de voințe și de cap,
de gândire.

Ascultarea inteligentă a Sfântului
Iosif



14. În scrisoarea sa despre Sfântul
Iosif, Papa Francisc a luat în
considerare modul în care „în orice
împrejurare a vieții sale, Iosif a știut
să-și pronunțe «fiat-ul», asemenea
Mariei la Buna Vestire și lui Isus în
Getsemani” [29]. Când Sfântul
Josemaría trebuia să vorbească
despre ascultare, se referea adesea la
Sfântul Iosif, pentru că vedea în
patriarh tocmai acea inimă care
ascultă: atentă la Dumnezeu și
totodată atentă la circumstanțe, la
oamenii din jur. De exemplu, în
episodul întoarcerii din Egipt, ne
arată cum „credința lui Iosif nu se
clatină, ascultarea sa este
întotdeauna strictă și rapidă. Pentru
a înțelege mai bine această lecție pe
care ne-o dă aici Sfântul Patriarh,
este bine să ne gândim că credința
lui este activă, iar docilitatea lui nu
prezintă atitudinea de ascultare a
celui care se lasă antrenat de
evenimente” [30].



În această ordine de idei, Fondatorul
nostru a apreciat tocmai faptul că
Sfântul Iosif, fiind și el un om de
rugăciune, și-a aplicat inteligența la
realitatea pe care o avea în față: „În
diferitele împrejurări ale vieții sale,
Patriarhul nu a renunțat la gândire și
nici nu a abandonat
responsabilitatea sa. Dimpotrivă, el
și-a pus toată experiența sa umană în
slujba credinței (...) Așa a fost
credința Sfântului Iosif: deplină,
încrezătoare, integrală, manifestată
într-o dăruire efectivă față de voința
lui Dumnezeu, într-o ascultare
inteligentă” [31].

Este de înțeles că, mai ales pentru
noi, cei care suntem chemați să fim
sfinți în situațiile foarte
schimbătoare și sfidătoare ale acestei
lumi, Sfântul Josemaría insistă
asupra necesității de a învăța o
ascultare inteligentă, integrată în
libertatea noastră personală.



Ascultarea Mariei

15. În ultimii ani, devoțiunea față de
Sfânta Fecioară „desfăcătoare de
noduri”, s-a răspândit în întreaga
lume. Această devoțiune are rădăcini
foarte vechi, căci deja la începutul
secolului al III-lea, Sfântul Irineu de
Lyon scria: „Eva, prin neascultarea
ei, a legat nodul nenorocirii pentru
neamul omenesc; dar Maria, prin
ascultarea ei, l-a dezlegat” [32]. Câte
noduri, care par imposibil de
desfăcut în lume și în viața noastră,
vor fi dezlegate dacă, asemenea
Sfintei Fecioare, vom trăi pentru
planurile lui Dumnezeu!

Părintele nostru a comentat: „Să
încercăm să învățăm, urmând
exemplul ei de ascultare față de
Dumnezeu, în acea combinație
delicată de robie și stăpânire. În
Maria nu există nimic din acea
atitudine a fecioarelor nechibzuite,
care ascultă, dar într-un mod



nesăbuit. Sfânta Fecioară ascultă cu
atenție ceea ce vrea Dumnezeu,
meditează la ceea ce nu înțelege,
întreabă ceea ce nu știe. Apoi se
dăruiește cu totul împlinirii voinței
lui Dumnezeu: Iată roaba Domnului,
fie mie după cuvântul tău. Vedeți
minunea? Sfânta Maria, învățătoare
a întregii noastre purtări, ne învață
acum că ascultarea față de
Dumnezeu nu este servilism, nu
subjugă conștiința: ea ne mișcă intim
pentru a descoperi libertatea copiilor
lui Dumnezeu” [33].

Dacă vreodată ascultarea intră în
conflict cu libertatea, să ne
întoarcem spre Maria: ea ne va
obține harul de a descoperi, în
ascultarea autentică, libertatea
copiilor lui Dumnezeu. Și, odată cu
libertatea, bucuria.

Cu toată afecțiunea, vă
binecuvântează

Părintele vostru



Roma, 10 februarie 2024

[1] Cf. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», en L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. De asemenea în
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

[2] Sfântul Josemaría, Rugăciune către
Duhul Sfânt, aprilie 1934.

[3] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
397.

[4] Sfântul Josemaría, Scrisoare 38, nr.
41. În continuare, citatele în care nu
este menționat autorul sunt din
Sfântul Josemaría.

[5] Benedict al XVI-lea, Omilie, 15-
IV-2010.

[6] Sfântul Rozariu, al 4-lea mister de
lumină.



[7] Francisc, Discurs, 17-II-2022.

[8] E Cristos care trece, nr. 17.

[9] Drum, nr. 621.

[10] Cf. Sf. Toma din Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] E Cristos care trece, nr. 17.

[12] Benedict al XVI-lea, Angelus, 1-
VII-2007.

[13] Forja, nr. 788.

[14] E Cristos care trece, nr. 17.

[15] Prietenii lui Dumnezeu, nr. 30.

[16] Sfântul Augustin, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Sfântul Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Scrisoare 11, nr. 39.



[19] Sfântul Vasile cel Mare, Regulae
fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Convorbiri, nr. 2.

[21] Cf. Sf. Toma din Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Convorbiri, nr. 100.

[23] Convorbiri, nr. 63.

[24] Scrisoare 18, nr. 38.

[25] Drum, nr. 629.

[26] Scrisoare, 17-VI-1973, nr. 35.

[27] Brazdă, nr. 379.

[28] Note de la o întâlnire de familie, 9
noiembrie 1964, în Vázquez de Prada,
El fundador del Opus Dei (III), p. 407.

[29] Francisc, Scrisoare apostolică 
Patris corde, 8-XII-2020, nr. 3.



[30] E Cristos care trece, nr. 42.

[31] Ibidem.

[32] Sf. Irineu din Lyon, Adversus
hæreses, III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] E Cristos care trece, nr. 173.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-
ascultare/ (06.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/

	Scrisoare păstorală (10 februarie 2024) | Ascultare

