opusdei.org

Scrisoare pastorala
(10 februarie 2024) |
Ascultare

In aceastd noud scrisoare
pastorala, prelatul Opus Dei
reflecteaza asupra ascultarii in
lumina mesajului crestin si a
realitatii vocationale a Lucrarii.

10.02.2024

ePub » Scrisoarea Prelatului (10
februarie 2024).

PDF » Scrisoarea Prelatului (10
februarie 2024).


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%2010%20feb%20202420240208203008686064.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Scrisoarea%2010%20feb%20202420240208203008686064.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%2010%20feb%202024%20(Rom%C3%A2n%C4%83)20240208202141509282.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Scrisoarea%2010%20feb%202024%20(Rom%C3%A2n%C4%83)20240208202141509282.pdf

Dragii mei, fie ca Isus sa-i aiba in
grija pe fiicele si fiii mei!

1. Cu cativa ani in urma, v-am scris o
scrisoare dedicata libertatii. Cu
siguranta, fiecare dintre noi a
meditat asupra ei si a incercat sa o
puna in practica in viata de zi cu zi.
V-am amintit atunci ca suntem
chemati sa facem toate lucrurile din
iubire, nu doar din obligatie. Vrem
sa-L urmam indeaproape pe Domnul,
facand voia Lui, manati de dorinta
de a raspunde iubirii sale. Acum va
scriu despre ascultare, care, la prima
vedere, poate parea o virtute opusa
libertatii. Cu toate acestea, stim
foarte bine ca, In realitate, adevarata
ascultare este o consecinta a
libertatii; si ca, mai mult decat atat,
in contrast cu ceea ce s-ar putea
astepta dintr-un punct de vedere pur
uman, ascultarea crestina duce la o
libertate tot mai mare.



Cu cateva decenii in urma, un mare
intelectual care a studiat in
profunzime operele Sfantului
Josemaria a subliniat o contributie
importanta a fondatorului nostru:
faptul ca a accentuat modul in care,
in viata crestind, existd o anumita
prioritate a libertatii fata de
ascultare ™. Noi ascultim pentru ca
ne vine asa sa facem voia lui
Dumnezeu, pentru ca aceasta este
dorinta cea mai profunda a sufletului
nostru. De fapt, ascultarea fara
libertate nu este demna de o
persoand umana si, prin urmare, nu
este demna de un fiu sau de o fiica a
lui Dumnezeu.

Iubirea, dupa cum bine stim, este
mult mai mult decat o inclinatie
trecatoare a sensibilitatii; iubirea
presupune disponibilitatea de a-si da
viata pentru cineva (cf. In 15,13). Din
acest motiv, una dintre manifestarile
sale cele mai profunde este aceea de
a identifica vointa noastra cu cea a



persoanei iubite: ,Vreau ceea ce vrei
tu, vreau pentru ca vrei tu, vreau
cum vrei tu, vreau cand vrei tu...” .

2. Probabil de multe ori am luat in
considerare, pe indelete sau nu,
planul de iubire al lui Dumnezeu
pentru lume: creatia si ridicarea ei la
planul supranatural, din iubire pura,
pentru a impartasi fericirea Treimii
cu fiecare barbat si femeie si pentru
a le darui o existentd implinita, care
sa le copleseasca toate aspiratiile
inimii. Dar, inca de la Inceput,
pacatul a fost prezent in lume:
pacatul primilor nostri parinti, care a
fost in mod fundamental o
neascultare.

Cu toate acestea — sd nu obosim sa
contemplam si acest adevar, cu
recunostinta — Dumnezeu nu a vrut
sa ne abandoneze in voia sortii.
Printr-o decizie a celei mai libere
iubiri, pe care nu o putem intelege,
pentru ca este dincolo de biata



noastra cuprindere, L-a trimis pe Fiul
Sau Unul-Nascut pentru a ne readuce
la prietenia cu El insusi. Cand Isus
moare pe Cruce pentru intreaga
omenire — pentru tine si pentru mine
— El isi da viata intr-un act de
ascultare deplina fatd de vointa
Tatalui sau. Libertatea si ascultarea
sunt intrepatrunse in istoria
mantuirii. Consecintele regretabile
ale neascultarii omenesti sunt
rascumpadrate prin ascultarea lui
Cristos. Harul sdu ne permite sa
traim cu libertatea copiilor lui
Dumnezeu.

3. In aceste pagini doresc sa va invit
sa meditdm Impreuna asupra unor
aspecte ale virtutii ascultarii, atat de
centrala pentru misterele credintei
noastre si, in acelasi timp, atat de
prezentd in viata fiecarei persoane.
Nevoia de a asculta este o realitate
umana, pe mai multe planuri, pentru
ca exista legi si norme obligatorii: de
la continutul dreptului natural la



legile convietuirii civile; de la
ascultarea minorilor fata de parinti
la ascultarea celor care, de bunavoie,
s-au angajat serios si voluntar pentru
ceva, in fata altor persoane sau
institutii. Intr-un sens aseménator,
este de asemenea vorba de ascultare
atunci cand o persoana isi urmeaza
propria constiinta. Si, intr-un sens si
mai larg, primirea anumitor sfaturi
spirituale poate fi numita ascultare.

Dupa cum este usor de observat,
deoarece suntem pe deplin implicati
in ea, cultura de astazi rareori
considerd ascultarea ca fiind ceva
pozitiv: ea este vazuta mai degraba
ca o0 necesitate pe care incercam sa o
evitam cat mai mult posibil, parand
contrara marii valori a libertatii. La
aceasta, se adauga faptul ca, In nu
putine medii, exista o anumita criza
a formelor de autoritate si o
conceptie a dependentei interpretata
ca fiind ceva negativ: ca o
imposibilitate de a judeca si de a



decide ceva de unul singur. Astfel, de
exemplu, sensibilitatea sporita de
astazi fata de orice fel de abuz de
putere, desi in sine este pozitiva si
necesara, poate pune uneori in
discutie, pe nedrept, toate formele de
autoritate. In realitate, se intdmpla sa
existe un fel de tendinta innascuta la
neascultare, mostenire a pacatului
originar, acel moment in care ,,omul,
ispitit de diavol, a lasat sa moara in
inima sa increderea in creatorul sau
(cf. Gen 3,1-11) si, abuzand de
libertatea sa, a incalcat porunca lui
Dumnezeu” ®'.

Pentru a Intelege valoarea
superioara a ascultarii si legatura sa
existentiala cu libertatea, trebuie sa
privim mai presus de aceste niveluri
necesare de ascultare in societatea
umana si sa-L contemplam pe Isus
Cristos. Acesta este alt aspect al
centralitatii Sale care trebuie sa fie
scopul vietii noastre: ca Cristos sa



domneasca in inimile noastre si sa ne
dirijeze Intreaga existenta.

»5a Invatam de la Isus sd punem in
practica ascultarea. El a vrut sa puna
in pana evanghelistului acea
minunata biografie care, in latina,
are numai trei cuvinte: erat subditus
illis (Lc 2,51). Vedeti cat de necesara
este ascultarea pentru un fiu al lui
Dumnezeu, din moment ce
Dumnezeu insusi a venit sa fie supus
fata de doua creaturi, creaturi de o
calitate extraordinara, dar totusi
creaturi: Sfanta Maria — mai mult
decat ea, numai Dumnezeu - si
Sfantul Iosif. Si Isus i-a ascultat” .
Fiul lui Dumnezeu a vrut sa fie pe
deplin om si, ca orice copil cuminte,
sa fie supus Mariei si lui Iosif, stiind
ca in acest fel il asculta pe Dumnezeu
Tatal. Si aceasta ascultare a marcat
intreaga sa viata pe pamant, pana la
ascultarea de pe Cruce (cf. Fil 2,7-8).

Ascultare fata de Dumnezeu



4. Intr-un sens absolut, numai
Dumnezeu este demn de ascultare,
intotdeauna si in orice moment,
pentru ca numai El cunoaste pe
deplin calea ce ne conduce pe fiecare
dintre noi spre fericire. ,Daca vei
asculta glasul Domnului
Dumnezeului tau, pazind si
implinind toate poruncile Lui pe care
eu tile dau astazi, Domnul
Dumnezeul tdu te va pune mai
presus de toate popoarele
pamantului” (Deut 28,1), spune Moise
inainte de a descrie toate
binecuvantarile pe care ascultarea le
va aduce poporului.

Intr-un fel, toata revelatia biblicd
este o pedagogie spre cea mai
inteligenta si mai libera ascultare:
cea care ne conduce la realizarea
deplina a ceea ce suntem, pe masura
ce vointa noastra se identifica cu
vointa lui Dumnezeu intr-un da
neconditionat. Iata de ce, prin
profeti, si in ciuda numeroaselor



tradari din partea alor sai, Domnul
continua sa reaminteasca poporului
sau: ,ascultati glasul meu si eu voi fi
Dumnezeul vostru, iar voi veti fi
poporul meu; umblati pe caile pe
care vi le-am poruncit si va fi bine
pentru voi!” (Ier 7,23). Micile noastre
planuri sunt amplificate atunci cand
sunt integrate in ale Lui; niciodata nu
ne merge atat de bine precum atunci
cand umblam pe caile lui Dumnezeu.

Cristos Insusi ni se arata ca fiu
ascultator. Mai intai de toate, supus
fata de Maria si Iosif, fata de rude si
autoritati. Dar mai presus de toate,
ascultator fata de Dumnezeu Tatal.
Isus se hraneste facand voia Tatalui:
,Hrana mea este sa fac vointa celui
care m-a trimis si sd implinesc
lucrarea Lui” (In 4,34). Chiar si in
momentele cele mai dificile, Fiul isi
insuseste vointa Tatalui, in ciuda
constientizarii profunde a durerii pe
care acest lucru i-o va aduce: ,Tata,
daca vrei, indeparteaza potirul



acesta de la mine, dar nu vointa mea,
ci atasa se faca!” (Lc 22,42). Sfantul
Paul scrie ca Isus, ,,aratandu-se
asemenea oamenilor, s-a umilit pe
sine, facandu-se ascultator pana la
moarte, si Inca moartea pe cruce” (Fil
2,6-8).

Dar nu numai moartea lui Cristos ca
atare, ne-a adus mantuirea, ci si
ascultarea sa gratuita si plina de
iubire fata de Tatal, de a deveni unul
dintre noi si de a-si da viata pentru
fiecare dintre noi: ,,Prin ascultarea
unui singur om cei multi vor fi facuti
drepti” (Rom 5,19). O ascultare care
nu se limiteaza la anumite momente
sau instante, ci este un mod de a
actiona In orice moment, intr-o
docilitate ,pana la sfarsit” (In 13,1).

5. La autoritatea nationala si
religioasa, care ii interzice sa-1
propovaduiasca pe Isus, sfantul Petru
raspunde: ,, Trebuie sa ascultam mai
degraba de Dumnezeu decat de



oameni” (Fap 5,29). Dar, comenteaza
Benedict al XVI-lea, ,,acest lucru
presupune ca Il cunoastem cu
adevarat pe Dumnezeu si ca dorim
cu adevarat sa-i dam ascultare.
Dumnezeu nu este un pretext pentru
propria noastra vointa, ci El este cu
adevarat cel care ne cheama si ne
invita, daca este necesar, chiar sila
martiriu. De aceea, In fata acestui
cuvant care initiaza o noua istorie a
libertatii in lume, sa cerem mai
presus de toate sa Il cunoastem pe
Dumnezeu, si il cunoastem cu
smerenie si cu adevarat si,
cunoscandu-L pe Dumnezeu, sa
invatam adevarata ascultare, care

este fundamentul libertatii umane”
(5]

Cei care Il cunosc pe Dumnezeu se
vor afla In aceasta cautare continua
cu mare speranta si incredere: de la
El nu putem astepta decat
binecuvantari, chiar daca uneori
sunt obscure sau de neinteles, sau ne



fac sd suferim. In acest sens,
rugaciunea personala se exprima si
printr-o atitudine de ascultare:
,Doamne, se ruga Sfantul Josemaria,
iatd-ne gata sa ascultam tot ceea ce
vrei sa ne spui. Vorbeste-ne; noi
suntem atenti la glasul tau. Fie ca
vorbirea ta, cazand in sufletul
nostru, sa inflacareze vointa noastra,
pentru ca ea sa se arunce cu fervoare
in ascultarea ta” '°.

Vointa divina si medierea umana

6. Ceea ce vrea Dumnezeu pentru noi
ne este adesea prezentat intr-un mod
mijlocit. In primul rand, prin
intermediul Bisericii, trupul mistic al
lui Cristos: ,,Ascultarea este alegerea
fundamentala de a-1 accepta pe cel
care ne-a fost pus Inaintea noastra ca
semn concret al acelui sacrament
universal al mantuirii care este
Biserica” ”. De asemenea, Dumnezeu
ne poate face sa vedem vointa sa
prin intermediul persoanelor din



jurul nostru, investite cu o autoritate
mai mare sau mai mica, in functie de
caz si de context. Stiind ca Dumnezeu
ne poate vorbi prin intermediul altor
persoane sau prin evenimente mai
mult sau mai putin obisnuite,
convingerea ci il putem asculta
acolo, genereaza in noi o atitudine
docila fata de planurile sale, ascunse
si in cuvintele celor care ne insotesc
in drumul nostru.

Sfantul Josemaria, constient de
natura delicatd a acestei medieri —
ascultarea lui Dumnezeu, dar prin
intermediul unor oameni obisnuiti —
sfatuia la o atitudine de umilinta,
sinceritate si tacere interioara:
,2uneori, Domnul nostru ne
sugereaza vointa sa ca si cum ar fi cu
voce joasa, in adancul constiintei
noastre: si noi trebuie sa ascultdm cu
atentie, sa distingem acea voce si sa-i
fim credinciosi. In multe ocazii, El ne
vorbeste prin intermediul altor
oameni, si se poate intampla ca



vederea defectelor acestor oameni,
sau gandul de a ne Intreba daca sunt
bine informati, daca au inteles toate
datele problemei, sa ni se prezinte ca
o0 invitatie de a nu asculta. Toate
acestea pot avea o semnificatie
divind, pentru ca Dumnezeu nu ne
impune o ascultare oarba, cio
ascultare inteligentd, iar noi trebuie
sa simtim responsabilitatea de a-1
ajuta pe altii cu luminile intelegerii
noastre. Dar sa fim cinstiti cu noi
insine: sa examinam, in fiecare caz,
daca ne misca iubirea de adevar sau
egoismul si atasamentul fata de
propria noastra judecatd” .

7. Pe de alta parte, trebuie sa tinem
cont de faptul ca cei care ocupa
pozitii de autoritate la diferite
niveluri nu sunt chemati sa faca
acest lucru pentru ca sunt perfecti.
Nu ne adresam autoritatii pentru
calitatile sale: ,,Ce pacat ca acela ce te
conduce, nu este un exemplu!... —
Dar 1l asculti, oare, pentru calitatile



lui personale?... Sau obedite
praepositis vestris — «ascultati-i pe
mai marii vostri» , a Sfantului Paul o
traduci, spre comoditatea ta, cu un
adaus al tau care ar insemna... , «cu
conditia ca mai marele sa aiba virtuti
dupa gustul meu?»” ©

Asta nu Inseamna nici ca cei care dau
indicatii sau sfaturi nu pot face
greseli; ei sunt constienti de acest
lucru si, la nevoie, isi vor cere
iertare. Posibilitatea de a gresi, intr-
un fel sau altul, in functie de natura
chestiunii si de domeniul in cauza,
poate fi intotdeauna traita cu
inteligenta si sinceritate, intr-un
context de credinta si incredere
supranaturald. De asemenea, cu
smerenie, pentru ca este rezonabil sa
ne Indoim, macar putin, de propria
judecata si sa dialogam cu incredere
cu autoritatea atunci cand ni se pare
ca a fost vorba de o greseala.



Sfantul Toma, la randul sau, explica
faptul ca ascultarea este virtutea care
ne Inclina sa ne supunem poruncii
legitime a superiorului, in masura in
care aceasta ascultare manifesta
vointa lui Dumnezeu "?. Fireste, nu
orice porunca legitima este neaparat
cea mai buna posibil; cu toate
acestea, ascultarea va fi atunci calea
spre rodnicie, pentru cd uneori
Domnul dd mai multa valoare
supranaturald smereniei si unitatii
decat faptului de a avea mai multa
sau mai putina dreptate. De aici
importanta unei viziuni
supranaturale; de a nu ramane doar
la o0 evaluare umana a indicatiilor
primite.

In orice caz, cei care au autoritate
trebuie sa fie extrem de atenti sa nu-
si impuna inutil criteriile si sa evite
ca indicatiile sau sfaturile lor sa fie
interpretate In sine ca o expresie
limpede a vointei lui Dumnezeu. Asa
cum v-am scris in scrisoarea mea din



9 ianuarie 2018, ,,a porunci sufletelor
cu respect inseamna, in primul rand,
a respecta cu delicatete interioritatea
constiintelor, fara a confunda
guvernarea si insotire spirituald. in
al doilea rand, acest respect duce la a
distinge mandatele de ceea ce sunt
doar anumite indemnuri, sfaturi sau
sugestii. Si, in al treilea rand, si nu
mai putin important, este sa se
guverneze cu o asemenea incredere
in ceilalti Incat, pe cat posibil, sa se
tinad intotdeauna cont de parerile
persoanelor in cauza” (nr. 13).

Sa contemplam, inainte de toate,
exemplul lui Cristos: ,,Isus se supune
siii asculta pe losif si pe Maria.
Dumnezeu a venit pe pamant pentru
a se supune, si pentru a asculta
creaturile” . Este foarte
semnificativ faptul ca, dupa
raspunsul dat parintilor sai in
templu - , Trebuie sa fiu intru cele
ale Tatalui meu” —, Luca adauga ca
Isus ,erat subditus illis, era supus



lor” (cf. Lc 2,49-51). Urmarea vointei
lui Dumnezeu, pe care trebuie sa o
cautam mereu si in toate, se
regaseste adesea in urmarea
increzatoare a unor persoane.

Ascultare si libertate

8. In istoria omenirii nu a existat
niciodata un act atat de profund liber
precum daruirea Domnului pe Cruce
(cf. In 10,17-18). ,Domnul a trait
apogeul libertatii sale pe Cruce, ca
culme a iubirii. Cand pe Calvar i-au
strigat: «Daca esti Fiul lui Dumnezeu,
coboara de pe Cruce», El si-a aratat
libertatea de Fiu tocmai ramanand
pe acel esafod pentru a implini
vointa milostiva a Tatdlui” ™.

Crucea, scria Sfantul Josemaria, ,,nu
vrea sd insemne supdrare, nici necaz,
nici amaraciune... Crucea este
lemnul sfant pe care triumfa Isus
Cristos... si pe care triumfam si noi
cand primim cu bucurie si cu

marinimie ceea ce El ne trimite” ™,



Crucea ne arata limpede ceea ce am
mentionat la inceputul acestei
scrisori: ca libertatea si ascultarea nu
sunt opuse una alteia, pentru ca, de
fapt, se poate asculta din iubire, iar
nu se poate iubi decat in libertate.
Mai precis, ascultarea crestind nu
numai ca nu este contrara libertatii,
dar este un exercitiu al libertatii. ,,Eu
sunt un mare prieten al libertatii si
tocmai de aceea iubesc atat de mult
aceastd virtute crestind” ", A scris,
de asemenea, Parintele nostru,
referindu-se la ascultare.

Este intotdeauna posibil sa faci ceea
ce trebuie facut ,pentru ca imi vine
asa”: din iubire. Iar atunci cand este
din dragoste pentru Dumnezeu, acest
spentru ca imi vine asa” este
»,motivul cel mai supranatural”, asa
cum spunea si Sfantul Josemaria.
Prin urmare, nu exista ,,nimic mai
fals decat sa opui libertatea la
daruirea de sine, pentru ca daruirea



de sine vine ca o consecinta a
libertatii” "',

9. ,Jubeste si fa ce vrei” "%: celebra

afirmatie a Sfantului Augustin
inseamna, asa cum el insusi a scris,
ca cel care face binele, animat de
caritate, nu o face doar din necesitate
sau obligatie, deoarece ,libertatea
apartine caritatii” (libertas est
caritatis) "”. Se intelege astfel ca
legea lui Cristos este ,legea
desavarsita a libertatii” (In 1,25),
pentru ca ea se rezuma in intregime,
se ,recapituleaza”, in iubire (cf. Rom
13,8-9).

In toate putem actiona liber, ca si
Cristos, insusindu-ne ceea ce ni se
spune, din iubire. In acest sens,
y»atunci cand ascultam, trebuie sa
intelegem ceea ce ni se spune, pentru
ca nu suntem instrumente inerte sau
pasive, fara responsabilitate sau
gandire. Si apoi, cu originalitate, cu
initiativa, cu spontaneitate, sd punem



toate energiile inteligentei si ale
vointei In ceea ce ni se porunceste, sa
indeplinim tot ceea ce ni se cere si
numai ceea ce ni se cere. Orice
altceva ar fi anarhic. Ascultarea in
Lucrare favorizeaza dezvoltarea
tuturor valorilor voastre individuale
si va face, fara sa va pierdeti
personalitatea, sa traiti, sa cresteti si
sa dobanditi o mai mare maturitate,
fiind aceeasi persoana la varsta de
doi ani ca si la optzeci si doi de ani”
181 Aceastd initiativa, In mod logic,
nu se limiteaza la ocaziile in care
este necesar sa ne supunem,
deoarece putem oricand sa sugeram,
sa propunem si sa contribuim cu
creativitate acolo unde ne aflam, fara
a astepta sa primim indicatii si
intotdeauna in colaborare cu cei care
au autoritate.

Sfantul Vasile cel Mare a explicat ca
se cuvine copiilor sa asculte din
dragoste: ,Fie ca ne indepartam de
rau, de frica pedepsei si suntem in



dispozitia unui sclav, fie cautam
stimulentul rasplatii si ne asemanam
cu mercenarii, fie ca, in sfarsit,
ascultdm din pricina iubirii celui
care porunceste (...) si atunci suntem
in dispozitie de copii” "*. A asculta
din iubire nu este o forma de
voluntarism care se dispenseaza de
inteligentd; a asculta din iubire
inseamna a pune In joc toate puterile
sufletului, a desfasura tot ce este mai
bun din inteligenta care cauta binele
prin rationament si din vointa care
doreste sa-1 realizeze.

De fapt, fara inteligenta si fara
libertate — mai ales fara libertate
interioard — ascultarea pe deplin
umana nu este posibila. Si cu atat
mai putin, o ascultare ca cea a lui
Isus. ,,Nu pot concepe — spunea
Parintele nostru — ca poate exista o
ascultare cu adevarat crestina, daca
aceasta ascultare nu este voluntara si
responsabila. Copiii lui Dumnezeu
nu sunt pietre sau cadavre: ei sunt



fiinte inteligente si libere, toate
ridicate la aceeasi ordine
supranaturald” %,

10. Dar ne putem Intreba: este posibil
sa ascultam fara sa intelegem sau
chiar daca avem o opinie diferita
asupra unei chestiuni? Evident ca da;
si atunci - si poate cu atat mai mult -
se poate face din iubire si, prin
urmare, cu libertate. Aici, de multe
ori, alaturi de caritate, va intra in joc
credinta: ma supun fara sa inteleg
sau fard sa vad lucrurile in acelasi
mod, atunci cand accept ca indicatia
imi vine de la persoane prudente,
care pot judeca mai bine decat mine
insumi; sau cand accept ca, o data ce
s-au cantarit lucrurile, trebuie luata
o decizie si ca este de datoria altcuiva
sa o0 ia. Atunci cand vedem harul
Duhului Sfant in acea hotarare si in
dispozitia noastra de a o accepta,
ascultarea se manifesta ca un act de
credinta.



Dupa cum afirma Sfantul Toma,
urmandu-] In aceasta privinta pe
Aristotel, vointa este facultatea care
conduce In mod corespunzator
persoana ', desi are nevoie de
intelegere pentru a-i prezenta
obiectele de alegere. Din inima vine
tot ce este bun si tot ce este rau (cf. Lc
6,45): se poate decide sa nu se vrea sa
se inteleaga sau sa nu se vrea sa se
dialogheze pentru a intelege mai
bine o chestiune. Vointa — asa cum
arata experienta — poate domina atat
de mult inteligenta incat o poate
chiar forta sa nege ceva evident din
punct de vedere obiectiv. Dar vointa
libera poate, de asemenea, sa o
determine sa se indrepte spre noi cai,
fara sa fi inteles totul la un moment
dat.

Daca, in fata dificultatilor si a
suferintei, ne gasim dezorientati,
fara sa intelegem, ne poate ajuta sa-
contempldm pe Isus care, in natura
sa umanad, a vrut si El sa treaca prin



aceasta suferinta: rugandu-se
,2Dumnezeul meu, Dumnezeul meu,
pentru ce m-ai parasit?” (Mt 27,46),
implineste cuvintele profetice ale
psalmului 22. Raspunsul sau, vibrant
de libertate In mijlocul durerii, se
inspira tot din psalmi: ,, Tata, in
mainile tale incredintez sufletul
meu” (Lc 23,46; cf. Ps 31,6).
Ascultarea lui Isus repara
neascultarea lui Adam (cf. Rom 5,19);
intreaga sa viata si moarte este
ascultare fatd de Dumnezeu Tatal si
cauza mantuirii noastre (cf. Fil
2,6-11).

Ascultare si incredere

11. De asemenea, ascultarea si
increderea se solicita reciproc, astfel
incat, atunci cand sunt autentice, se
trece de la una la cealalta in mod
natural: acolo unde exista incredere,
sa consulti judecata celuilalt si, daca
este cazul, sa ti-o insusesti; este, de
obicei, o manifestare normala a



dorintei de a alege ce este mai bine.
Pe de alta parte, atunci cand
increderea este slabita, ascultarea
risca sa devina pur exterioara,
formala si distanta. De aceea, un
climat de afectiune si bunavointa
este esential pentru a facilita o
ascultare sanatoasa. Faptul ca
oamenii se simt iubiti si nu
controlati, ca sunt efectiv ascultati, ca
simt ca opiniile lor sunt apreciate:
toate aceste atitudini sporesc
libertatea si, In acelasi timp,
ascultarea.

Sfantul Josemaria a subliniat ca
increderea este cheia pentru a
construi o prietenie intre parinti si
copii: ,Daca nu au libertate, daca vad
cd nu au incredere 1n ei, [copiii] se
vor simti mereu indemnati sa insele”
2 Atunci cAnd nu exista incredere,
se creeazd rapid distante si este usor
sa se piarda transparenta, deoarece
intimitatea este o zona delicata care
are nevoie de un mediu sanatos



pentru a se desfasura. A incerca sa
asiguri o ascultare doar exterioara,
fara o comuniune de vointe, este ca si
cum ai construi o casa pe nisip (cf.
Mt 7,26).

In misiunea de a crea un climat de
incredere, au o responsabilitate mai
mare cei care se afla intr-o pozitie de
autoritate in familie sau intr-un
grup. De fapt, prima lor fapta de
slujire poate fi aceea de a promova in
mod activ acest spatiu de incredere
pentru toti, mergand in acelasi timp
in fatd, in cautarea vointei lui
Dumnezeu pentru ei insisi si pentru
misiunea lor. In acest fel, sprijinindu-
se unii pe altii, o vor cauta si o vor
gasi si ceilalti. Chiar si cu
organizarea necesara — care este
indispensabild, pentru ca Lucrarea
este 0 ,organizatie dezorganizata” '**
— toti trebuie sa poata sa se stie si sa
se simta, tot dupa expresia Parintelui
nostru, ,liberi ca niste pasari” .



Tocmai nevoia unui context de
incredere si de caldura familiala l-a
determinat pe Sfantul Josemaria sa
sublinieze cd, in Lucrare, cea mai
transanta porunca este un ,te rog”.
Aceasta nu era o simpla chestiune de
terminologie, ci o indicatie a
atitudinii naturale intr-un mediu
familial, intre persoane adulte,
inteligente si libere. In plus, faptul ca
Lucrarea este o familie
supranaturala plaseaza credinta si
caritatea, impreuna cu increderea, ca
adevarate fundamente atat ale
exercitarii autoritatii, cat si ale
ascultarii.

Ascultare si rodnicie apostolica

12. Domnul ,,a invatat ascultarea din
cele ce a patimit, iar dupa ce a fost
facut desavarsit, a devenit cauza de
mantuire vesnica pentru toti cei care
asculta de E1” (Evr 5,8-9). Mantuirea,
ca rod al ascultarii lui Cristos pana la
moartea pe cruce, lumineaza de



asemenea relatia dintre ascultare si
rodnicia apostolica a vietii noastre.

Cu siguranta, de multe ori am
meditat asupra acelei scene in care
Petru il asculta pe Domnul, chiar
daca din punct de vedere uman era
cam nejustificat sa urmeze
instructiunile sale: ,inainteaza in
larg si aruncati-va navoadele pentru
pescuit!” (Lc 5,4). Sa ne gandim Incet:
cate lucruri bune au urmat din
ascultarea lui Petru fata de acest:
Inainteaza in larg! [Duc in altum!] ,,0!
Putere a ascultarii! — Lacul
Ghenezaretului refuza sa umple cu
pestii sai, mrejele lui Petru. O
intreaga noapte pierduta. — Dar
ascultand, a aruncat din nou mreaja
in apa si au pescuit piscium
multitudinem copiosam — o0 mare
cantitate de pesti. — Crede-ma:

minunea se repetd in fiecare zi” **',

13. In misiunea apostolica, putem si
trebuie sa avem o ampla initiativa



personald, rod al iubirii fata de
Dumnezeu si fata de ceilalti, si in
acelasi timp sa dezvoltam, urmand
pe cei care le dirijeaza, atatea
activitati organizate in centrele
Lucrarii, in fidelitate fata de
mijloacele pe care ni le-a transmis
Parintele nostru. Toate acestea, fara
a uita ca principalul mijloc va fi
intotdeauna rugaciunea:
»,Rugaciunea este puterea noastra: nu
am avut niciodata o altd arma” °.

In conducerea Lucrarii si in
organizarea apostolatelor sale,
modul de ascultare este cel al unei
familii, al unei comuniuni de
persoane. A ne gandi la o comuniune
de persoane inseamnd a ne gandi la
o0 comuniune de libertati, la o
comuniune de initiative personale
care sunt si ele ,a face Opus Dei”, si
la 0 comuniune de generatii.
Convingerea ca Dumnezeu
actioneaza in inimile tuturor si ca
noi toti suntem atenti la vointa



divina, da nastere la ascultarea
proprie unei familii, in care fiecare
membru cautd in mod activ sa
colaboreze la proiectul comun.
inteleasd si triitd in acest fel,
ascultarea este o expresie a unitatii, a
acelei unitati care este tocmai
conditia rodniciei apostolice: ut
omnes unum sint... ut mundus credat
[sa fie toti una... pentru ca lumea sa
creada] (In 17,21).

Respectand cu strictete separarea
dintre insotirea spirituald si
guvernarea persoanelor, trebuie sa
traim si sa lucram mereu plini de
recunostinta pentru vocatia crestina
in Lucrare, promovand bogatiile
fiecaruia pentru a lucra impreuna ca
0 echipa si ca o familie.

Cultivarea virtutii autentice a
ascultarii ne protejeaza atat de
incapacitatea de a fi atenti la ceilalti,
cat si de servilismul care doar
executd, fara medierea intregii



bogatii interioare pe care Dumnezeu
a daruit-o fiecarei persoane. De
aceea, Sfantul Josemaria ne-a
avertizat in legdtura cu aceste
posibilitati. El a considerat, pe de o
parte, ca ,,cea mai mare parte a
neascultarii provine din faptul de a
nu sti sd «auzi» porunca, ceea ce este
in fond o lipsa de smerenie sau de
interes pentru a sluji” *”. Pe de alta
parte, tocmai ca o consecinta a
dorintei de a asculta cu o atitudine
de slujire, a subliniat ca ,,in Opus Dei
ascultam cu capul si cu vointa
noastra; nu ca niste cadavre. Eu nu
merg nicaieri cu cadavrele; le Ingrop
cu piosenie” **, In acest sens, a
asculta nu inseamna doar a indeplini
vointa altei persoane, ci a colabora
cu ea in unitate de vointe si de cap,
de gandire.

Ascultarea inteligenta a Sfantului
Iosif



14. In scrisoarea sa despre Sfantul
Iosif, Papa Francisc a luat in
considerare modul In care ,in orice
imprejurare a vietii sale, Iosif a stiut
sa-si pronunte «fiat-ul», asemenea
Mariei la Buna Vestire si lui Isus in
Getsemani” *”. Cand Sfantul
Josemaria trebuia sa vorbeasca
despre ascultare, se referea adesea la
Sfantul Iosif, pentru ca vedea in
patriarh tocmai acea inima care
asculta: atenta la Dumnezeu si
totodata atenta la circumstante, la
oamenii din jur. De exemplu, in
episodul intoarcerii din Egipt, ne
arata cum ,,credinta lui Iosif nu se
clatind, ascultarea sa este
intotdeauna stricta si rapida. Pentru
a intelege mai bine aceasta lectie pe
care ne-o da aici Sfantul Patriarh,
este bine sd ne gandim ca credinta
lui este activa, iar docilitatea lui nu
prezinta atitudinea de ascultare a
celui care se lasa antrenat de
evenimente” %,



In aceastd ordine de idei, Fondatorul
nostru a apreciat tocmai faptul ca
Sfantul Iosif, fiind si el un om de
rugaciune, si-a aplicat inteligenta la
realitatea pe care o avea in fata: ,In
diferitele imprejurari ale vietii sale,
Patriarhul nu a renuntat la gandire si
nici nu a abandonat
responsabilitatea sa. Dimpotriva, el
si-a pus toatd experienta sa umana in
slujba credintei (...) Asa a fost
credinta Sfantului Iosif: deplina,
increzatoare, integrala, manifestata
intr-o daruire efectiva fata de vointa
lui Dumnezeu, intr-o ascultare
inteligenta” *!,

Este de inteles ca, mai ales pentru
noi, cei care suntem chemati sa fim
sfinti in situatiile foarte
schimbatoare si sfidatoare ale acestei
lumi, Sfantul Josemaria insista
asupra necesitatii de a invata o
ascultare inteligentd, integrata in
libertatea noastra personala.



Ascultarea Mariei

15. In ultimii ani, devotiunea fata de
Sfanta Fecioara ,,desfacatoare de
noduri”, s-a raspandit in Intreaga
lume. Aceasta devotiune are radacini
foarte vechi, caci deja la inceputul
secolului al ITI-lea, Sfantul Irineu de
Lyon scria: ,,Eva, prin neascultarea
ei, a legat nodul nenorocirii pentru
neamul omenesc; dar Maria, prin
ascultarea ei, l-a dezlegat” *. Cate
noduri, care par imposibil de
desfacut in lume si in viata noastra,
vor fi dezlegate daca, asemenea
Sfintei Fecioare, vom trai pentru
planurile lui Dumnezeu!

Parintele nostru a comentat: ,,Sa
incercam sa invatam, urmand
exemplul ei de ascultare fata de
Dumnezeu, in acea combinatie
delicata de robie si stipanire. In
Maria nu exista nimic din acea
atitudine a fecioarelor nechibzuite,
care asculta, dar intr-un mod



nesdbuit. Sfanta Fecioara asculta cu
atentie ceea ce vrea Dumnezeu,
mediteaza la ceea ce nu intelege,
intreaba ceea ce nu stie. Apoi se
daruieste cu totul implinirii vointei
Iui Dumnezeu: Iata roaba Domnului,
fie mie dupa cuvantul tau. Vedeti
minunea? Sfanta Maria, invatatoare
a Intregii noastre purtari, ne invata
acum ca ascultarea fata de
Dumnezeu nu este servilism, nu
subjuga constiinta: ea ne misca intim
pentru a descoperi libertatea copiilor
lui Dumnezeu” *%,

Daca vreodata ascultarea intra in
conflict cu libertatea, sa ne
intoarcem spre Maria: ea ne va
obtine harul de a descoperi, in
ascultarea autentica, libertatea
copiilor lui Dumnezeu. Si, odata cu
libertatea, bucuria.

Cu toata afectiunea, va
binecuvanteaza

Parintele vostru



Roma, 10 februarie 2024

(I Cf. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», en L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. De asemenea in
www.opusdei.org/es-es/article/un-
maestro-de-la-libertad-cristiana.

I sfantul Josemaria, Rugaciune catre
Duhul Sfant, aprilie 1934.

Bl catehismul Bisericii Catolice, nr.
397.

“ sfantul Josemaria, Scrisoare 38, nr.
41. In continuare, citatele in care nu
este mentionat autorul sunt din
Sfantul Josemaria.

) Benedict al XVI-lea, Omilie, 15-
IV-2010.

) Sfantul Rozariu, al 4-lea mister de
lumina.



"I Francisc, Discurs, 17-11-2022.
81 F Cristos care trece, nr. 17.
" Drum, nr. 621.

19 cf, Sf. Toma din Aquino, Suma
teologica, I1-11, q. 104 a. 1.

M F Cristos care trece, nr. 17.

121 Benedict al XVI-lea, Angelus, 1-
VII-2007.

"3 Forja, nr. 788.
M4 F Cristos care trece, nr. 17.
51 prietenii lui Dumnezeu, nr. 30.

18 Sfantul Augustin, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

U7 Sfantul Augustin, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

181 Scrisoare 11, nr. 39.



19 sfantul Vasile cel Mare, Regulae
fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

200 convorbiri, nr. 2.

11 cf, Sf. Toma din Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

2 convorbiri, nr. 100.

231 convorbiri, nr. 63.

241 Scrisoare 18, nr. 38.

3! Drum, nr. 629.

261 Scrisoare, 17-VI-1973, nr. 35.
27 Brazdd, nr. 379.

281 Note de la o intalnire de familie, 9
noiembrie 1964, in Vazquez de Prada,
El fundador del Opus Dei (I11), p. 407.

9 Francisc, Scrisoare apostolica
Patris corde, 8-XII-2020, nr. 3.



B0 F Cristos care trece, nr. 42.
B 1hidem.

1321 Sf. Irineu din Lyon, Adversus
heereses, 111, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).

B3] E Cristos care trece, nr. 173.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/
scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-
ascultare/ (06.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/
https://opusdei.org/ro-ro/article/scrisoare-pastorala-10-februarie-2024-ascultare/

	Scrisoare păstorală (10 februarie 2024) | Ascultare

