
opusdei.org

Sare și lumină,
exemplu și doctrină

Un articol despre nevoia de
speranță adusă de Cristos lumii
contemporane. „Trebuie să
învățăm să interpretăm
evenimentele cu obiectivitatea
credinței pentru a semăna
optimism cu sarea exemplului
și lumina bunei doctrine.”

04.05.2016

Voi sunteţi sarea pământului. Dar
dacă sarea îşi pierde gustul, prin ce va
fi făcută din nou sărată? Nu mai este
bună la nimic, decât să fie aruncată



afară şi călcată în picioare de oameni.
Voi sunteţi lumina lumii. O cetate
aşezată pe un munte nu poate să
rămână ascunsă. Şi nimeni nu aprinde
un felinar ca să-l pună sub un oboroc,
ci îl pune pe un suport şi astfel el
luminează tuturor celor din casă. Tot
aşa să lumineze şi lumina voastră
înaintea oamenilor, ca ei să vadă
faptele voastre bune şi să-L slăvească
pe Tatăl vostru, Care este în ceruri [1].

Cuvintele singure nu sunt suficiente
pentru a-i învăța pe ceilalți doctrina
lui Cristos. Pentru a-i lumina cu
lumina Cuvântului, trebuie mai întâi
să le arătăm sarea propriului nostru
exemplu.

Ce i-a convertit pe primii creștini nu
a fost o învățătură nouă, ci viața
celor care o puneau în practică.
Sarea, viața, sfințenia,
comportamentul însuflețit de caritate
au fost ceea ce i-au atras la început.
Ulterior, fermecați de acea bucurie și



pace și pentru a putea intra în
misterul harului care însuflețește
viața creștină, și-au deschis sufletul
luminii doctrinei.

Acest mod de a atrage oamenii către
lumina lui Cristos continuă să dea
rezultate. Sarea comportamentului
creștin trebuie să fie prezentă pentru
a îndepărta corupția pesimismului și
lipsa speranței. Prezența persoanelor
vesele, optimiste și capabile să ofere
motivul pentru care sunt fericite
permite multora să trăiască având
speranța că o să ajungă și ei să fie
fericiți, o fericire conformă
aspirațiilor inimii, fără a cădea în
tentația de a se mulțumi cu mai
puțin.

Dar destul de mulți dintre cei care
înțeleg atractivitatea învățăturilor lui
Cristos cred, de asemenea, că astăzi
nimeni nu mai trăiește așa, sau că
este un ideal de neatins.



A le aminti oamenilor de chemarea
universală la sfințenie înseamnă mai
mult decât a insista că toți putem și
trebuie să fim sfinți. Este mult mai
important să arătăm că, de fapt, în
acest prezent și în circumstanțele
actuale, o persoană normală, având
aceleași defecte și slăbiciuni ca
oricine, poate să își trăiască vocația
integrată în societate – chiar și într-
una păgână.

Cât de important este să existe
bărbați și femei care, în viețile lor
obișnuite, cu pacea și bucuria lui
Cristos, nutresc speranța să trăiască o
viață care să fie fericită aici, pe
pământ, în mijlocul suferințelor și
bucuriilor, oameni a căror fericire va
fi completă în Rai!

De la începutul creștinismului,
sfințenia a numeroși bărbați și femei
a fost, pentru multe societăți, sarea și
lumina. Majoritatea acestora nici nu
au fost conștienți de magnitudinea



impactului pe care l-au avut, dar au
contribuit decisiv la protejarea
întregii lor generații în fața corupției
pesimismului.

Opus Dei este unul dintre
instrumentele prin care Dumnezeu
răspândește speranța Veștii Bune a
lui Cristos. Semănarea speranței este
o parte fundamentală a misiunii
Bisericii și, prin urmare, a misiunii
noastre apostolice. Dumnezeu a dorit
Lucrarea pentru ca membrii săi să
fie, cu adevărat, sare și lumină. Sf.
Josemaria spunea: „După voia
Învățătorului, tu cel atât de cufundat
în lumea aceasta în care ne este dat
să trăim, ca și în toate îndeletnicirile
oamenilor, tu trebuie să fii sare și
lumină. Lumina care luminează
cugetele și inimile, sarea ce dă
savoare și ferește de rele. Iată de ce,
dacă îți lipsește zelul apostolic vei
deveni insipid și inutil, îi vei frustra
pe ceilalți, iar viața ta va fi absurdă” 
[2].



Sarea exemplului

Tu ești sarea. Aceste cuvinte ale lui
Cristos apar în predica de pe munte,
imediat după enumerarea fericirilor.
Sărăcia, umilința, foamea și setea
pentru dreptate, mila, curățenia
inimii, pacea, răbdarea în fața
persecuțiilor și bucuria –
caracteristici ale celor pe care
Domnul îi numește binecuvântați –
sunt, în realitate, consecințe ale
carității și factori de identificare a
discipolilor lui Cristos.

Viața obișnuită oferă un număr
infinit de situații care pun la
încercare atât identitatea noastră
creștină, cât și pe noi ca simboluri ale
speranței. Când suntem hotărâți să
fim credincioși adevărului fără a ne
fi teamă de consecințe, și rezistăm
presiunii de a ne comporta
superficial; când ne hotărâm să
punem pacea în familie mai presus
de dragostea de sine, uitând ofensele



din trecut cu o inimă deschisă
înțelegerii și iertării; când ne luptăm
plini de curaj să ducem o viață curată
și știm cum să corectăm și să
reîncepem… atunci suntem sare.

Acest fel de viață nu este, cu
siguranță, unul foarte comun și poate
produce unor oameni o primă
reacție de surpriză sau chiar de
neînțelegere. Nu contează – de fapt,
poate fi chiar un semn că sarea nu și-
a pierdut gustul. Această primă
impresie, când este unsă cu balsamul
carității, interacțiunilor prietenoase
și afecțiunii sincere, va fi, de multe
ori, începutul convertirii.

Ce este important este să se trăiască
având ochii ațintiți asupra Domnului,
cu încredere în providența Sa divină,
fără frică de judecata oamenilor sau
de scandaluri false, fără descurajare
sau amărăciune. Uneori vom vedea
că unii oameni, „când descoperă ceea
ce este clar bun, îl vor analiza și



examina pentru a afla ceva rău
ascuns în spatele lui” [3], Sau vor
deforma lucrurile într-un asemenea
mod încât chiar faptele de justiție și
caritate, dorința de a-i servi pe
ceilalți și de a-și păstra bunătatea îi
vor determina să „fie ofensați” [4].

Urgența apostolatului nu ne lasă
timp să ne îngrijorăm gândindu-ne la
aceste atitudini. Așa cum sublinia Sf.
Paul în Corinteni, nimic nu trebuie să
ne rețină, deoarece suntem gata,
dacă va fi necesar, să trăim ca nişte
impostori, deşi suntem adevăraţi; ca
nişte necunoscuţi, deşi suntem bine
cunoscuţi; ca unii care murim, deşi
iată că trăim; ca nişte pedepsiţi, deşi
nu suntem omorâţi; ca nişte întristaţi,
deşi suntem întotdeauna bucuroşi; ca
nişte săraci, deşi îmbogăţim pe mulţi;
ca neavând nimic, deşi avem toate
lucrurile [5].

Cu toate acestea, comportamentul în
totalitate creștin va da de obicei



naștere și unor întrebări în oamenii
bine-intenționați, deoarece noua
viață pentru care oferă mărturie
necesită o explicație. Mărturia atâtor
familii creștine care își trăiesc
credința în mijlocul necazurilor și
bucuriilor acestei vieți îi face pe
mulți să se întrebe care este sursa
acestei păci și bucurii, care este
motivul pentru care există o
asemenea negare a sinelui și de ce
există această dorință de a sluji chiar
și fără recompense materiale.

Acestea sunt câteva dintre întrebările
care pot trece prin mintea colegilor și
cunoștințelor noastre deși, poate, nu
le vor rosti cu voce tare – cel puțin la
început. Prietenia noastră este ceea
ce le va câștiga încrederea; ea va fi
canalul prin care mulți, provocați de
mărturia exemplului bun, vor fi
receptivi unei doctrine bune.
Semănarea prieteniei este esențială
felului nostru de a trăi în mijlocul
lumii.



Prietenia este conexiunea dintre
exemplu și doctrină, dintre sare și
lumină. Așa cum spunea Sf.
Josemaria: „Trăiește-ți viața ta
obișnuită; muncește acolo unde ești,
încercând să îndeplinești îndatoririle
cerute de starea ta, să faci bine
munca specifică profesiei sau
meseriei tale, crescând,
îmbunătățindu-te, în fiecare zi. Fii
loial, înțelegător cu ceilalți și exigent
cu tine însuți. Mortifică-te și fii vesel.
Acesta va fi apostolatul tău. Și, fără
să găsești motivul, fiindcă sesizezi
slăbiciunile tale, cei care te
înconjoară vor veni la tine și, într-o
discuție naturală, simplă – la ieșirea
de la serviciu, la o reuniune de
familie, în autobuz, într-o plimbare,
oriunde – veți vorbi despre
neliniștile care sunt în sufletele
tuturor, deși câteodată unii nu vor să
își dea seama: le vor înțelege mai
bine când vor începe să Îl caute cu
adevărat pe Dumnezeu” [6].



Lumina bunei doctrine

Când sufletele sunt mișcate de un
exemplu pozitiv și încep să-și
dorească o schimbare – sau, cel
puțin, să știe mai multe despre
motivele speranței noastre creștine –
trebuie să le vorbim cu har,
afecțiune, răbdare și serenitate și
având cunoștințe doctrinare solide.
Așa cum spunea Sf. Petru, fiți
întotdeauna pregătiți să răspundeți
oricui vă întreabă despre motivul
nădejdii care este în voi, dar cu
blândețe și teamă, având o conștiință
bună [7]. Să nu uităm că o bună parte
a apostolatului nostru constă în a
face virtutea atrăgătoare,
îndepărtându-ne de orice zel amar.

Sfânta Scriptură ne oferă numeroase
exemple în acest sens. Isus nu a
obosit niciodată în a explica modul
său de a fi, chiar și persoanelor care
căutau să îi răstălmăcească vorbele.
A făcut-o cu simplitate și imaginație,



adaptând ceea ce spunea
ascultătorilor într-un asemenea fel
încât cele mai sublime adevăruri să-i
atingă pe cei cu minți umile. El îi
îndemna pe toți să se convertească
fără a le lua însă libertatea.

Isus a trezit cu mare delicatețe
conștiințele adormite, ajutându-le să
își judece obiectiv propriile acțiuni.
Vedem asta în femeia samariteancă.
Mai întâi, Isus i-a câștigat încrederea
lăsând-o să vadă că, în ciuda faptului
că era evreu, nu refuză să vorbească
cu samariteni. I-a vorbit despre ce o
interesa, având în vedere că
obținerea apei făcea parte din grijile
ei zilnice. I-a luminat conștiința
încetul cu încetul, cu priceperea unui
cititor de suflete. I-a cerut să își
cheme soțul, făcând-o, prin asta, să-i
dezvăluie aproape fără voie ceva
despre viața ei personală: nu am soț.
În final, cuvintele Domnului o fac să
ajungă față în față cu lumina
adevărului, arătându-i că trebuie să



se convertească: ai spus bine, „Nu am
soț”, pentru că cinci soți ai avut, iar
cel pe care îl ai acum nu-ți este soț [8].

Același lucru s-a întâmplat cu
acuzatorii femeii adultere: cum ei
continuau să-L întrebe, El S-a ridicat
și le-a zis: acela dintre voi care este
fără de păcat, să arunce primul cu
piatra în ea. Nu a trebuit să mai
adauge altceva. Când au auzit ei
aceasta, au ieșit afară unul câte unul,
începând cu cei bătrâni [9].
Atitudinea Sa curajoasă și milostivă i-
a deschis inima bietei femei către
iertare și convertire: nici Eu nu te
condamn; du-te și, de acum înainte, să
nu mai păcătuiești [10].

Către femeia în mijlocul îndatoririlor
ei domestice, Domnul I-a vorbit de
fântâni și apă; fermierilor, de munca
la câmp; pescarilor, de bărci și plase;
doctorilor legii, de Scripturi. Ce
provocare minunată: să înțelegi
grijile și problemele fiecărei epoci și



fiecărui loc pentru a putea face clar
adevărul doctrinar și a-l prezenta
într-un mod atrăgător, plin de
farmec și potrivit contemporanilor
noștri.

Putem învăța, de exemplu, din
experiența lui Ioan Paul al II-lea.
După atât de mulți ani în slujba
Bisericii și a sufletelor, el sublinia
nevoia de a „înțelege experiența
oamenilor din jurul nostru și
limbajul pe care îl folosesc să
comunice.” [11]. Vom oferi lumină
dacă știm să înțelegem oamenii și să
îi iubim și dacă facem tot posibilul să
ne facem înțeleși, așa cum a făcut-o
Isus Cristos. „Acum este nevoie de
multă imaginație dacă este să
învățăm cum să vorbim despre
credință și cele mai importante
întrebări ale vieții. Este nevoie de
oameni care știu să iubească și să
gândească, deoarece imaginația
sălășluiește în dragoste și gând” [12].



Darul vorbirii necesită imaginație,
iar imaginația are nevoie de dragoste
și de cunoștințe profunde și bine
asimilate despre adevăr și
circumstanțele prezentului.
Apostolatul bunei doctrine este
foarte diferit de o listă cu răspunsuri
memorate.

Din contră, atunci când ajungem să
cunoaștem în profunzime fiecare
suflet – prin rugăciune și prietenie –
când asimilăm în totalitate doctrina
bună – prin pietate și studiu – atunci
vom putea să oferim adevăratele
lecții despre speranța noastră și să
luminăm mințile și inimile multora
cu lumina lui Cristos.

Învățătura lui Cristos trebuie,
totodată, să lumineze diferitele părți
ale activității umane. Formarea
doctrinară a fiecăruia ar trebui
integrată cu pregătirea sa
profesională astfel încât, fără a
compromite autonomia legitimă și



legile aparținând societăților și
realităților existente [13], să putem
clarifica ordinea naturală a
Domnului, care oferă tuturor
acțiunilor umane o semnificație
transcendentă. Este, prin urmare,
imperativ să existe o înțelegere
solidă a subiectelor doctrinei catolice
care sunt relevante în mod special
activității profesionale ale persoanei
respective.

În plus, anumite întrebări etice
fundamentale au o importanță
deosebită în lumea de astăzi: de
exemplu, chestiuni legate de
căsătorie și familie, bio-etică și
ecologie.

Fiecare dintre noi trebuie să știe să
vorbească despre aceste subiecte și
să ofere celor din jurul nostru
explicații ușor de înțeles. Multe
dintre aceste întrebări aparțin legii
naturale și sunt accesibile logicii,
însă trebuie să fie și dezvăluite de



Dumnezeu și păstrate de Biserică.
Explicațiile pe care le dăm nu se pot
baza întotdeauna pe autoritatea
Bisericii, în special atunci când
oamenii susțin că nu cred sau au o
formare superficială.

Din contră, idealul nostru trebuie să
fie să arătăm că Biserica este un
expert în umanitate, făcând clară
legătura profundă între ce predă ea
și adevărul despre oameni. „Este
important să fie făcute eforturi
speciale pentru explicarea corectă a
motivelor poziției Bisericii,
subliniind că nu este un caz de
impunere asupra necredincioșilor a
unei viziuni bazate pe credință, ci de
interpretare și apărare a valorilor
prezente chiar în natura umană. În
acest fel, caritatea va deveni slujirea
culturii, politicii, economiei și
familiei, astfel încât principiile
fundamentale pe care se bazează
destinul umanității și viitorul



civilizației vor fi peste tot respectate”
[14].

În ziua de astăzi este foarte
important de arătat că cerințele legii
morale nu sunt, în sine, valori
religioase. Deoarece există în
adevărul ființei umane, ”ele înșile nu
necesită ca cele care le apără să
profeseze credința creștină, chiar
dacă învățăturile Bisericii le
confirmă și păstrează întotdeauna și
peste tot, în serviciul ei dezinteresat
în slujba adevărului despre om și
binele general al societății civile” 
[15].

Serviciul dezinteresat în slujba
adevărului ne face să lucrăm pentru
dezvoltarea unei societăți mai
umane, una cât mai conforme legii
naturale. Această sarcină devine și
mai urgentă acolo unde întregi părți
ale societății decid să se comporte
într-o opoziție totală legii naturale. În
aceste cazuri, creștinii, folosind toate



mijloacele legitime pe care le au la
dispoziție și acționând cu nu mai
puțină abilitate și perspicacitate
decât cei care seamănă rău [16], au
dreptul și datoria de a preveni
instituțiile de a facilita calea către
rău și condamnarea sufletului în loc
de calea către Dumnezeu [17].

Ce nu putem face vreodată este să
rămânem muți sau să întoarcem
spatele acestei situații, refugiindu-ne
în turnul nostru de fildeș. Fiecare
dintre noi trebuie să fie un catolic
coerent în toate circumstanțele vieții
noastre: nu doar acasă, ci și în toate
activitățile noastre publice și sociale.
Aceia care au acceptat adevărul fără
vreun merit din partea lor au
obligația, printr-o viață exemplară și
cuvinte potrivite, să fie întotdeauna
martori ai adevărului – martori ai lui
Cristos.

Lumea are o imensă nevoie de o
doză puternică de speranță. Trebuie



să învățăm să interpretăm
evenimentele cu obiectivitatea
credinței pentru a semăna optimism
cu sarea exemplului și lumina bunei
doctrine.

„Dacă privim lumea de astăzi, vedem
mulți factori negativi care pot duce la
pesimism. Dar acest sentiment este
nejustificat: avem încredere în
Dumnezeu, Tatăl și Domnul nostru,
în bunătatea și mila Sa… Dumnezeu
pregătește o primăvară puternică
pentru creștinism și deja îi putem
vedea primele semne… Speranța
creștină ne susține în a ne dedica în
totalitate noii evanghelizări și
misiunii globale și ne face să ne
rugăm așa cum ne-a învățat Isus:
`Vie împărăția ta. Facă-se voia Ta,
precum în cer, așa și pe pământ`
(Matei 6:10)” [18]. Dumnezeu va crea
un număr suficient de vocații pentru
a garanta triumful adevărului,
bunătății și justiției în viața fiecărei
națiuni, spre binele întregii omeniri.



--------------------------------------

[1] Mt 5, 13-16.

[2] Sf. Josemaría Escrivá, Forja, nr.
22.

[3] Sf. Grigorie cel Mare, Moralia, 6,
22.

[4] Tertullian, Apologeticum, 39, 7.

[5] 2 Cor 6, 1-10.

[6] Sf. Josemaría Escrivá, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 273

[7] 1 Pe 3, 15-17.

[8] In 4, 16-18.

[9] In 8, 7-9.

[10] In 8, 7-9.

[11] Ioan Paul al II-lea, „Să ne
ridicăm și să mergem”, p. 105.

[12] Ibid., p. 100.

https://www.ro.josemariaescriva.info
https://www.ro.josemariaescriva.info/


[13] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et Spes, n. 36.

[14] Ioan Paul al II-lea, Scrisoare
Apostolică „Novo millennio ineunte”,
6.01.2001, nr. 51.

[15] Congregație pentru doctrina
credinței, Notă doctrinară despre
diferite chestiuni referitor la
angajarea și conduita catolicilor în
viața publică, 24.11.2002, III, nr. 5.

[16] Cf. Lc 16, 8.

[17] Cf. Conc. Vaticano II, Const. past.
Gaudium et Spes, nr. 25.

[18] Ioan Paul al II-lea, Enciclica
„Redemptoris missio”, nr. 86.

C. Ruiz Montoya

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sare-si-

https://opusdei.org/ro-ro/article/sare-si-lumina-exemplu-si-doctrina/


lumina-exemplu-si-doctrina/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sare-si-lumina-exemplu-si-doctrina/

	Sare și lumină, exemplu și doctrină

