
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (XII): Suflete
de rugăciune
liturgică

Câteva considerații ale
Sfântului Josemaría care ne pot
ajuta să ne unim și mai mult cu
Dumnezeu și cu Biserica în
diversele acțiuni liturgice.

01.09.2021

Suntem în luna aprilie a anului 1936,
iar în Spania este o mare tensiune
socială. Totuși, în căminul studențesc
Academia DYA se încearcă



menținerea atmosferei obișnuite de
studiu și de conviețuire. Într-una
dintre acele ciudate zile, un student
povestește într-o scrisoare adresată
părinților săi că în ziua anterioară
rezidenții din acest cămin repetaseră
cântece liturgice, ajutați de un
profesor, într-o ambianță care, așa
cum își amintea el, era foarte veselă 
[1]. În acest context special, dincolo de
lucrurile bune care se petreceau
între ei, oare, pentru care motiv
treizeci de studenți, într-o duminică
seara, ar fi participat la un curs de
canto?

Răspunsul l-am putea afla cu câteva
luni mai înainte, atunci când Sfântul
Josemaría a inclus în planul de
formare al Academiei chiar câteva
clase de cânt gregorian. Deși știm că
fiind paroh în Perdiguera, Sfântul
Josemaría obișnuia să celebreze
Sfânta Liturghie cântată, acea
incluzie în programul academic nu
corespundea unei preferințe



personale. Și nici nu se datora
vreunui interes erudit, ca și
consecință a cunoașterii și a
dezvoltării Mișcării liturgice în
Spania. Acea decizie a fost, mai
degrabă, fructul experienței sale
pastorale, impulsionată doar de
dorința de-ai ajuta pe acei tineri ca să
devină suflete de rugăciune.

Este interesant de observat un
detaliu din cele trei scrieri, pe care în
acei ani treizeci Sfântul Josemaría
avea de gând să le publice, toate
îndreptate exact ca să faciliteze
dialogul cu Dumnezeu: fiecare dintre
ele corespundeau uneia dintre cele
trei mai importante forme de
exprimare a rugăciunii creștine.
Prima, s-ar centra pe meditația
personală, alta ar dezvolta evlavia
populară , iar ultima l-ar îndemna pe
cititor să se cufunde în rugăciunea
liturgică. Rodul primei inițiative a
fost Considerații spirituale, bază a
cunoscutei sale lucrări Drum. Fructul



celei de-a doua, a însemnat scurta
cărticică Sfântul Rozariu, iar pentru
cea de-a treia, a plănuit o lucrare
care s-ar numi Devoțiuni liturgice.
Deși publicarea acestei ultime lucrări
a fost anunțată încă din 1939, din
diverse motive nu a văzut lumina
tiparului. Totuși, încă se păstrează
prefața pe care o pregătise PS Félix
Bilbao, episcopul de la Tortosa și care
poartă ca titlu «Rugați-vă și rugați-vă
bine!». În acel text inedit sunt
însuflețiți cititorii să aprofundeze
direct de la autorul cărții,
cunoașterea liturgiei Bisericii, pentru
a ajunge la «o rugăciune eficientă,
sensibilă, statornică, care să-i
unească în mod intim cu Dumnezeu»
[2].

A da glas rugăciunii Bisericii

Pentru Sfântul Josemaría liturgia nu
era un ansamblu de precepte
chemate doar să ofere solemnitate
anumitor ceremonii. El suferea



atunci când modul de a celebra
sacramentele și celelalte acțiuni
liturgice nu se făceau, într-adevăr,
pentru a fi în slujba întâlnirii
oamenilor cu Dumnezeu și cu ceilalți
membri ai Bisericii. O dată, după ce a
asistat la celebrarea unei slujbe
liturgice, el a scris: «Mult cler:
arhiepiscopul, soborul canonicilor,
beneficiarii, cântăreții, auxiliarii și
ministranții... Ornamente mărețe:
mătăsuri, aur, argint, pietre
prețioase, dantelării și haine de
catifea… Muzică, voci, artă… Iar…
fără popor! Slujbe splendide, fără
popor» [3].

Acest interes pentru popor în liturgie
este profund teologic. Prin acțiunile
liturgice, Sfânta Treime
interacționează cu întreaga Biserică
și nu numai cu una dintre părțile
sale. Nu este o întâmplare faptul că
cea mai mare parte dintre reflecțiile
Sfântului Josemaría dedicate
liturgiei, în cartea Drum, se află în



capitolul Biserica. Pentru fondatorul
Opus Dei, liturgia era un loc
privilegiat unde se experimentează
dimensiunea eclezială a rugăciunii
creștine; acolo se face simțit faptul că
ne adresăm, cu toții, împreună, lui
Dumnezeu. Rugăciunea liturgică,
fiind întotdeauna personală, se
deschide către orizonturi care se
plasează dincolo de circumstanțele
individuale. Dacă în cadrul
meditației personale noi suntem
subiectul care vorbește, în liturgie,
subiectul este Biserica în întregimea
ei. Dacă în dialogul personal cu
Dumnezeu, noi suntem cei care
vorbim ca membri ai Bisericii, în
timpul liturgiei este Biserica cea care
vorbește prin intermediul nostru.

În acest fel, a învăța să spunem acel 
noi din rugăciunile liturgice
reprezintă o adevărată școală pentru
a completa diferitele dimensiuni ale
relației noastre cu Dumnezeu. În
aceasta, fiecare se descoperă fiind și



el ca un fiu în această mare familie
care este Biserica. De aceea, nu ne
surprinde acel îndemn izbitor al
Sfântului Josemaría: „Rugăciunea ta
trebuie să fie liturgică. – Ce bine ar fi
dacă te va pasiona să reciți psalmii și
rugăciunile din Liturghier, în locul
rugăciunilor private sau personale” 
[4].

A învăța să ne rugăm în mod liturgic
cere smerenia de a primi de la alții
cuvintele pe care le vom spune.
Presupune, de asemenea, și
reculegerea inimii pentru a identifica
și a prețui relațiile care ne unesc cu
toți creștinii. În acest sens, ne poate
servi ideea de a lua în considerare
faptul că ne rugăm împreună și cu
cei care se află lângă noi în acel
moment și chiar și cu cei absenți;
împreună cu creștinii din propria
țară, din țările învecinate, cu cei din
lumea întreagă ... De asemenea, ne
rugăm cu cei care ne-au precedat și
care se purifică sau care se bucură



deja de slava Cerului. De fapt,
rugăciunea liturgică nu este o
formulă anonimă, ci este plină „de
chipuri și de nume” [5]; ne unim cu
toate persoanele concrete care fac
parte din viața noastră și care, ca și
noi, trăiesc «în numele Tatălui, și al
Fiului, și al Sfântului Duh, cei care
participă la viața Sfintei Treimi.

A da trup rugăciunii Bisericii

Știm că, pentru Sfântul Josemaría,
sfințirea muncii nu constă în
principal în a insera rugăciuni în
timpul muncii, ci, mai ales, în a
transforma în rugăciune aceeași
acțiune care se înfăptuiește, prin
intenția de a o face pentru slava lui
Dumnezeu, străduindu-ne pentru a o
realiza cu perfecțiune omenească,
știindu-ne priviți cu iubire de către
Tatăl nostru din Ceruri. În mod
asemănător, rugăciunea liturgică nu
constă, în principal, în a recita
rugăciuni în timpul acțiunilor



liturgice, ci în a realiza aceste acțiuni
rituale digne, attente ac devote... cu
demnitatea, cu grija și cu devoțiunea
pe care o merită, fiind atent la ceea
ce se face. Nu sunt doar ocazii pentru
a realiza acte individuale de
credință, de speranță și de iubire, ci
acțiuni prin intermediul cărora
întreaga Biserică își exprimă
credința, speranța și iubirea.

Sfântul Josemaría acorda multă
importanță acestui a ști să fii prezent
la diferite acte de cult, ale acestei 
bune cuviințe a pietății. Demnitatea
pe care o presupune rugăciunea
liturgică are mult de făcut cu
gestionarea propriului trup, de
vreme ce, într-un anumit fel, prin el
se manifestă în primul moment ceea
ce vrem să facem. Celebrarea Sfintei
Liturghii, apropierea de Spovedanie,
adorația față de Sfântul Sacrament,
etc. includ diverse mișcări ale
persoanei, căci sunt rugăciune în
acțiune. Prin urmare, rugăciunea



liturgică înseamnă să te rogi și cu
trupul. Încă și mai mult, presupune
să învățăm să dăm trup, aici și acum,
rugăciunii Bisericii. Și, în mod logic,
deși de multe ori este preotul cel care
are misiunea de a da glas și mâinii
lui Cristos-Cap, fiind adunarea cea
care dă glas și vizibilitate întregului
Trup Mistic al lui Cristos. A ști că prin
intermediul nostru se vede și se
ascultă rugăciunea sfinților și a
sufletelor din Purgatoriu este un bun
stimulent pentru a avea grijă de acea
bună cuviință a pietății.

În afară de demnitate, rugăciunea
liturgică cere să fie realizată cu
atenție. În acest sens, s-ar putea
spune că, pe lângă concentrarea
asupra cuvintelor pe care le spunem,
este important să conștientizăm, în
modul cel mai profund posibil,
momentul pe care tocmai trăim: să
ne fie clar cu cine suntem, de ce și
pentru ce motiv. Această
conștientizare presupune o formare



prealabilă, care se va putea
îmbunătăți întotdeauna. În cuvintele
Sfântului Josemaría: «Încet. –
Cântărește ce spui, cine o spune și
cui. – Căci vorba pripită, ce nu lasă
loc considerației, este zgomot și
zornăială. Iar eu îți voi zice, folosind
cuvintele Sfintei Tereza, că nu o
numesc rugăciune, deși îți miști
buzele mult» [6].

Întâlnire cu fiecare Persoană
a Sfintei Treimi

În ciuda inevitabilelor lucruri care
distrag atenția, datorate fragilității
noastre, în timpul rugăciunii
liturgice noi participăm la tainica,
dar adevărata, întâlnire a întregii
Biserici cu cele trei Persoane ale
Sfintei Treimi. De aceea, este
folositor să învățăm să deosebim
când anume ne adresăm Tatălui,
când Fiului, când Sfântului Duh. În
general, liturgia ne situează în mod
obișnuit în fața lui Dumnezeu Tatăl,



cu trăsăturile sale proprii, deși în
mod frecvent este invocat printr-un
simplu «Dumnezeule» sau
«Doamne». El este izvorul și originea
tuturor binecuvântărilor pe care
Sfânta Treime o răspândește peste
această lume și către El se întorc,
prin Fiul său, toate laudele pe care
ființele create sunt capabile să le
exprime.

Pentru că ceea ce Îi spunem Tatălui,
îi spunem prin intermediul lui Isus,
care nu se află doar în fața noastră, ci
alături de noi. Cuvântul s-a întrupat
pentru a ne duce la Tatăl și, prin
urmare, faptul de a descoperi
prezența Sa lângă noi, ca un frate
care știe și nu se rușinează de
slăbiciunea noastră, ne copleșește de
consolare și de încurajare. Mai mult
chiar, rugăciunea liturgică, fiind
rugăciunea publică a Bisericii, se
naște din rugăciunea lui Isus. Nu este
numai continuarea rugăciunii Sale
de când a fost pe acest pământ, ci



este de fapt expresia, astăzi și acum,
a mijlocirii Sale pentru noi în Cer (cf.
Evr 7,25). Câteodată găsim și
rugăciuni care i se adresează direct
lui Isus, îndreptându-ne privirea
către Fiul, ca și Mântuitor. Din aceste
motive, rugăciunea liturgică este o
importantă cale de a sintoniza cu
inima preoțească a lui Isus Cristos.

Iar rugăciunea care se adresează
Tatălui prin Fiul se realizează în
Duhul Sfânt. A fi conștient de
prezența celei de-a treia Persoană
din Sfânta Treime în rugăciunea
liturgică este un mare dar de la
Dumnezeu. Marele Necunoscut, așa
cum Îl numea Sfântul Josemaría,
trece aparent neobservat, precum
lumina sau ca aerul pe care îl
respirăm. Totuși, știm că fără lumină
nu am putea vedea nimic și fără aer
ne-am sufoca. Sfântul Duh lucrează
într-un mod asemănător în cadrul
dialogului liturgic. Deși nu obișnuim
să ne adresăm Lui, știm că locuiește



în noi și că, prin suspine negrăite, ne
îndeamnă să ne adresăm Tatălui,
prin cuvintele pe care le-am învățat
de la Isus. Prin urmare, lucrarea Lui
se manifestă indirect. Mai mult decât
în cuvintele pe care le spunem sau
cui le spunem, Duhul se manifestă în
felul în care le spunem: este prezent
în suspinele care devin cânt și în
tăcerile care Îl lasă să lucreze pe
Dumnezeu înlăuntrul ființei noastre.

La fel ca și prezența vântului, El este
perceput prin obiectele pe care le
pune în mișcare, putând astfel să
întrezărim prezența Duhului Sfânt,
atunci când sesizăm efectele acțiunii
Sale. De exemplu, un prim efect al
lucrării Sale se realizează în
momentele în care suntem conștienți
că ne rugăm ca fiice și fii ai lui
Dumnezeu în Biserică. De asemenea,
o simțim și când El face să răsune
Cuvântul lui Dumnezeu în interiorul
nostru, nu precum un cuvânt
omenesc, ci precum Cuvântul Tatălui



adresat fiecăruia dintre noi. În
special, Duhul Sfânt se manifestă
prin duioșia și generozitatea prin
care Tatăl și Fiul Își revarsă iubirea
asupra fiecăruia, atunci când în
cadrul celebrării liturgice suntem
iertați, iluminați, întăriți sau ni se
face un dar special.

În sfârșit acțiunea Duhului Sfânt este
atât de intimă și de necesară încât El
este cine face posibil ca acțiunea
liturgică să fie adevărată 
contemplație a Sfintei Treimi și ne
permite să vedem Biserica în
întregimea ei și pe Isus Însuși, chiar
dacă simțurile noastre ne spun
altceva. Sfântul Duh este Cel care ne
face să descoperim că sufletul
rugăciunii liturgice nu este
îndeplinirea formală a unei serii de
cuvinte sau mișcări exterioare, ci
iubirea prin care, în mod sincer,
vrem să slujim și să ne lăsăm slujiți.
Duhul Sfânt ne face să participăm la
taina lui intimă atunci când învățăm



să ne bucurăm de acel Dumnezeu
care se coboară la noi ca să ne
slujească, în așa fel că după aceea noi
să-i putem servi pe ceilalți.

Am „trăit” Evanghelia

Nu este ciudat că unul dintre
termenii cei mai utilizați în Sfânta
Scriptură și în Tradiție, atunci când
se referă la acțiunile liturgice este cel
de slujire. A descoperi această
dimensiune de slujire în rugăciunea
liturgică are multe consecințe pentru
viața interioară. Nu numai pentru că
cel care slujește din iubire nu se
pune pe el însuși în centru, ci și
pentru că a vedea liturgia ca serviciu
este cheia pentru a o putea
transforma în viață. Deși ar putea să
pară paradoxal, în numeroase
rugăciuni din textele liturgice
întâlnim îndemnul de a imita în viața
obișnuită ceea ce am celebrat.
Această invitație nu înseamnă că ar
trebui să extindem limbajul liturgic



către relațiile noastre de familie și
cele profesionale. În schimb,
înseamnă să transformăm într-un 
program de viață, ceea ce ritul ne-a
îngăduit să contemplăm și să trăim 
[7]. De aceea, Sfântul Josemaría, în
mai multe ocazii, observând lucrarea
lui Dumnezeu în timpul zilei sale de
muncă, exclama: «Cu adevărat am 
trăit Evanghelia acestei zile» [8].

Pentru a trăi liturgia zilei,
transformându-ne astfel ziua de
muncă în slujbă, într-o Slujbă de
douăzeci și patru de ore, este nevoie
să contemplăm circumstanțele
noastre personale în lumina a ceea
ce am celebrat. Pentru acest scop,
meditația personală este de
neînlocuit. Sfântul Josemaría
obișnuia să ia notițe despre acele
cuvinte sau expresii cu care se
întâlnea în timpul celebrării Slujbei
sau în timpul rugăciunii Liturgiei
Orelor, până când într-o zi a scris:
„Nu voi mai adnota nici un psalm,



pentru că ar trebui să-i adnotez pe
toți, de vreme ce în toți nu sunt decât
minunății, pe care sufletul le vede
atunci când Dumnezeu este slujit” [9].
Este adevărat că rugăciunea liturgică
este sursă a rugăciunii personale, dar
este la fel de cert că fără meditație
este foarte dificilă asimilarea
personală a bogăției rugăciunii
liturgice.

În acea liniște a relației între patru
ochi cu Dumnezeu este momentul în
care, de obicei, formulele rugăciunii
liturgice dobândesc o forță intimă și
personală. În acest sens, exemplul
Fecioarei Maria este cel care dă
lumină: ea este cea care ne învață că,
pentru a pune în practică acel fiat –
să se facă – al liturgiei, pentru a o
transforma în serviciu, este nevoie să
alocăm timp pentru a păstra și noi
„toate aceste cuvinte în inimă” (Lc
2,19).



[1] Cf. „Un student din căminul
studențesc DYA. Scrisorile lui
Emiliano Amann adresate familiei
sale (1935-1936)”, în Studia et
Documenta, vol. 2, 2008, p. 343.

[2] Arhiva Generală a Prelaturii,
77-5-3.

[3] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, nr. 1590, 26-X-1938. Citat în 
Drum. Ediție critico-istorică, Rialp,
Madrid, 2004, p. 677.

[4] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 86.

[5] Francisc, ex. ap. Evangelii gaudium,
nr. 274.

[6] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 85.

[7] Cf. Sfântul Josemaría, E Cristos
care trece, nr. 88.

[8] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, Caietul IV, nr. 416, 26-XI-1931.
Citat în Drum. Ediție critico-istorică,
p. 298.



[9] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, Caietul V, nr. 681, 3-IV-1932.
Citat în Drum. Ediție critico-istorică,
p. 297.

Juan Rego

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-xxii-suflete-de-
rugaciune-liturgica/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xxii-suflete-de-rugaciune-liturgica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xxii-suflete-de-rugaciune-liturgica/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xxii-suflete-de-rugaciune-liturgica/

	Să-L cunoști și să te cunoști (XII): Suflete de rugăciune liturgică
	A da glas rugăciunii Bisericii
	A da trup rugăciunii Bisericii
	Întâlnire cu fiecare Persoană a Sfintei Treimi
	Am „trăit” Evanghelia


