
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (XIII): Nu
mai vorbim, ne
privim

Rugăciunea contemplativă
dezvoltă o nouă manieră de a
privi ceea ce se întâmplă în
jurul nostru. Este un dar care
ne împlinește dorința naturală
de a ne uni cu Dumnezeu în
cele mai variate circumstanțe.

21.09.2021

Dacă vom căută să aflăm care este,
din punct de vedere politic și



economic, al treilea oraș cel mai
important din lume… iată ce era
Antiohia în cursul primelor secole,
atunci când era capitala unei
provincii romane. În acest oraș
discipolii lui Isus au fost numiți
„creștini” (cf. Fap 11,26). Al treilea
episcop al său a fost sfântul Ignațiu
care, condamnat la moarte sub
guvernarea lui Traian, a fost condus
pe calea terestră până pe coasta
Seleuciei, actualmente în sudul
Turciei. Apoi a ajuns pe calea
maritimă până la Roma. Pe parcursul
drumului s-a oprit în mai multe
porturi. În fiecare loc, el îi primea pe
creștinii din zonă și profita de
împrejurări pentru a trimite scrisori
comunităților de discipoli ai lui Isus:
„Scriu tuturor bisericilor și îi anunț
pe toți că eu mor pentru Dumnezeu
din marea mea dorință” [1].
Episcopul sfântul Ignațiu știa bine că
fiarele, din amfiteatrul lui Flavius,
Coloseumul roman din zilele noastre,
urmau să pună capăt vieții sale pe



pământ; de aceea cerea neîncetat
rugăciuni ca să aibă curaj pentru
aceasta. Însă, descoperim, în mai
multe reprize, în scrisorile sale
profunzimea sufletului său, a
dorinței sale de a se uni totalmente
cu Dumnezeu: „Nu există focul
dorinței materiale în mine, ci numai
apa vie care vorbește în mine,
zicându-mi: Vino la Tatăl!” [2].

O plantă înrădăcinată în cer

Acest murmur interior al sfântului
Ignațiu de Antiohia („Vino la Tatăl!”),
care era probabil motorul vieții sale
de pietate și a vieții sale
sacramentale este, în realitate,
maturizarea supranaturală a
dorinței noastre naturale să ne unim
cu Dumnezeu. Filozofii greci ai
Antichității identificaseră în adâncul
firii noastre dorința divinului, o
nostalgie pentru adevărata noastră
patrie, „ca și cum nu am fi o plantă
terestră, dar cerească” [3]. Benedict



al XVI-lea, cu ocazia primei sale
audiențe, a catehezei sale despre
rugăciune, a aruncat o privire în
urmă, asupra Vechiului Egipt, asupra
Mesopotamiei, asupra filozofilor și
dramaturgilor greci sau a scriitorilor
romani; toate culturile mărturisesc
nevoia de Dumnezeu: „Omul
«digital», ca și cel al cavernelor,
caută în experiența religioasă
mijlocul de a-și depăși limitele și de
a-și asigura aventura terestră
precară. […]. Omul poartă în el setea
de infinit, o nostalgie după eternitate,
o căutare după frumusețe, o dorință
de iubire, o nevoie de lumină și de
adevăr, care să-l împingă spre
Absolut” [4].

Una dintre cele mai comune
probleme ale precarei aventuri
terestre din epoca noastră este
fragmentarea interioară, produsă
uneori într-un mod inconștient:
constatăm o opoziție între ceea ce
dorim și ceea ce facem, găsim în noi



elemente care nu se unesc armonios,
nu ne scriem povestea vieții după un
fir conducător ce ne leagă trecutul de
viitor, nu vedem foarte bine cum să
împăcăm un mare număr de idei pe
care le-am dobândit sau sentimentele
pe care le am avut… Aici sau acolo,
putem oferi versiuni multiple despre
noi înșine. Ni se întâmplă chiar să nu
putem fi capabili să ne concentrăm
asupra unei singure sarcini. În toate
aceste domenii, aspirăm la unitatea,
pe care nu reușim, aparent, s-o
„producem” în același mod în care
facem multe lucruri. „Faptul care se
înregistrează astăzi, în lume, în ciuda
imenselor procese de secularizare, o
exigență difuză de spiritualitate, care
se exprimă în mare parte tocmai în
nevoia reînnoită de rugăciune, nu
este oare un „semn al timpurilor”? 
[5], se întreba Sfântul Ioan Paul al II-
lea la începutul mileniului nostru.
Multe inițiative văd lumina zilei fată-
n față sau pe internet, vizând
dezvoltarea capacității noastre de



liniște exterioară și interioară, de
ascultare, de concentrare, de
armonie între corp și spirit. Logic,
toate acestea ne pot aduce o oarecare
liniște naturală. Însă, rugăciunea
creștină ne oferă o liniște ce merge
dincolo de echilibru tranzitoriu,
fructul unei percepții unitare a vieții,
ca și consecință a relației noastre
intime cu Dumnezeu; fiind vorba
despre un dar, rugăciunea creștină
ne oferă o nouă viziune a realității
strângând totul. Rugăciune „este o
atitudine interioară, înainte de a fi o
serie de practici și formule, o
manieră de a fi în fața lui Dumnezeu,
înainte de a însemna săvârșirea
actelor de cult ori o pronunțare de
cuvinte” [6]. În mod logic, această
atitudine interioară, acest mod de a
se plasa înaintea Domnului, nu se
obține de azi pe mâine nici nu se
întâmplă fără o dispoziție personală
adecvată pentru ca Dumnezeu să ne-
o poată acorda: este un dar, dar și o
sarcină.



Ochii unui suflet care se
gândește la eternitate

La un moment determinant al
predicii „către sfințenie”, din 1967,
sfântul Josemaría descrie pe scurt
itinerariul propriu unei vieți de
rugăciune [7]. Noi începem să ne
rugăm, ne spune el în ideea de
rugăciune simplă, scurtă, învățată,
probabil, pe de rost din copilărie;
apoi prietenia cu Isus își realizează
un drum și noi învățăm să intrăm în
patima Sa, moartea și învierea Sa,
animați de dorința de a ne însuși
doctrina Sa; apoi inima noastră are
nevoie să distingă cele trei Persoane
Divine și să intre în relație cu Ele,
până ce această nevoie ne ocupă
întreaga zi. Atunci, fondatorul Opus
Dei descrie etapa ce corespunde
vieții contemplative: sosește
momentul în care „evoluăm de-a
lungul zilei în acest abundent și
limpede izvor cu ape răcoroase care
să țâșnească până la viața eternă.



Cuvintele devin inutile, pentru că
limba nu reușește să se exprime.
Atunci răsunetul tace. Nu mai
vorbim: ne privim!” [8]. Găsindu-ne
într-un punct sau altul din acest
itinerariu, ne putem întreba: Care
este relația dintre rugăciune și viața
eternă? În ce sens rugăciunea devine
o privire în loc să se compună din
cuvinte?

Datorită rugăciunii, putem ajunge să
vedem lucrurile, aici și acum, cum le
vede Dumnezeu; să sesizăm ce se
întâmplă în jurul nostru printr-o
simplă intuiție ce derivă din iubire 
[9]. Acesta este cel mai mare fruct al
său; astfel spunem că ea ne
transformă. Ea ne va ajuta nu numai
să schimbăm anumite atitudini ori să
trecem peste unele greșeli;
rugăciunea creștină vizează, mai
ales, unirea noastră cu Dumnezeu,
conformându-ne puțin câte puțin
privirea noastră cu privirea divină,
chiar de aici de pe pământ; într-o



anumită manieră, noi căutăm să ne
vindecăm ochii grație aceste lumini.
Relația de iubire cu Dumnezeu, pe
care o învățăm și o realizăm în Isus,
nu este pur și simplu ceva ce facem
noi, ci ea schimbă ceea ce suntem.

Această transformare personală
antrenează efecte asupra modului
nostru de a interacționa cu
realitatea, chiar cu consecințe foarte
practice. Astfel, dezvoltându-se în
noi, foarte aproape de Dumnezeu,
privirea noastră supranaturală ne
face să scrutăm binele prezent în tot
ceea ce este creat, cuprinzându-l
când ne gândim că simțim nevoie de
acest bine chiar atunci când este
absent, știind că nimic nu scapă
proiectului plin de iubirea lui
Dumnezeu, care este totdeauna cel
mai puternic. Acest lucru ne face să
apreciem într-o nouă manieră
libertatea altora, să trecem peste
tentația de a vrea să luăm noi decizii
în locul lor, ca și cum întregul destin



nu ar depinde decât de acțiunile
noastre. Înțelegem mai bine că actul
divin își urmează drumul său și
ritmul său, elemente pe care noi nu
putem, nici nu trebuie să le
controlăm. Rugăciunea
contemplativă ne împiedică să
cădem în obsesia de a căuta o soluție
imediată problemelor noastre. Ea ne
permite să putem descoperi mai bine
lumina în tot ceea ce ne înconjoară,
înțelegând rănile ți slăbiciunile lumii
noastre. Să căutăm a vedea cu ochii
lui Dumnezeu să evităm o apropiere
forțată a realității și a persoanelor, în
măsura în care nu căutăm decât
armonia cu iubirea atotputernică a
lui Dumnezeu, fără piedica
intervențiilor noastre stângace.
Sfântul Toma de Aquino afirmă că
„contemplarea va fi perfectă în viața
viitoare, când îl vom vedea pe
Dumnezeu „față către față”; ea ne va
face atunci perfect fericiți” [10].
Puterea rugăciunii rezidă în faptul
de a participa la această viziune a lui



Dumnezeu deja pe pământ, chiar
dacă va fi „într-o manieră confuză, ca
într-o oglindă” (1 Cor 13,12).

În 1972, cu ocazia unei întâlniri în
Portugalia, cineva l-a întrebat pe
Sfântul Josemaría cum să faci față
creștinește problemelor zilnice.
Printre alte mijloace, fondatorul
Opus Dei a spus că viața de
rugăciune ajută să vezi lucrurile într-
un mod diferit decât cel pe care l-am
adopta fără o unire intimă cu
Dumnezeu: „Noi, creștinii avem un
alt tip de criteriu; vedem lucrurile cu
ochii unui suflet care se gândește la
veșnicie și la iubirea lui Dumnezeu,
care este tot veșnic” [11]. Afirmase
altădată că modul de a fi fericit în cer
are strânsă legătură cu felul de a fi
fericit pe pământ [12]. Un teolog
bizantin din secolul al XIV-lea
scrisese ceva asemănător: „Nu ne
este permis numai să ne pregătim
pentru Viață, ne este permis să trăim



și să acționăm în funcție de ea chiar
de pe acum” [13].

Liniște… Pace…Viață intensă

Vorbind despre rugăciune, 
Catehismul Bisericii Catolice ne
surprinde punând o întrebare, un fel
de examen de conștiință permanent:
„De unde vorbim rugându-ne? Din
înălțimea orgoliului propriu și din
propria noastră voință, sau din
«profunzimile» (Ps 130,14) unei inimi
umile și căite?” Textul se înlănțuie cu
un rapel al esențialului presupus al
rugăciunii: „Umilința este baza
rugăciunii” [14]. Într-adevăr, privirea
spre eternitate pe care ne-o acordă
rugăciunea contemplativă nu poate
crește decât pe pământul fertil al
umilinței, într-un climat de
deschidere la soluțiile lui Dumnezeu,
în loc de propriile noastre rețete.
Uneori excesul de încredere în
inteligența noastră și în capacitatea
noastră de planificare ne-ar putea



conduce să trăim de facto, ca și cum
Dumnezeu nu ar exista. Avem mereu
nevoie de o umilință foarte nouă în
fața realității, în fața persoanelor, în
fața istoriei; o umilință care să fie un
teren fecund pentru acțiunile lui
Dumnezeu. Papa Francisc, cu ocazia
catehezei despre rugăciune, își fixa
atenția asupra experienței regelui
David: „Lumea care se prezintă în
fața sa nu este o scenă mută: privirea
sa observă, în spatele derulării
lucrurilor, un mister mai mare. Cu
siguranță că de acolo se naște
rugăciunea: din convingerea că viața
nu este ceva ce ne alunecă printre
degete, ci un mister minunat” [15].

Participând la această privire pe care
ne-o oferă contemplarea în mijlocul
lumii, ne vom satisface, în măsura
posibilului, aspirația la unitate: cu
Dumnezeu, cu ceilalți, cu noi înșine.
Ne vom surprinde muncind
neîncetat pentru binele celorlalți și al
Bisericii, văzând că talanții noștri



aduc roade „ca un arbore plantat
lângă un râușor, care dă fructe la
timp” (Ps 1,3). Vom savura aceste
roade, fie și cu întârziere, găsind
armonia la care suntem destinați. Ne
vom bucura de pacea, pe care nu o
vom găsi în alt mod. „Aleargă,
aleargă!... Acționează, Acționează!...
Febră, nebunia de a te mișca…
Minunat edificiu material… […] Este
pentru că ei muncesc pentru ora
prezentă: ei «sunt» mereu în
«prezent». – Și tu trebuie să vezi
lucrurile ca pe o zi a eternității,
«având mereu în minte» în același
timp termenul final și trecutul. –
Liniște. – Pace. – Viață intensă dar în
interiorul tău” [16].

[1] Sf. Ignație al Antiohiei, Scrisoare
către Romani, nr. 4.

[2] Ibid., nr. 7.



[3] Plato, Timeo, 90a.

[4] Benedict al XVI-lea, Audiențe, 11
mai 2011.

[5] Sf. Ioan-Paul al II-lea, Novo
millennio ineunte, nr. 33.

[6] Benedict al XVI-lea, Audiențe, 11
mai 2011.

[7] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 306.

[8] Ibid, nr. 307.

[9] Acesta este conceptul tomist de
contemplare: «simplex intuitus
veritatis ex caritate procedens».

[10] Sf. Toma de Aquino, Summa
theologica, II-II, q. 180, a. 4.

[11] Sf. Josemaría, notițe dintr-o
întâlnire de familie, 4 noiembrie
1972.

[12] Sf. Josemaría, Forja, nr. 1005.



[13] Nicolae Cabasila, Viața în Cristos,
Cerf, Paris, 2008.

[14] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2559.

[15] Papa Francisc, Audiențe, 24 iunie
2020.

[16] Sf. Josemaría, Drum, nr. 837.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-
cunosti-si-sa-te-cunosti-xiii-nu-mai-

vorbim-n/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xiii-nu-mai-vorbim-n/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xiii-nu-mai-vorbim-n/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xiii-nu-mai-vorbim-n/

	Să-L cunoști și să te cunoști (XIII): Nu mai vorbim, ne privim
	O plantă înrădăcinată în cer
	Ochii unui suflet care se gândește la eternitate
	Liniște… Pace…Viață intensă


