
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (XI): Voi
sunteți o scrisoare
trimisă de Cristos

Raporturile noastre cu
Dumnezeu în rugăciune sunt
intim legate de ansamblul
acțiunilor noastre cotidiene.
Isus a semnalat-o în predicarea
Sa, iar sfântul Josemaría o
amintea mereu.

21.08.2021

La sfârșitul anilor 50, sfântul Paul
scrie o scrisoare creștinilor din



Corint. Apostolul este conștient că, în
această comunitate, unii nu-l cunosc
și că alții scorneau minciuni pe
seama lui, discreditându-l. De aceea,
în textul său, el expune
caracteristicile purtătorilor
Evangheliei lui Isus. Noi mai știm că,
pentru același motiv, el promisese că
va reveni curând să-i vadă, neputând
s-o facă până atunci. În acest context
noi citim una dintre cele mai
frumoase fraze ale scrierilor sale.
Paul se întreabă, retoric, dacă i-ar
trebui o scrisoare de recomandare
pentru ca această comunitate să-l
cunoască mai bine și să-și câștige
astfel stima. Plin de încredere în
acțiunea lui Dumnezeu în inimile
tuturor, el răspunde că adevărata sa
scrisoare de recomandare este,
desigur, inima fiecăruia dintre
creștinii din Corint. El adaugă că
Spiritul Sfânt însuși scrie această
scrisoare prin intermediul a ceea ce
le-a transmis sfântul Paul: „Căci este



evident că voi sunteți scrisoarea lui
Cristos” (2 Cor,3,3).

Cum devenim noi această „scrisoare
a lui Cristos?” Cum va putea
Dumnezeu să ne transforme încetul
cu încetul? „Iar noi toți care, cu fața
descoperită, privim ca într-o oglindă
gloria Domnului, suntem schimbați
în același chip al Lui tot mai glorios
așa cum dă Duhul Domnului” (2 Cor
3,18). Aceste cuvinte pun în lumină
metoda Duhului Sfânt pentru a
realiza opera Sa în noi. Este vorba de
a ne face în mod glorios asemenea
lui Cristos, progresiv, contând pe
timp: astfel este dinamica vieții
spirituale.

Să vrem aceleași lucruri ca
Isus

Înțelegem bine că una din cele mai
mari griji ale lui Isus a fost ca
rugăciunea noastră, mijloc privilegiat
de a ne cultiva raporturile cu



Dumnezeu, să nu fie un simplu
element izolat printre multe alte
sarcini, fără destulă energie pentru a
ne transforma viața. De aceea,
pentru a insista asupra necesității
unirii rugăciunii cu transformarea
vieții noastre, Cristos a afirmat pe
Munte: „Nu zicându-mi: «Doamne,
Doamne!» veți intra în împărăția lui
Cristos, ci făcând voința Tatălui meu
care este în Ceruri. Mulți îmi vor
spune în ziua aceea: «Doamne!
Doamne! Oare nu în numele tău am
profețit și nu în numele tău am
alungat diavoli și nu în numele tău
am făcut atâtea minuni?» Atunci le
voi declara: «Niciodată nu v-am
cunoscut» […]” (Mt 7,21-23). Cuvinte
dure, căci nu este suficient numai să-
l fi urmat, nici să fi făcut lucruri mari
în numele său. Este vorba de ceva
mult mai profund: să te conformezi
voinței lui Dumnezeu.

Nu este prea greu să înțelegem aceste
vorbe ale Domnului. Dacă



rugăciunea este o cale, manifestarea
unei relații bazată pe prietenie, ea
trebuie să respecte trăsăturile
caracteristice unei afecțiuni de
această specie. Clasicii repetă că
prietenii, idem velle, idem nolle,
iubesc și resping aceleași lucruri.
Rugăciunea ne schimbă viața, pentru
că ea ne permite să fim în armonie
cu dorințele inimii lui Cristos, să
vibrăm cu zelul Său pentru suflete,
să căutăm cu entuziasm ceea ce place
Tatălui nostru din cer. Dacă s-ar
întâmpla altfel, dacă rugăciunea nu
ne-ar conduce la glorioasa
asemănare despre care vorbește
sfântul Paul, ea ar putea deveni, fără
știrea noastră, un fel de auto-terapie
în vederea asigurării păcii sufletului
nostru sau să ne garanteze spații de
solitudine. În acest caz, chiar dacă
aceste obiective sunt în sine pozitive,
rugăciunea nu ar umple funcția sa
principală, să știe a fi calea unei
relații autentice de prietenie cu



Cristos, chemată să ne transforme
viața.

Această importantă învățătură a lui
Isus ne oferă o pistă pentru a
determina starea rugăciunii noastre.
Criteriul nu va mai fi sentimentul,
nici gustul spiritual pe care le putem
încerca în momentele noastre de
rugăciune; nu mai mult decât
numărul de hotărâri pe care suntem
capabili să le luăm; nici chiar gradul
de concentrare pe care l-am atins. În
revanșă, rugăciunea va putea fi
evaluată după modul în care se trece
peste incoerența existentă între ceea
ce credem și ceea ce, de facto, noi
trăim.

O identificare ce se face în
timp

Să rămânem cu sfântul Paul, care a
primit harul de a-l întâlni pe Cristos
înviat, pe drumul spre Damasc. În
alte texte, el pune în evidență cum



primii creștini erau conștienți că
finalitatea rugăciunii nu este altceva
decât identificare cu Cristos. De
exemplu, el îi îndemna pe creștinii
din Filip să aibă „acea atitudine care
este în Cristos Isus” (Filip 2,5); sau le
afirma cu toată simplitatea
Corintenilor că „noi avem gândirea
lui Cristos” (1 Cor 2,16). Dar, să ai
aceleași atitudini și aceeași gândire
ca Fiul lui Dumnezeu este ceva ce noi
nu putem atinge numai prin forțele
noastre; sau prin aplicarea unei
tehnici de ucenicie. Sigur, este
rezultatul luptei personale pentru a
face binele cum l-ar face Isus, dar
într-o experiență de comuniune, cea
care caracterizează iubirea de
prietenie; astfel, prin har, Îi
permitem lui Cristos să ne
transforme cu totul după voința Sa.

Cu cât efectul propriu al unei relații
de prietenie este progresiv, în acest
caz, identificarea noastră cu Cristos,
fructul rugăciunii, se înscrie în timp.



De aceea, sfântul Josemaría amintea
că Dumnezeu conduce sufletele pe
un plan înclinat, lucrându-le încetul
cu încetul inima și acordându-le
dorința și energia necesară pentru a
răspunde din ce în ce mai bine iubirii
Sale. „În acest asalt de iubire, noi nu
trebuie să ne întristăm de căderi,
chiar de căderi grave, dacă ne
apropiem de Dumnezeu, în
sacramentul penitenței, căiți și cu
dorința de a ne corecta. Creștinul nu
este un maniac ce colectează dosare
de servicii ireproșabile. Isus Cristos
Domnul nostru, atât de impresionat
de inocența și de fidelitatea lui Ioan,
este de asemenea înduioșat de căința
lui Petru, după căderea sa. Isus ne
înțelege slăbiciunile și ne atrage spre
El, ca pe un plan înclinat, cerându-ne
să știm să perseverăm în efortul
nostru pentru a urca un pic, zi de zi” 
[1]. Să știm că mizeriile noastre,
incluse și cele care ne umilesc cel
mai mult, nu sunt un obstacol
insurmontabil pentru a-l iubi pe



Dumnezeu și să avansăm pe drumul
identificării complete cu El, ne
umplu de speranță. În același timp,
această realitate ne umple de
stupoare: cum este posibil să fie
adevărat strigătul sfântului Paul
când asigură că „nimic nu va putea
să ne despartă de iubirea lui
Dumnezeu care este în Cristos Isus,
Domnul nostru” (Rom 8, 39)?

Răspunsul, pe care numai
rugăciunea ne permite să-l sesizăm
totalmente, se găsește în întâietatea
inițiativei divine: Dumnezeu ne
caută și ne atrage la El. Apostolul
Ioan o amintea cu emoție în cursul
ultimilor săi ani din viața sa: „În
aceasta constă iubirea: nu noi L-am
iubit pe Dumnezeu, ci El ne-a iubit și
L-a trimis pe Fiul Său ca jertfă de
ispășire pentru păcatele noastre” (1
In 4,10). De atunci, rugându-ne
înseamnă că suntem în foarte bune
mâini și că iubirea noastră, atât de
imperfectă fiind, nu este decât



răspunsul la iubirea lui Dumnezeu,
care ne precedă, ne însoțește și ne
urmează. Contemplarea acestei
iubiri este cel mai bun dintre stimuli,
pentru a urca pe planul înclinat al
identificării profunde cu Isus Cristos.

Pentru a crește mereu mai
mult în iubire

În viața creștină, trecerea timpului
merge în mod normal împreună cu
creșterea personală. De aceea
răspunsul bun la iubirea lui
Dumnezeu, pe care îl căutăm în
rugăciune, se manifestă, de obicei,
prin dorința de a fi mai bun, printr-
un elan ferm spre a îndepărta de noi
ceea ce ne-ar putea îndepărta de
Cristos. Noi am învățat să ne facem
frecvent examenul personal în
rugăciune, cerând lumina pentru a
găsi ceea ce nu corespunde condiției
noastre de copii al lui Dumnezeu; am
învățat și să luăm hotărâri concrete
pentru a avea aspirația, mereu cu



ajutorul harului, să plăcem
Domnului, eliminând aspectele vieții
noastre care ne-ar îndepărta de El
oricât de puțin ar fi. Știm bine că
acest examen și aceste hotărâri nu
sunt în mod simplu mijlocul de a
atinge singuri anumite obiective, ci
mai degrabă maniera umană de a
iubi; cel care dorește să facă plăcere
în totul unei ființe dragi se
străduiește să atingă cea mai bună
versiune posibilă din el însuși. Știind
că Dumnezeu ne iubește așa cum
suntem, și noi dorim să-L iubim după
cum El o merită. De aceea, într-o
sănătoasă tensiune, căutăm să
luptăm, fie și puțin, zilnic. Departe de
noi tentația, așa de facilă, să ne
justificăm slăbiciunile, uitând că,
prin moartea și învierea Sa, Cristos
ne-a câștigat destule haruri pentru a
ne învinge păcatele [2]. Atunci când
nu era decât un tânăr preot, mulți
episcopi îi cereau sfântului Josemaría
să predice reculegeri ori să
pregătească exerciții spirituale. Unii



l-au acuzat că predică „exerciții
despre viață și nu despre moarte” [3].
Ei erau obișnuiți să orienteze aceste
zile mai ales în sensul destinării
eterne a fiecăruia și își exprimau
surpriza să-l vadă pe sfântul
Josemaría vorbind așa de frecvent
despre modul în care fiecare trebuie
să-și trăiască vocația coerent. Ceea ce
pune bine în evidență o trăsătură
caracteristică a misiunii Opus Dei: a
învăță să materializezi viața
spirituală, evitând ca rugăciunea să
fie o dimensiune independentă și
izolată în viața creștinilor; sau, după
cuvintele sfântului Josemaría,
îndepărtând de ei „tentația, atât de
frecventă pe atunci, ca și acum, de a
duce un fel de viață dublă: viața
lăuntrică, viața de legătură cu
Dumnezeu, pe de o parte, și, pe de
alta, diferită și separată, viața de
familie, profesională și socială, plină
de mărunte realități pământești.” [4].



Chiar dacă, în momentele noastre de
rugăciune, nu experimentăm în mod
sensibil iubirea de Dumnezeu, cu
excepția unor ocazii, realitatea este
că El este mereu aici, prezent și
acționând. Dacă adăugăm acestei
iubiri lupta noastră în punctele pe
care ni le indică Domnul, atunci viața
noastră, adică gândurile noastre,
intențiile noastre și acțiunile noastre,
se va transforma progresiv. Vom
deveni pentru ceilalți Cristos care
trece, ipse Christus.

Să-L iubim în aproapele
nostru

Într-o zi, un scrib l-a întrebat pe Isus:
„Învățătorule, în Lege, care este cea
mai mare poruncă?” Isus i-a răspuns:
„Să-L iubești pe Domnul Dumnezeul
tău din toată inima ta, din tot sufletul
tău și din tot cugetul tău. Aceasta este
cea mai mare și cea dintâi poruncă.
Iar a doua este asemenea acesteia:
Să-l iubești pe aproapele tău ca pe



tine însuți. În aceste două porunci
este cuprinsă toată Legea și
Profeții” (Mt 22,36-40). Astfel, în
câteva cuvinte, Isus a explicat o dată
pentru totdeauna legătura dintre
iubirea lui Dumnezeu și iubirea
aproapelui. Este o învățătură asupra
căreia a vrut să insiste până în
ultimul moment, înainte de a urca
definitiv la cer. Chiar și când, deja
înviat, el l-a întâlnit pe Petru pe
malul mării din Galileea,
promisiunilor de iubire către cel care
a fost primul Papă, el îi răspunde
invariabil cu acest cuvânt: „Paște oile
mele” (cf. In 21,15-17).

Motivul ultim al legăturii dintre cele
două porunci, și prin urmare al
necesității de a învăța să-L iubești pe
Cristos în ceilalți, îl găsim în maniera
în care Isus prezintă cu o mare forță
judecata de pe urmă. Aici pune bine
în evidență legătura profundă pe
care a stabilit-o cu fiecare om: „Când
am fost flămând, Mi-ați dat să



mănânc, am fost însetat și Mi-ați dat
să beau” (Mt 25,35). Conciliul Vatican
II ne învață, într-adevăr: „Prin
încarnarea Sa, Fiul lui Dumnezeu s-a
unit El Însuși, într-un anume fel, cu
orice om” [5]. Nu este posibil să-L
iubești fără a-l iubi și pe aproapele,
fără a învăța să-l iubești în El.
Rugăciunea, dacă este autentică, ne
face să avem grijă de ceilalți; de cei
care sunt aproape, de cei care suferă
cel mai mult. Ea ne face să trăim în
bună înțelegere cu toți și să
rezervăm un loc în inima noastră
celor care nu împărtășesc aceleași
gânduri ca noi, căutând totdeauna
binele lor, adesea prin unele servicii.
În rugăciune noi căutăm forța de a
ierta și lumina pentru a iubi pe toată
lumea mereu mai bine și mai
concret, ieșind din egoismul și
comoditatea noastră, fără teama de a
ne complica cu sfințenie viața. Așa
ne-o amintește și Papa Francisc „cel
mai bun mod de a discerne dacă
apropierea noastră de rugăciune este



autentică va fi să privim în ce
măsură viața noastră este pe cale să
se transforme la lumina
mizericordiei” [6]. A dobândi o inimă
simțitoare, mizericordioasă, ca cea a
lui Isus, imagine perfectă a inimii
Tatălui, iată fructul definitiv al vieții
noastre de rugăciune, semnul sigur
al identificării noastre cu Cristos.

[1] Cf. Sf. Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 75.

[2] Cf. Sf. Ioan Paul al II-lea, Litt. enc. 
Veritatis splendor, nr. 102-103.

[3] Cf. A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul lui Opus Dei, vol. 2, pp.
675-680.

[4] Cf. Sf. Josemaría, Convorbirii, nr.
114.



[5] Conciliul Vatican al II-lea, Const.
dogm. Gaudium et spes, nr. 22.

[6] Papa Francisc, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, nr. 105.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-xi-voi-sunteti-o-
scr/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xi-voi-sunteti-o-scr/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xi-voi-sunteti-o-scr/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-xi-voi-sunteti-o-scr/

	Să-L cunoști și să te cunoști (XI): Voi sunteți o scrisoare trimisă de Cristos
	Să vrem aceleași lucruri ca Isus
	O identificare ce se face în timp
	Pentru a crește mereu mai mult în iubire
	Să-L iubim în aproapele nostru


