
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (VII): În
căutarea conexiunii

Cuvintele pe care Sfântul
Josemaría le folosea la
începutul și la sfârșitul
rugăciunii ne pot servi de ghid
și pentru rugăciunile noastre.

14.07.2021

În secolul trecut, s-a vorbit mult
despre existența unui presupus 
telefon roșu, care îi lega pe
conducătorii celor două mari puteri
mondiale, atunci când ei chiar erau



la mii de kilometri unii față de alții.
Ideea de a putea vorbi cu oameni
atât de îndepărtați era sursa unor
mari surprize. Telefoanele mobile pe
care le cunoaștem noi astăzi erau de
neimaginat. Referindu-se la acest
dispozitiv, în 1972, Sfântul Josemaría
a spus odată că avem „o linie directă
cu Dumnezeu, Domnul nostru, mult
mai directă (…). Este foarte bine, căci
este mereu disponibil și nu ne face să
așteptăm” [1].

Prin credință, știm că Domnul este la
celălalt capăt al firului. Dar de câte
ori ne-am confruntat cu dificultatea
de a-l asculta sau de a fi perseverenți
în momentele de rugăciune care erau
fixate! Unele persoane o exprimă,
spunând că ele „nu se conectează cu
Dumnezeu”. Este o experiență
dureroasă care poate duce la
abandonul rugăciunii. Poate că am
trăit-o și noi. Uneori, oricare ar fi
eforturile noastre, chiar după ani de
exerciții, senzația de a nu fi vorbit cu



Dumnezeu persistă: deși suntem
siguri că avem o legătură directă cu
EL, nu reușim să ieșim din
monologul interior, nu atingem acea
intimitate pe care o dorim atâta.

Text scris de Sfântul Josemaría, care
zice: + Rugăciune pregătitoare.
Domnul meu și Dumnezeul meu. Cred
cu tărie că ești aici; că mă vezi și că
mă auzi. Te ador cu profundă
reverență. Îți cer iertarea păcatelor
mele și har pentru ca acest timp de
rugăciune să aducă multe roade.
Maica mea Neprihănită, Sfinte Iosife,
Tatăl și Domnul meu, Înger al meu
păzitor, mijlociți pentru mine!

Papa Francisc ne încurajează să
„menținem conexiunea cu Isus, să
fim în legătură cu El (…). După cum
ești atent să nu pierzi conexiunea la
internet, fii atent să rămână activă



conexiunea ta cu Domnul, iar asta
înseamnă: nu întrerupe dialogul,
ascultă-L , povestește-I problemele
tale” [2]. Cum să rămâi treaz la
celălalt capăt al firului? Ce putem
face spre a reuși ca rugăciunea
noastră să fie un dialog în doi? Care
este drumul pentru ca, de-a lungul
anilor, intimitatea noastră cu
Domnul să nu înceteze să crească?

El îi privește de pe mal 

După înviere, discipolii se duc în
Galileea pentru că Domnul le spusese
femeilor sfinte: „Acolo mă vor
găsi” (Mt 28,10). Este în zori. Petru și
Ioan, însoțiți de alți cinci, vâslesc
spre țărm după o noapte
nefructuoasă. Isus îi privește de pe
mal (cf. In 20, 4). Similar cu ceea ce
se întâmplă în această scenă, când
începem să ne rugăm, ne punem în
prezența lui Isus, știind că el ne
așteaptă; El ne privește de pe mal
într-o atitudine de așteptare și de



ascultare. Imaginându-ne că privirea
Domnului este asupra noastră ne va
ajuta de-a lungul întregii rugăciuni.
Și noi vrem să-L privim: „Fă să te
văd: iată miezul rugăciunii” [3]. La
originea dialogului cu Dumnezeu,
este, într-adevăr, o încrucișare a
privirilor celor două persoane care
se iubesc: „Privește-L pe Dumnezeu
și lasă-te privit de Dumnezeu; asta
înseamnă a te ruga” [4].

Dar noi vrem să-I ascultăm și
cuvintele Sale, să percepem cât ne
iubește și să știm ce vrea El.
Discipolii nu au pescuit nimic, dar
Isus le vorbește, le spune ce să facă
pentru a nu se întoarce cu mâinile
goale; „Aruncați năvodul în partea
dreaptă a bărcii și veți găsi.” (In
21,6). Buna conversație depinde
adesea de armonia care se stabilește
de la primele cuvinte. De asemenea
sunt importante și primele minute
ale rugăciunii căci ele bat măsura
pentru ceea ce urmează. Acest efort



la începutul conversației ne va ajuta
să menținem viu dialogul care va
urma, cu mai multă ușurință.

Până atunci, cei care erau în barcă se
îndoiau. Când au văzut plasele pline
cu pește, când au realizat că să fii în
dialog cu Isus fusese mai eficient
decât atâtea ore de efort solitar,
atunci Ioan i-a spus lui Petru: „Este
Domnul!”(In 21, 7). Această
certitudine este deja un început de
rugăciune; Domnul este aici cu noi,
ca noi să fim în fața tabernacolului
sau oriunde în altă parte.

Cum Duhul Sfânt o permite

Trăgându-și barca îngreunată de
plasele pline, discipolii ajung la mal.
Aici găsesc un mic dejun neașteptat
din pâine și pește fript. Așezați în
jurul focului, ei mănâncă în liniște.
„Niciunul dintre discipoli nu
îndrăznea să-L întrebe „Cine ești tu?
Ei știau că este Domnul” (In 21,12).



Greutatea conversației cade asupra
lui Isus. Foarte clar, cheia rugăciunii
este să-L lăsăm pe Dumnezeu să facă
mai mult decât efortul propriei
noastre inimi. Când a fost întrebat
Sfântul Ioan Paul al II-lea cu ce
seamănă rugăciunea sa, el a răspuns:
„Ar trebui să-l întrebăm pe Duhului
Sfânt! Papa se roagă cum îi permite
Duhul Sfânt să se roage” [5].
Elementul cel mai important este
„Tu-ul”, căci Dumnezeu are
inițiativa.

După ce ne-am pus în prezența lui
Dumnezeu, este necesar să oprim
zgomotele și să urmăm o liniște
interioară, ceea ce necesită un
oarecare efort. Astfel va fi mai ușor
să auzim vocea lui Isus întrebându-
ne: „Copii, aveți ceva de
mâncare?” (In 21,5); apoi indicându-
ne: „Aduceți din peștii pe care i-ați
prins acum” (In 21,10); sau să ne
ceară cu blândețe: „Urmați-
mă” (21,19). Pentru acest motiv,



Catehismul Bisericii Catolice arată că
o luptă pentru deconectare este
necesară pentru conectare și, astfel
să vorbim cu Dumnezeu în
solitudinea inimii noastre [6]. Sfinții
au repetat de mai multe ori acest
sfat: „Pleacă un moment din
preocupările tale, ascunde-te un pic
de gândurile tale tumultoase. Aruncă
acum grijile tale apăsătoare și
amână-ți pentru mai târziu
tensiunile laborioase. (…). Intră în
celula sufletului tău, exclude totul, cu
excepția lui Dumnezeu și acest lucru
te ajută să-L cauți. Spune acum totul,
inima mea, spune-I acum lui
Dumnezeu: Eu caut fața ta, fața Ta o
caut, Doamne, eu o caut” (cf. Ps 27, 8)
[7].

Nu va fi mereu simplu, căci sarcinile
noastre și preocupările noastre ne
captează puternic memoria și
imaginația și ne pot umple
interioritatea noastră. Cu siguranță,
nu există soluții miracol, deoarece



distragerile sunt, în general,
inevitabile și este dificil să menții
atenția fără urcușuri și coborâșuri.
Sfântul Josemaría sfătuia să facem
un subiect de conversație cu Isus,
profitând de aceasta „pentru a ne
ruga pe subiectul acestei distrageri,
pentru aceste persoane și lăsându-L
pe Domnul să acționeze, căci el ia
ceea ce vrea din fiecare floare” [8].
Să găsim momentul potrivit și locul
favorabil pentru a ne ruga; deși ne
putem ruga oriunde, nu toate
circumstanțele facilitează dialogul
sau nu exprimă în același mod
dorința sinceră de rugăciune.

Rugăciunea introductivă:
conexiunea

Pentru a ușura conexiunea, Sfântul
Josemaría recomanda rugăciunea
introductivă, pe care el avea
obișnuința să o folosească [9]. Prin
aceste cuvinte, el ne învață să
începem cu un act de credință și cu o



umilă dispoziție: „Cred că Tu ești
aici”, „Te ador cu evlavie.” În mod
simplu, este un mod de a-i spune lui
Isus: „Am venit ca să fiu cu Tine,
vreau să-Ți vorbesc și vreau să-mi
vorbești și Tu. Îți consacru aceste
momente în speranța că această
întâlnire mă va ajuta să mă unesc
mai strâns voinței Tale”. Spunând
„cred cu tărie”, exprimăm o realitate,
dar și o dorință. Noi Îi cerem
Domnului să ne sporească credința,
căci noi știm că „cea care dă aripi
credinței este rugăciunea” [10]. Iar
acest act de credință ne duce imediat
la adorație cu care, de-o parte, noi
recunoaștem măreția Sa și, în același
timp, ne exprimăm dorința de a ne
abandona în mâinile Sale. Apoi ne
recunoaștem slăbiciunile noastre,
cerând iertare și har, căci „umilința
este baza rugăciunii” [11]. Ne
recunoaștem mici în fața măreției
Sale, fără resurse proprii.
Rugăciunea este un dar gratuit, pe
care omul trebuie să-l cerșească



precum un cerșetor. Iată ce l-a
determinat pe Sfântul Josemaría să
concluzioneze că „rugăciunea este
umilința omului care își recunoaște
profunda sa mizerie” [12].

A crede, a adora, a cere iertare și a
cere ajutorul – patru mișcări ale
inimii care ne deschid la o bună
conexiune. Repetiția senină a acestei
rugăciuni introductive, gustând-o
cuvânt cu cuvânt, ne poate ajuta.
Poate fi util să o repetăm de mai
multe ori până când atenția noastră
să fie concentrată asupra Domnului.
Aceasta poate servi să ne concepem o
rugăciune introductivă mai
personală și să o folosim când avem
sufletul mai gol, ori când suntem mai
puțin atenți. În general, dacă suntem
distrați sau cu un spirit vid,
repetarea unei rugăciuni vocale (Tată
Nostru sau a celei care ne place cel
mai mult în acel moment) este
indicată pentru a ne fixa atenția și a
ne liniști sufletul: una, două, de trei



ori subliniind cadența, punând bine
cuvintele sau schimbându-le pe
unele.

Un jar aprins: dialogul

Această conexiune inițială precedă
sâmburele rugăciunii, acest „dialog
cu Dumnezeu, față în față, la care
participă totalmente sufletul:
inteligența și imaginația, memoria și
voința” [13]. Dacă revenim la zorii
dimineții când discipolii rămân
surprinși de pescuitul miraculos, Isus
aprinde un foc pentru a încălzi ceea
ce a pregătit. Ne putem imagina cum
făcea El, evitând dificultățile posibile
pentru ca focul să se poată aprinde.
În același mod, dacă noi considerăm
rugăciunea ca un mic jar aprins pe
care vrem să-l vedem crescând,
trebuie mai întâi să găsim un
combustibil corespunzător.

Combustibilul care alimentează jarul
este în general ansamblul de sarcini



pe care trebuie să le îndeplinim și
circumstanțele noastre personale;
subiectul dialogului este viața
noastră. Bucuriile noastre, supărările
și preocupările noastre sunt cel mai
bun rezumat din ceea ce purtăm în
inimile noastre. Folosind cuvinte
simple, conversația noastră se poate
referi la evenimentele cotidiene,
după cum ne putem imagina ce s-a
petrecut la micul dejun de Paști.
Chiar în ocazii destul de frecvente, ea
va începe cu: „Doamne, nu știu!” [14].
În ea însăși, rugăciunea creștină nu
se limitează la a deschide intimitatea
cu Dumnezeu, căci într-o manieră
specială noi alimentăm jarul chiar cu
viața lui Cristos. Noi Îi vorbim lui
Dumnezeu despre El, despre trecerea
Lui pe pământ, despre dorința Lui de
mântuire. Paralel cu toate acestea,
întrucât ne simțim responsabili de
frații noștri, „creștinul nu lasă lumea
afară, la ușa camerei sale, ci poartă
în inima sa persoanele și situațiile,
problemele, atâtea lucruri” [15].



Pornind de aici, fiecare va căuta
moduri de rugăciune care îi convin
cel mai bine. Nu există reguli fixe.
Fără nicio îndoială, a urma o metodă
anume ne permite să știm ce să
facem, până ce simțim că Dumnezeu
ia inițiativa. Astfel, de exemplu,
unele persoane găsesc util să aibă un
plan de rugăciune flexibil de-a lungul
întregii săptămâni. Uneori, să scriem
ceea ce zicem oferă numeroase
avantaje pentru a nu fi distrați.
Rugăciunea se va face într-un mod în
perioadele de muncă intensă și în
altul în perioadele mai liniștite; ea va
putea să meargă și în pas cu epoca
liturgică în care se află Biserica. Ni se
deschid numeroase căi: să ne
cufundăm în contemplarea
Evangheliei în căutarea Preasfintei
Umanități a Domnului, sau să
medităm un subiect însoțit de o carte
bună, fiind conștienți că lectura
facilitează examenul; vor fi zile cu
mai multe cereri, de laude sau de
adorație; să ne rugăm în liniște o



orație jaculatorie este o bună pistă
pentru momentele de tulburare
interioară; altă dată vom rămâne în
liniște, știind că suntem priviți cu
iubire de Cristos sau de Maria. Până
la urmă, oricare ar fi drumul pe care
ne va conduce Sfântul Duh, totul ne
va face „să-l cunoaștem și să ne
cunoaștem” [16].

În afară de a dispune de un bun
combustibil, trebuie să ținem cont de
obstacolele posibile pentru a menține
vie flacăra: vântul imaginației
încearcă să stingă mica flacără
inițială și această pătură de frunze
moarte ale micilor noastre mizerii,
pe care noi încercăm să le ardem.

Imaginația are, desigur, un rol
important în dialog și va trebui să
contăm pe ea, mai ales atunci când
contemplăm viața Domnului. Dar, în
același timp, este și nebuna casei, cea
care însoțește, de obicei, cântul vocii
noastre în lumea noastră imaginară.



Să lăsăm frâu imaginației noastre și
s-o lăsăm fără control este sursă de
dispersie. De unde, necesitatea de a
respinge palele de vânt ce vor să
stingă focul și, în același timp, să-i
încurajăm pe cei ce vor să-l
revigoreze. Există un detaliu
important în întâlnirea Celui Înviat
din morți cu discipolii săi pe malul
lacului Tiberiada. Unul singur dintre
ei era pe Calvar, sfântul Ioan și el
este cu siguranță cel care Îl
descoperă pe Domnul. Contactul cu
crucea i-a purificat privirea, care a
devenit mai fină și mai precisă.
Durerea a netezit calea rugăciunii;
mortificarea interioară a determinat
imaginația să agite focul,
împiedicându-l să devină un vânt
necontrolat care o sufocă.

În sfârșit, trebuie ținut cont de 
umiditatea frunzelor moarte. În
interiorul nostru, există o pătură
subterană de amintiri urâte, de mici
ranchiune, de susceptibilități, de



invidie, de comparații, de
senzualitate și de dorințe de succes,
care ne centrează pe noi înșine.
Rugăciunea ne duce, cu siguranță, în
direcția opusă: să uităm eul nostru,
pentru a ne concentra pe El. Avem
nevoie ca fondul nostru emoțional să
fie aerat prin rugăciunea noastră,
punând această umiditate în lumină,
punând-o sub soare, care este
Dumnezeu, spunând: „Privește aici și
acolo, tot ce este atât de rău; eu le las
în fața Ta, Doamne; Purifică-l”. Apoi,
Îl rugăm să ne ajute să iertăm, să
uităm, să ne bucurăm de binele
celorlalți; pentru a vedea latura
pozitivă a lucrurilor, să îndepărtăm
tentațiile, ori să fim recunoscători
pentru umilințe. Așa, această
umiditate, care ar putea împiedica
conversația noastră cu Dumnezeu,
dispare.



O dorință necontenită

Conexiune, dialog și echilibru.
Ultimul moment al rugăciunii este un
timp pentru a reține, a ști ceea ce
ducem cu noi. Acest fapt îl determina
pe Sfântul Josemaría să reflecteze
asupra „hotărârilor bune, actelor de
iubire și inspirații” [17]. După
dialogul cu Dumnezeu se naște,
simplu, o dorință de ameliorare
pentru a-i împlini voința. Această
dorință, spunea Sfântul Augustin,
este deja o rugăciune bună: atâta
timp cât continuați să doriți, veți
continua să vă rugați [18]. Aceste
intenții se pot traduce uneori prin
hotărâri, adesea, concrete și practice.
În toate cazurile rugăciunea servește
ca impuls pentru a trăi în prezența
lui Dumnezeu în timpul
următoarelor ore. Sentimente pot să
fi fost prezente cu mai multă sau mai
puțină vioiciune; ele nu sunt
totdeauna la fel de importante deși,
dacă nu există niciodată un act de



iubire, ar trebui să ne întrebăm unde
ne este, de obicei, inima. Desigur,
acestea nu sunt în mod necesar
emoții sensibile, căci actele de iubire
pot fi și produsul dorințelor liniștite
ale voinței, ca atunci când cineva 
vrea să vrea .

Inspirațiile sunt lumini de la
Dumnezeu, care trebuie notate
deoarece ele ne vor ajuta mult în
rugăciunile viitoare. De-a lungul
timpului pot fi un bun combustibil
care trezesc sufletul în momente mai
aride, când suntem puțin lucizi ori
apatici. Deși, atunci când întrevedem
aceste inspirații, ni se pare că nu le
vom uita niciodată; în realitate,
timpul ne șterge memoria. De aceea
este util să le scrii la cald, se scriu cu
o vivacitate deosebită: „Aceste
cuvinte care te-au frapat în
rugăciunea ta, gravează-le în
memoria ta și recită-le rar, deseori în
timpul zilei” [19].



Și să nu uităm ajutorul pe care aliații
noștri din cer ni-l oferă. Simțindu-ne
slabi, ne întoarcem spre cei care sunt
apropiați de Dumnezeu. Putem să o
facem la un moment dat la început,
dar și atunci când simțim că este
greu să menținem flacăra vie. Mama
Noastră, soțul ei Iosif și Îngerul
nostru păzitor care „îți va sufla
inspirații sfinte” [20] vor fi și ei
prezenți.

[1] Sf. Josemaría, note dintr-o
întâlnire de familie, 8-XI-1972.

[2] Papa Francisc, Ex. ap. Christus
vivit, nr. 158.

[3] Papa Benedict al XVI-lea,
Audiență, 4-V-2011.

[4] Papa Francisc, Audiență, 13-
II-2019.



[5] Sf. Ioan-Paul al II-ea, Cruzando el
umbral de la esperanza (Să trecem
pragul speranței), Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 41.

[6] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2725.

[7] Sf. Anselm, Proslogion, cap. 1.

[8] Sf. Josemaría, note dintr-o
întâlnire de familie, 21-II-1971.

[9] Rugăciunea este: „Domnul meu și
Dumnezeul meu, cred cu tărie că ești
aici, că mă vezi și că mp auzi. Te ador
cu profundă reverență. Îți cer
iertarea păcatelor mele și har pentru
ca acest timp de rugăciune să aducă
multe roade. Maica mea Neprihănită,
Sfinte Iosife tatăl și domnul meu,
Îngere al meu Păzitor, mijlociți
pentru mine”.

[10] Sf. Ioan Scărarul, Scara Raiului,
a-28-a treaptă.



[11] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2559.

[12] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 259.

[13] Sf. Josemaría, Este Cristos care
trece, nr. 119.

[14] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 244.

[15] Papa Francisc, Audiență, 13-
II-2019.

[16] Sf. Josemaría, Drum, nr. 91.

[17] Rugăciunea finala care sfătuia
Sf. Josemaría este: „Îți aduc
mulțumire Dumnezeul meu pentru
bunele hotărâri, iubirile și
inspirațiile, pe care mi le-ai dezvăluit
în această meditație. Îți cer ajutor
pentru a le pune în practică. Maica
mea Neprihănită, Sfinte Iosife tatăl și
domnul meu, Îngere al meu Păzitor,
mijlociți pentru mine”.



[18] Cf Sf. Augustin, Enarrat. In Ps.
37,14.

[19] Sf. Josemaría, Drum, nr. 103.

[20] Sf. Josemaría, Drum, nr. 567.

José Manuel Antuña

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-vii-in-cautarea-
cone/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vii-in-cautarea-cone/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vii-in-cautarea-cone/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vii-in-cautarea-cone/

	Să-L cunoști și să te cunoști (VII): În căutarea conexiunii
	El îi privește de pe mal
	Cum Duhul Sfânt o permite
	Rugăciunea introductivă: conexiunea
	Un jar aprins: dialogul
	O dorință necontenită


