
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (VI):
Dumnezeu ne
vorbește prin
cuvinte și prin
lucrări

Dumnezeu vorbește încet, dar
neîncetat; în Sfânta Scriptură,
în Evanghelii, în special, dar și
în lumea noastră interioară.

29.06.2021

Dumnezeu ne vorbește. Fără
încetare. El ne vorbește prin cuvinte



dar și prin lucrări. Limbajul său,
mult mai bogat decât al nostru, este
capabil să declanșeze resorturi
secrete ale lumii noastre interioare,
de exemplu servindu-se de persoane
și evenimente în care suntem
implicați. Dumnezeu ne vorbește în
Scriptură, în liturgie, prin
intermediul Magisteriului Bisericii…
Cum ne privește mereu cu iubire, în
fiecare eveniment El caută să
dialogheze cu noi, chemându-ne
mereu la sfințenie. Iată de ce, pentru
a fi în stare să ascultăm misteriosul
limbaj divin, încercăm întotdeauna
să ne începem rugăciunea cu un act
de credință.

Din interior…

Dumnezeu vorbește prin acțiunea sa
asupra aptitudinilor noastre, pe care
o poate acționa din interior:
inteligența noastră, prin inspirații;
sentimentele noastre, prin actele de
iubire; voința noastră, prin soluții. De



aceea, după cum ne-a învățat Sfântul
Josemaría, putem spune în concluzia
rugăciunii noastre: „Îți aduc
mulțumire, Dumnezeul meu, pentru
bunele hotărâri, iubirile și
inspirațiile pe care mi le-ai dezvăluit
în această meditație”.

Luând în considerație această
realitate, ar putea apărea o îndoială:
„Cum să știu dacă el îmi
vorbește?” „Cum să știu că aceste
hotărâri, aceste acte de iubire și
aceste inspirații nu sunt o simplă
găselniță personală, fructul
dorințelor mele sau al sentimentelor
mele?” Răspunsul nu este simplu.
Căci a te ruga este un act care se
învață cu timpul și cu ajutorul
direcției spirituale. În schimb, putem
spune că tot ceea ce ne face să-l
iubim mai mult pe Dumnezeu și pe
ceilalți, să-i îndeplinim voința, vine
de la El, inclusiv când aceasta
implică sacrificiul și generozitatea.
Numeroase sunt persoanele,



obișnuite să se roage, care ar pute
spune: În rugăciunea mea, am
reflectat la aceleași lucruri ca în
timpul întregii zile, fără excepție:
pentru a concluziona îmi zic mereu
în inima mea, „nu voia mea să se
facă ci a ta”, ceea ce nu se întâmplă
în nici un alt moment.

Deseori Dumnezeu ne vorbește
direct inimii noastre, căreia îi
cunoaște mai bine ca oricine
limbajul. El o face suscitând în noi
dorințe profunde. De aceea,
ascultarea lui Dumnezeu constă în a
ne cercetăm deseori inima și în a-i
expune aspirațiile noastre, animate
de dorința de a discerne ceea ce
poate să ne conducă la împlinirea
voinței sale și la ceea ce ne separă.
Care sunt realmente dorințele mele?
De ce? De unde vin aceste impulsuri?
Unde mă duc ele? Nu aș fi pe cale să
mă forțez convingându-mă că toate
aceste nu există și să le ignor? Pentru
a aborda aceste chestiuni, întru totul



normale la cineva care este hotărât
să ducă o viață de rugăciune, papa
Francisc oferă un sfat: „Pentru a nu
ne înșela, trebuie […] să ne întrebăm:
„Mă cunosc pe mine însumi dincolo
de aparențe și de simțurile mele? știu
eu ce îmi produce fericirea sau
tristețea inimii mele?” [1].

În afară de a se adresa inimii și
inteligenței noastre, Dumnezeu se
adresează și simțurilor noastre
interne ; el vorbește imaginației
noastre, invocând anumite scene sau
imagini; el vorbește și memoriei
noastre, aducându-ne în minte
anumite cuvinte care pot constitui
răspunsul la rugăciunea noastră sau
o indicație despre voința sa. Este
ceea ce i s-a întâmplat sfântului
Josemaria în 8 septembrie 1931. El se
ruga în biserica Fundației bolnavilor,
după el, fără mare dispoziție, cu
imaginația excesivă, „când mi-am dat
seama fără știrea mea, spuneam
cuvinte în latină, la care nu mă



oprisem niciodată și pe care nu
avusesem nici un motiv să le păstrez
în memorie. Chiar acum, pentru a-mi
aminti, aș avea nevoie să iau foaia pe
care o am mereu în buzunar, pentru
a nota ceea ce vrea Dumnezeu (din
instinct și din obicei, acolo în
prezbiteriu, am notat fraza pe foaia
despre care vorbesc și fără să acord
importanță): iată cuvintele din
Scriptură pe care le-am găsit pe
buzele mele: „Et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum”. Mi-am
folosit inteligența în sensul acestei
fraze, zicând-o din nou, lent. Apoi,
ieri după-amiază, și chiar și astăzi,
când am recitit aceste cuvinte (căci
eu repet că nu le rețin, de la o dată la
altă, ca și cum Dumnezeu îmi
confirma că ele vin de la El) am
simțit că Isus Cristos îmi dădea de
înțeles, pentru consolarea noastră, că
Opera lui Dumnezeu va fi cu el
pretutindeni, afirmând împărăția lui
Isus Cristos pentru totdeauna” [2].



Pentru a ne vorbi, Dumnezeu poate
folosi și notele pe care noi le luăm în
cursul unei reculegeri sau într-o
întâlnire de formare, mai ales când le
recitim în timpul rugăciunii noastre,
încercând să-i reținem sensul. Aici,
vom putea descoperi, poate, un fir
conducător sau repetiții care ne vor
da un indiciu asupra a ceea ce
Domnul vrea să ne spună.

Un murmur neîncetat

Este adevărat că Domnul vorbește
clar, uneori, și într-o manieră
supranaturală, dar nu este ceva
obișnuit. De obicei Dumnezeu
vorbește încet și deci, uneori, noi nu
remarcăm micile cadouri –
soluționări, iubire, inspirații – pe
care ni le oferă în timpul unui
moment de rugăciune foarte simplă.

Ni s-ar putea întâmpla ceea ce i s-a
întâmplat generalului sirian
Naaman, care, atunci când profetul



Elizeu îl încuraja să se scalde de
șapte ori în fluviu pentru a se
vindeca de lepră, s-a plâns spunând:
„Iată, mi-am zis că va ieşi, se va
apropia şi va chema numele Domnului
Dumnezeului său, îşi va întinde mâna,
va atinge locul [bolnav] şi va curăţa
lepra” (2 Rg 5,11). Naaman a apelat la
Dumnezeul lui Israel, dar se aștepta
la ceva spectaculos, chiar zgomotos.
Din fericire, servitorii săi l-au făcut
să reflecteze: „dacă profetul ţi-ar fi
spus un lucru mare, nu l-ai fi făcut?
Cu atât mai mult dacă ţi-a zis: «Spală-
te şi te vei curăţi!»” (2 Rg 5,13).
Generalul s-a răzgândit pentru a
urmat sfatul, în aparență prea
obișnuit. El a putut, astfel, intra în
contact cu puterea salvatoare a lui
Dumnezeu. În rugăciune, este
necesar să fim atenți la luminițele
care luminează ceea ce noi
cunoaștem deja: mișcările Duhului
Sfânt, pentru a face lucruri obișnuite,
actele de iubire de o intensitate
medie, soluționări ușoare, fără să le



disprețuim găsindu-le prozaice, dat
fiind că totul poate veni de la
Dumnezeu.

Cardinalul Ratzinger a răspuns ca
urmare a unei întrebări la o
chestiune despre rugăciune: „În
general, Dumnezeu nu vorbește prea
tare, dar el ne vorbește încă și încă.
Să-l auzim depinde, bineînțeles, de
cât receptorul, să zicem, și emițătorul
sunt sincronizați. În epoca noastră,
cu modul nostru de viață și de
gândire actuală, sunt prea multe
interferențe între cele două, iar
sincronizarea este foarte grea… Este
evident că Dumnezeu nu vorbește
prea tare; dar de-a lungul vieții
noastre El ne vorbește prin semne
sau prin întâlniri cu alte persoane.
Este suficient să fim un pic atenți și
să nu lăsăm lucrurile exterioare să
ne absoarbă complet” [3]. Această
capacitate de atenție se raportează
direct la reculegerea noastră
interioară, uneori și exterioară, ceea



ce cere un antrenament. Pentru a
rămâne în ascultarea lui Dumnezeu,
este necesară o pauză în agitația
cotidiană și să avem forța de a
rămâne în solitudine cu El. Și noi
avem nevoie de liniște.

Este sigur că Dumnezeu ne vorbește
în o mie și una maniere. Se poate ca
noi să fim la acest punct obișnuiți cu
darurile sale de care noi nici nu ne
dăm seama și pe care noi nu-l
recunoaștem, ca și compatrioții lui
Isus: „Nu este oare acesta fiul
lemnarului? Nu se numeşte mama lui
Maria, iar fraţii lui: Iacob, Iosif, Simon
şi Iuda? Şi surorile lui, oare, nu sunt
toate la noi? De unde, deci, are el toate
acestea?” (Mt 13, 55-56). Noi trebuie
să cerem Duhului Sfânt să ne
deschidem ochii, să ne deschidem
urechile, să ne purificăm inima și să
ne luminăm conștiința pentru a fi
capabili să recunoaștem murmurul
său neîncetat, rumoarea
nemuritoare care există în noi.



Dumnezeu deja ne-a vorbit

Ca răspuns la o întrebare a
discipolilor lui Ioan Botezătorul, Isus
enumeră câteva semne: „orbii văd,
şchiopii umblă, leproşii sunt curăţaţi
şi surzii aud, morţii învie, iar
săracilor li se aduce Vestea cea
Bună!” (Mt 11,5). El anunță aici
împlinirea vechilor profeții ale
Sfintelor Scrieri despre Mesia. Într-
adevăr, Dumnezeu ne-a vorbit deja și
El ne vorbește fiecăruia într-un mod
eminent în Sfânta Scriptură: „În
Sfintele Cărți, într-adevăr, Tatăl care
este în ceruri vine cu tandrețe în fața
fiilor săi și intră în dialog cu ei” [4].
De aceea „ei își amintesc de
asemenea că rugăciunea trebuie să
meargă în paralel cu lectura Sfintei
Scripturi, ca să se stabilească un
dialog între Dumnezeu și om, căci
„noi îi vorbim când ne rugăm, dar îl
ascultăm când citim profețiile divine
(Sf. Ambroziu, off. 1, 88)” [5].
Cuvintele Bibliei nu numai că sunt



inspirate de Dumnezeu, dar ele ne și
fac să ne gândim la Dumnezeu.

Noi îl ascultăm în mod deosebit pe
Dumnezeu în Evanghelii, care aduc
cuvintele și actele Domnului nostru
Isus Cristos. Autorul Scrisorii către
Evrei subliniază faptul: „După ce în
trecut a vorbit în multe rânduri şi în
multe moduri părinţilor noştri prin
profeţi, Dumnezeu, în aceste zile din
urmă, ne-a vorbit nouă prin Fiul” (Ev
1, 1-2). Sfântul Augustin afirma că
Evanghelia este „gura lui Cristos: el
stă în Cer dar nu încetează să
vorbească pe pământ” [6]. De aceea
rugăciunea noastră trăiește din
meditarea Evangheliei; citind,
meditând, recitind, înregistrând în
memoria noastră, considerând unul
după altul cuvintele sale, Dumnezeu
vorbește inimii noastre.

Sfântul Josemaría, recomanda
neîncetat, urmând tradiția Bisericii,
să-l ascultăm pe Dumnezeu prin



meditarea Evangheliilor: „În
rugăciunea ta, te sfătuiesc să intervii
în scenele Evangheliei, ca un
personaj în plus. Reprezintă-ți mai
întâi scena sau misterul, care îți va
servi să te reculegi sau să meditezi.
Apoi pune-ți la contribuție
inteligența pentru a contempla o
trăsătură a vieții Domnului: inima sa
iubitoare, umilința sa, puritatea sa,
împlinirea Voinței Tatălui. Apoi
prezintă-i ce ți se întâmplă de obicei
în acest domeniu, ce se întâmplă cu
tine, în acest moment. Rămâi atent.
Va dori poate să-ți indice ceva: arunci
vin tulburările interioare,
descoperirile, reproșurile” [7].
Efortul nostru se exprimă prin
acțiuni concrete: imaginează-ți
scena, intervino în pasaj, gândește-te
la o caracteristică a
comportamentului Învățătorului,
vorbește-i despre ceea ce ți se
întâmplă… Eventualul răspuns al lui
Dumnezeu va urma și ne va indica
cutare sau cutare lucru, ne va suscita



tulburări interioare în suflet, ne va
face să sesizăm ceva. Astfel se
construiește dialogul nostru cu El.

În altă zi, sfântul Josemaría ne
încuraja să-l contemplăm și să-l
imităm pe Isus Cristos: „Să devii tu
însuți un personaj al acestei
întâmplări divine și reacționează.
Contemplă miracolele lui Cristos,
ascultă creșterea și descreșterea
mulțimii din jurul lui, schimbă
cuvinte amicale cu primii
Doisprezece. Privește-l pe Domnul
direct în ochi ți îndrăgostește-te de El
pentru a fi la rândul tău un alt
Cristos” [8]. Să contemplăm, să
ascultăm, să schimbăm cuvinte
amicale, să privim… atâtea acțiuni
solicitând trezirea și punerea în
mișcare a facultăților și a simțurilor
noastre, a imaginației și a inteligenței
noastre. Pentru că fiecare dintre noi
este prezent în fiecare pagină a
Evangheliei. Fiecare scenă, fiecare
acțiune a lui Isus, dă un sens vieții



mele și o luminează. Cuvintele sale
mi se adresează și îmi susțin
existența.

[1] Papa Francisc, Exhort. apost. 
Chirstus vivit, 25 martie 2019, nr.
285.

[2] Sf. Josemaría, Însemnari intime,
nr. 273, în A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I.

[3] Joseph Ratzinger, Sarea
Pământului. Creștinismul și Biserica
Catolică la cumpăna dintre milenii. O
convorbire cu Peter Seewald.
Sapientia, Iași, 2006.

[4] Conciliul Vatican al II-lea, Const.
dogm. Dei Verbum, nr. 21. Cf. 
Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2700.



[5] Conciliul Vatican al II-lea, Const.
dog. Dei Verbum, nr. 25. Cf. 
Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2653.

[6] Sf. Augustin, Predica 85, 1.

[7] Prietenii lui Dumnezeu, nr. 253.

[8] Sf. Josemaría, note dintr-o
meditație din Când ne vorbea pe
drum, p. 32.

José Brage

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-vi-dumnezeu-
ne-vorbe/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vi-dumnezeu-ne-vorbe/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vi-dumnezeu-ne-vorbe/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-vi-dumnezeu-ne-vorbe/

	Să-L cunoști și să te cunoști (VI): Dumnezeu ne vorbește prin cuvinte și prin lucrări
	Din interior…
	Un murmur neîncetat
	Dumnezeu deja ne-a vorbit


