
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (V): Cum ne
vorbește Dumnezeu

Limbajul rugăciunii este
misterios: nu reușim să-l
controlăm dar, încetul cu
încetul constatăm că inima
noastră se schimbă.

21.06.2021

Districtul Perea, la est de Iordania, în
actuala Iordanie. Pe vârful unei
coline, la o mie o sută de metri
deasupra Mării Moarte, se ridică
impozantă fortăreața din



Macheronte. Aici l-a închis Irod
Antipa pe Ioan Botezătorul (cf. Mc
6,17) [1]. Temnița, rece și umedă a
fost săpată în stâncă. Totul este în
întuneric. Domnește liniștea. Un
gând nu-i dă pace lui Ioan: timpul
trece și Isus nu se manifestă cu
claritatea așteptată. El a avut noutăți
despre faptele Sale (cf. Mt 11,2) dar
părea că El nu se prezintă ca Mesia.
Dacă cineva Îi pune direct
întrebarea, El tace. Ar fi posibil ca
Ioan să se fi înșelat? Însă el l-a văzut
clar! El a văzut Duhul coborând din
cer ca un porumbel și rămânând
asupra Lui (In 1,32-43). Deși
neliniștit, el îi trimite pe unii din
discipolii săi să-L întrebe pe
Învățător: „Tu ești Cel care trebuie să
vină, sau trebuie să așteptăm pe
altul?” (Mt 11,3).

Răspunsul lui Isus este neașteptat. În
loc să răspundă direct, El atrage
atenția asupra operelor Sale: „Orbii
își recapătă vederea, șchiopii merg,



leproșii sunt purificați, iar surzii aud,
morții învie și cei săraci primesc
Vestea cea Bună”. Un răspuns destul
de vag dar suficient de clar pentru
cei care sunt la curent cu semnele
anunțate de profețiile Sfintei
Scripturi ca o caracteristică a lui
Mesia și a Împărăției sale: „Morții tăi
vor învia, cadavrele lor se vor
scula” (Is 29,19); „atunci se vor
deschide ochii orbilor și se vor
deschide urechile surzilor” (Is 35,5).
Pentru a-l încuraja pe Ioan, Domnul
concluzionă: „Fericit este cel care nu
se scandalizează de Mine (Mt 11,6).

Putem întâlni în această scenă
situația cuiva care, la fel ca Ioan, s-ar
gândi că nu-L aude pe Dumnezeu în
rugăciunea sa. Isus îl invită atunci
să-și schimbe punctul de vedere,
lăsând să cadă căutarea
certitudinilor umane pentru a intra
în jocul misterios în care Domnul
vorbește prin operele Sale și prin
Sfânta Scriptură. În ultimele Sale



cuvinte, „Fericit este cel care nu se
scandalizează de Mine”, descoperim
chemarea să perseverăm cu credință
în rugăciune, chiar dacă Dumnezeu
nu ne răspunde cum am dori noi.

Gesturi care pot rupe tăcerea

Deseori, cel care începe să se roage se
confruntă cu tăcerea aparentă a lui
Dumnezeu. „Eu strig către Tine și Tu
nu-mi răspunzi; eu stau în picioare și
Tu mă privești cu indiferență” (Iov
30,20). Este ușor atunci să fii derutat:
„Am auzit mereu spunându-se că
rugăciunea este un dialog, dar
Dumnezeu nu-mi zice nimic. De ce?
Ba da, după cum se spune,
Dumnezeu le vorbește celorlalți… de
ce nu mie? Ce rău am făcut?” Iată
îndoielile cuiva care se roagă, ce pot
deveni o tentație contra speranței:
„Dacă Dumnezeu nu-mi răspunde, la
ce bun să mă mai rog?” Chiar
devenind o tentație contra credinței,
dacă tăcerea este interpretată ca o



absență: „Dacă El nu-mi vorbește,
înseamnă că nu este aici”.

Ce să zici în fața acestor gânduri? În
primul rând că negarea existenței lui
Dumnezeu din cauza tăcerii Sale
aparente nu este logică. Dumnezeu
poate decide să tacă, oricare ar fi
motivele, ceea ce nu ar adăuga nimic
la existența sau non-existența Sa, nici
iubirii Sale pentru noi. Credința în
Dumnezeu și în bunătatea Sa este
mai presus de toate. Orice ar fi, ar
putea fi prilejul de a-L implora cu
psalmistul, plini de credință și de
încredere: „Dumnezeule, să nu taci,
să nu rămâi mut și nemișcat” (Ps
82,2).

Noi nu ne putem îndoi nici de
capacitatea noastră de a-L auzi pe
Dumnezeu. Omul posedă în el 
competențe care, ajutate de har, îi
permit să înțeleagă limbajul lui
Dumnezeu, în ciuda întunericului
cauzat de păcatul original și de



păcatele noastre personale. Primul
capitol al Catehismului Bisericii
Catolice începe exact cu această
afirmație: „Omul este apt pentru
Dumnezeu”. Iată cum o explica Sf.
Ioan Paul al II-lea: „Omul – după cum
o exprimă tradiția gândirii creștine –
este capax Dei: capabil să-L cunoască
pe Dumnezeu și să primească darul,
pe care i-l face, pe El însuși. Într-
adevăr, creat după imaginea și
asemănarea cu Dumnezeu (cf. Gn
1,26), omul este în măsură să trăiască
o relație personală cu El” [2]. O
relație care ia forma unui dialog prin
intermediul cuvintelor și al faptelor 
[3]. Deseori, numai prin fapte, ca în
iubirea umană.

Astfel, de exemplu, la fel cum două
persoane pot dialoga fără cuvinte,
încrucișându-și doar privirile, unele
priviri fiind foarte vocale,
întreținerea plină de încredere a
omului cu Dumnezeu poate lua și
această formă: „Să-L privești pe



Dumnezeu și să te simți privit de
Dumnezeu. La fel ca privirea lui Isus
asupra lui Ioan, care i-a decis pentru
totdeauna viața discipolului” [4].

Catehismul spune că „contemplarea
este privirea credinței” [5], iar o
privire poate avea mai multă valoare
și să fie încărcată de mai mult
conținut, de iubire și de lumină
pentru viața noastră decât o lungă
suită de cuvinte. Vorbind numai de
bucuria ce decurge dintr-o viață
contemplativă, sfântul Josemaría
afirma că „sufletul începe să cânte
imediat un cântec nou pentru că se
simte și, se mai și știe, sub privirea
iubitoare a lui Dumnezeu, în orice
clipă” [6]. Să și simți această privire,
nu numai să te știi sub privirea lui
Dumnezeu, iată un dar pe care noi îl
putem cere cu umilință ca „cerșetorii
lui Dumnezeu” [7].



Niciodată un om nu a vorbit
astfel!

Sfânta Tereza de Calcutta spunea că
„în rugăciunea vocală noi vorbim cu
Dumnezeu; în rugăciunea mentală,
El ne vorbește; El se revarsă asupra
noastră” [8]. Este un mod de a
explica ceea ce este inexprimabil:
Dumnezeu ne vorbește revărsându-
Se asupra noastră. Într-adevăr,
rugăciunea comportă o mare parte
de mister. Această întâlnire
misterioasă, între Dumnezeu și cel
care se roagă, se produce în multe
moduri, dintre care unele nu sunt
evidente la prima vedere, nu mai
mult înțelese în totalitate sau ușor
verificabile. Catehismului Bisericii
Catolice ne-o spune: „Noi avem de
făcut față și mentalităților «acestei
lumi»; ea ne pătrunde dacă noi nu
suntem vigilenți, de exemplu:
adevărat ar fi doar ceea ce este
verificat de rațiune și știință (însă a
te ruga este un mister care



debordează conștientul și
inconștientul nostru)” [9]. Ca și Ioan
Botezătorul, suspinăm adesea după o
evidență, care nu este mereu posibilă
în domeniul supranaturalului.

Modul în care Dumnezeu vorbește
sufletului ne depășește, nu-l putem
înțelege absolut; „Minunată este
pentru mine cunoașterea Ta, prea
înaltă ca să o pot înțelege!” (Ps 138,6).
Într-adevăr, alfabetul nostru nu este
alfabetul lui Dumnezeu, limba
noastră nu este limba Sa, cuvintele
noastre nu sunt cuvintele Sale. Când
vorbește, Dumnezeu nu are nevoie să
facă să vibreze corzile vocale și nu Îl
auzim cu urechea noastră, ci datorită
celui mai ascuns și misterios punct al
ființei noastre, pe care îl numim
când inimă, când conștiință [10].
Dumnezeu vorbește prin realitatea
care este El, la realitatea care suntem
noi, după cum o stea nu intră în
raport cu altă stea prin cuvinte ci
prin forța gravitației. Dumnezeu nu



are nevoie să ne vorbească prin
cuvinte, chiar dacă o poate face; Îi
sunt suficiente operele Sale și
acțiunile ascunse ale Duhului Sfânt,
în sufletul nostru pentru a ne atrage
încet spre El. Se poate ca într-un
prim timp, noi să nu fim conștienți,
dar trecerea timpului ne ajută să
descoperim efectul acțiunilor Sale în
noi: vom deveni poate mai răbdători,
sau mai înțelegători, sau vom munci
mai bine, sau vom aprecia mai mult
prietenia… În definitiv, Îl vom iubi pe
Dumnezeu din ce în ce mai mult.

De aceea, tratând rugăciunea, 
Catehismului Bisericii Catolice
semnalează că „transformarea inimii
care se roagă este primul răspuns la
cererea noastră” [11]. O
transformare în general lentă și
progresivă, uneori imperceptibilă,
dar totalmente sigură, pe care
trebuie să învățăm să o recunoaștem
și să o apreciem. Așa a făcut sfântul
Josemaría în 7 august 1931:



„Celebrăm astăzi, în această dioceză,
sărbătoarea Schimbării la Față a
Domnului nostru Isus Cristos. În timp
ce mă rugam, în timpul Sfintei
Liturghii, pentru intențiile mele, mi-
am dat seama de schimbarea
interioară pe care Dumnezeu a
produs-o în mine în timpul acestor
ani … Și acest bine fără să vreau; fără
colaborarea mea pot spune. Cred că
mi-am reînnoit hotărârea orientării
întregii mele vieți către îndeplinirea
Voinței divine” [12]. Această 
schimbare interioară, descoperită în
rugăciune, este unul din modurile în
care vorbește Dumnezeu… și încă ce
mod! Noi înțelegem atunci când
gărzile Templului au spus în privința
lui Isus: „Niciodată un om nu a vorbi
astfel!” (In 7,46). Dumnezeu vorbește
cum nimeni altul nu o poate face;
schimbându-ne inima.

Cuvântul lui Dumnezeu este eficient
(cf. Evr 4,12), ne transformă,
acțiunea Sa în sufletul nostru ne



depășește. Dumnezeu o spune prin
gura lui Isaia: „Cât de înălțate sunt
cerurile față de pământ, la fel de
înălțate sunt căile Mele față de căile
voastre și gândurile Mele față de
gândurile voastre. Căci așa cum
ploaia și zăpada coboară din ceruri și
nu se întorc acolo fără să ude
pământul și să-l facă să rodească, să
încolțească și să dea sămânță
secerătorului și pâine celui care
mănâncă, la fel va fi cuvântul care a
ieșit din gura Mea; nu se va întoarce
la Mine în mod zadarnic fără ca să
facă ceea ce Îmi place și să aibă
succesul pentru care l-am trimis” (Is
55,9-11). Această eficacitate
misterioasă ne invită și la umilință,
„dispoziția pentru a primi gratuit
darul rugăciunii” [13], căci ea ne
ajută să ne punem încrederea în
Dumnezeu și să ne deschidem
acțiunii Sale.



Incredibila libertate a lui
Dumnezeu

Dumnezeu vorbește când vrea. Noi
nu putem pune Duhul Sfânt pe șine.
Acțiunea sa scapă puterii noastre de
înțelegere. Într-o zi, Sfântul
Josemaría semnala că Isus Cristos,
prezent în Tabernacol, „este un
Domn care vorbește când vrea, când
noi ne așteptăm cel mai puțin și care
spune lucruri concrete. Apoi tace,
deoarece vrea răspunsuri la credința
noastră și la loialitatea noastră” [14].
Într-adevăr, noi nu intrăm în
rugăciune prin poarta sentimentelor,
chiar înțelegând și simțind, ci prin
poarta strâmtă a credinței [15],
manifestată prin grija și
perseverența pe care le aducem în
momentele noastre de rugăciune. Ele
mereu aduc roade, chiar dacă nu le
vedem imediat; ceea ce i s-a
întâmplat adesea fondatorului Opus
Dei. De exemplu în 16 octombrie
1931: „Am vrut să mă rog după



Liturghie, în liniștea bisericii mele.
Nu am reușit. La Atocha am
cumpărat un ziar (ABC-ul) și am luat
tramvaiul. Atunci, nu am reușit să
citesc decât un paragraf din ziar. Am
simțit revărsându-se o rugăciune
pătrunsă de un elan de iubire
abundentă și ardentă. Am rămas în
această stare în tramvai, până acasă”
[16]. Sfântul Josemaría încearcă,
aparent fără succes, să se roage în
locul ales. Totuși, câteva minute mai
târziu, în gălăgia unui tramvai plin,
începând să citească știrile zilei,
harul lui Dumnezeu se revarsă
asupra sa și face „rugăciunea cea mai
înălțătoare” din viața sa, după
spusele sale proprii.

Mulți alți sfinți au fost martorii
libertății lui Dumnezeu pentru a se
adresa sufletului când el o dorește.
Sfânta Tereza de Ávila, de exemplu, o
explica servindu-se de imaginea
lemnului și a focului. I s-a întâmplat
deseori ca, în ciuda eforturilor sale,



lemnul, adică rugăciunea, focul nu se
aprindea. „Mă ironizam eu însămi,
nu fără plăcere să văd cât de mare
este mizeria creaturii, dacă
Dumnezeu nu o asistă neîncetat […].
Dar tot ea pune lemnul pe focul
iubirii sale, ea îl agită, suflă în el, face
ce poate pentru a-l face să ardă, ea
nu ar ști să ajungă la capăt și pare că
ea nu servește decât să-l stingă mai
mult. […] Ce poate face cel mai bine
în această stare este să se
abandoneze conduitei sale, să
recunoască faptul că nu poate face
nimic prin ea însăși” [17], căci
Dumnezeu vorbește când vrea.

Să ne amintim în același timp că
Dumnezeu ne-a vorbit deseori; și că,
mai mult, nu încetează niciodată să
ne vorbească. De aceea, a învăța să te
rogi înseamnă să înveți să recunoști 
vocea lui Dumnezeu în lucrările Sale,
așa cum l-a făcut să vadă pe Ioan
Botezătorul. Duhul Sfânt nu
încetează să acționeze în noi, de



aceea sfântul Paul putea să le
amintească corintenilor că „nimeni
nu este capabil să spună: „Domnul
este Isus” – decât în Duhul Sfânt” (1
Cor 12,3). Acest lucru ne umple de
pace. Cel care o uită riscă să cadă
ușor în disperare: „Cei care Îl caută
pe Dumnezeu prin rugăciune se
descurajează repede pentru că ei nu
știu că și rugăciunea vine din Duhul
Sfânt și nu numai de la ei singuri” 
[18]. Pentru a nu se descuraja
niciodată în rugăciune, este necesară
o mare încredere în Duhul Sfânt și în
acțiunea Sa multiformă și
misterioasă în sufletul nostru: „Așa
este împărăția lui Dumnezeu ca un
om care aruncă sămânța în pământ;
și doarme și se scoală noaptea și
ziua, sămânța germinează și crește,
cum nu știe el” (Mc 4,26-27).



[1] Cf. Flavius Joseph, Antichități
evreiești 18, 5, 2.

[2] Sf. Ioan-Paul al II-lea, Audiența
generala, 26 august 1998.

[3] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2567.

[4] Sf. Josemaría, note dintr-o
meditație, 9 ianuarie 1959, din Când
ne vorbea pe Drum, p. 96.

[5] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2715.

[6] Sf. Josemaría, Omilia «Spre
Sfințenie», Prietenii lui Dumnezeu, nr.
307.

[7] Sf. Augustin, Predica, 56, 6, 9.

[8] Sfânta Tereza din Calcutta, Nu
există dragoste mai mare, Presses du
Châtelet, Paris 2016.

[9] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2727.



[10] „Conştiinţa este nucleul cel mai
tainic şi sanctuarul omului, unde
omul se află singur cu Dumnezeu, al
cărui glas îi răsună în străfunduri
(GS 16)”, Catehismul Bisericii Catolice,
nr. 1776.

[11] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2739.

[12] Sf. Josemaría, Însemnări intime,
nr. 217, în A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I, p. 378.

[13] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2559.

[14] Sf. Josemaría, note dintr-o
întâlnire de familia, 18 iunie 1972,
(Crónica 2000, p. 243).

[15] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2656.

[16] Sf. Josemaria, Însemnări intime,
nr. 334 în A. Vázquez de Prada, 



Fondatorul Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 2001, vol. I, p. 386.

[17] Sf. Tereza din Ávila, Cartea vieții,
ch. XXXVII, J.-P. Migne, Éditeur, Paris,
1840, p. 553.

[18] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2726.

José Brage

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-v-cum-ne-
vorbeste-du/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-v-cum-ne-vorbeste-du/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-v-cum-ne-vorbeste-du/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-v-cum-ne-vorbeste-du/

	Să-L cunoști și să te cunoști (V): Cum ne vorbește Dumnezeu
	Gesturi care pot rupe tăcerea
	Niciodată un om nu a vorbit astfel!
	Incredibila libertate a lui Dumnezeu


