
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (IX): Nu te
teme, căci Eu sunt cu
tine

De-a lungul vieții noastre de
rugăciune, există, desigur,
dificultăți sau îndoieli. În
asemenea perioade, sunt
numeroase motive să gândim
că Dumnezeu, în mod deosebit,
este alături de noi.

18.07.2021

Cu aproximativ șase secole înaintea
nașterii lui Isus, poporul evreu era



sub dominația babiloniană. Mulți au
fost luați prizonieri și duși într-o țară
străină. Vechile promisiuni par a se fi
prăbușit. Tentația de a gândi că totul
fusese o înșelăciune este foarte
puternică. În acest context apar texte
profetice asupra eliberării poporului
și, mai ales, oracole de o mare
profunzime intelectuală, prin care
Dumnezeu ne arată în orice moment
proximitatea sa. „Nu te teme”, repetă
El încă și încă: „Când vei traversa
apele, voi fi cu tine, fluviile nu te vor
acoperi. Când vei trece prin foc, nu te
vei arde, flacăra nu te va arde” (Is
43,2). Și continuă mai târziu: „Nu te
teme, căci Eu sunt cu tine.(…) Fă să
revină fii mei din țările îndepărtate,
fiicele mele de la extremitățile
pământului” (Is 43,5-6).

Un refren constant

În Noul Testament, după cum este
logic, această chemare la încrederea
în Dumnezeu nu dispare, acest



reconfort în mijlocul angoaselor
vieții nu încetează. Uneori, Domnul
se folosește de îngerii săi, ca atunci
când i se adresează lui Zaharia, soțul
sfintei Elisabeta, în ziua când intră să
tămâieze sanctuarul; era deja un
cuplu în vârstă și n-au putut avea
copii încă. „Nu te teme căci
rugămintea ta a fost ascultată” (Lc
1,13), îi spune îngerul. Mesagerii lui
Dumnezeu îi făcuseră un anunț
similar Sfântului Iosif, când el a
ezitat să o primească sau nu pe
Maria la el (cf. Mt 1,20), sau
păstorilor, când s-au temut aflând că
Dumnezeu vrea ca ei să fie primii
care să-l adore pe pruncul Isus, care
tocmai se născuse (cf. Lc 2,10). De
data aceasta, ca și în alte dăți, este
semnul că Domnul vrea să ne
însoțească mereu în deciziile
importante ale existenței noastre.

Dar nu numai profeții și îngerii sunt
purtătorii acestui „nu te teme”. Când
însuși Dumnezeu s-a făcut om, chiar



El a continuat să intoneze personal
acest refren pe căile vieții celor care
îl înconjurau. Chiar cu aceste
cuvinte, de exemplu, Isus își
încurajează auditoriul să nu se lase
invadat de incertitudine în privința
hranei sau a îmbrăcămintei, ci să se
preocupe înainte de toate de sufletul
lor (cf. Mt 10,31); Cristos vrea de
asemenea să-i dea pace sufletului
șefului sinagogii care își pierduse
fiica, dar nu și credința (cf. Mt 5, 36),
să-i aline pe apostoli când, după o
noapte furtunoasă, ei îl văd
apropiindu-se de ei mergând pe apă
(cf. In 6,19), sau liniștindu-i pe Petru,
Ioan și Iacob – cei trei care au văzut
gloria sa pe Tabor (cf. Mt 17,7).
Dumnezeu caută să meargă mereu în
întâmpinarea acestor frici, naturale
în fața manifestărilor banale sau
extraordinare ale acțiunilor sale.

Sfântul Josemaría nota și această
reacție divină amintindu-și un
eveniment special din viața sa



interioară. Mai precis, într-o zi de
vară din 1931, celebrând Sfânta
Liturghie, a înțeles într-un mod
foarte clar că bărbații și femeile
obișnuite vor duce crucea lui Cristos
în toate activitățile umane. „De
obicei, în fața supranaturalului mi-e
teamă. Apoi vine acel ne timeas!, Eu
sunt” [1]. Această teamă nu se
prezintă numai în fața acestor
acțiuni deosebite ale harului. Ea se
prezintă și sub diverse forme în viața
creștină obișnuită; de exemplu, când
Dumnezeu ne face să întrevedem
măreția iubirii sale și a milostivirii
sale, când noi înțelegem un pic mai
bine profunzimea darului său pe
Cruce și în Euharistie, sau când
resimțim invitația de a-l urma mai
îndeaproape… și când suntem
preocupați de consecințele acestor
haruri în viețile noastre.



Mai tare decât orice îndoială

Rugăciunea, în timp ce suntem pe
pământ, este o luptă [2]. Este
dramatic faptul că dorințele cele mai
nobile ale inimii umane – cum trăim
în comuniune cu propriul nostru
creator - au fost parțial desfigurate și
răstălmăcite de păcat. Noi aspirăm la
prietenie, la iubire, la frumusețe, la
adevăr, la fericire, la pace, legându-
le , în situația noastră actuală de
efortul pentru a depăși greșelile, de
dificultatea de a învinge anumite
rezistențe, opoziții. Iar această
condiție generală a vieții umane se
regăsește și în relația cu Domnul.

La începutul vieții de pietate, mulți
se tem la ideea că nu știu să se roage,
ori se tulbură în fața eșecurilor lor, a
inconstanței lor sau a dezordinii,
care le poate însoți debutul oricărei
sarcini. Vine apoi intuiția că
apropiindu-te de Domnul înseamnă
întâlnirea Crucii; nu trebuie să te



mire că apar: durerea, solitudinea,
contradicțiile [3]. Ne temem și, de-a
lungul anilor, că Domnul permite
încercări și tenebre, care cer mai
mult decât putem oferi. Sau privim
nervoși posibilitatea ca rutina să ne
cuprindă și, că la sfârșit, să ne
mulțumim cu o relație mediocră cu
Dumnezeu.

Aceste cuvinte –„Nu te teme!” –
auzite de Zaharia, Iosif, păstori,
Petru, Ioan, Iacob și atâția alții se
adresează fiecăruia dintre noi, de-a
lungul întregii noastre vieți. Ele ne
amintesc că, în viața de har, ceea ce
este decisiv nu este ceea ce facem
noi, ci ceea ce face Domnul.
„Rugăciunea este o sarcină comună a
lui Isus Cristos și a fiecăruia dintre
noi” [4] în care protagonistul nu este
creatura, care încearcă să fie atentă
la Dumnezeu, ci Domnul și acțiunea
sa în suflet. Înțelegem ușor acest
lucru când Dumnezeu ne deschide
noi orizonturi, când El trezește în noi



sentimente de gratitudine sau ne
invită să ne angajăm pe drumul
sfințeniei. Dar și această încredere ar
trebui să persiste când apar
dificultăți, când ne resimțim micimea
și când pare că întunericul ne
cuprinde.

„Eu sunt, nu vă temeți!” Isus ne
înțelege după cum le înțelegea
dificultățile, confuziile, temerile și
îndoielile celor care voiau să-l
urmeze. Efortul nostru de a trăi
alături de El este întotdeauna mai
mic decât al său pentru a ne păstra
aproape. El este cel care vrea să fim
fericiți și este destul de puternic spre
a-și realiza scopul, bazându-se chiar
pe fragilitatea noastră.

Dispoziții care ajută în
rugăciune

Noi trebuie să depunem tot efortul
pentru a intra pe drumurile
autentice de rugăciune. Dacă discuția



cu ceilalți pare spontană sau
naturală, în realitate, învățăm să
vorbim - și descoperim atitudinile
elementare ale dialogului – cu
ajutorul altora, foarte încet. Este la
fel în relația cu Dumnezeu, căci
„rugăciunea trebuie să cuprindă
sufletul puțin câte puțin, ca mica
sămânță care va deveni mai târziu
un copac frunzos” [5]. Astfel, este de
înțeles de ce discipolii i-au cerut lui
Isus să-i învețe să se roage (cf. Lc
12,1).

Printre atitudinile fundamentale
pentru a intra într-o viață de
rugăciune, se găsesc credința și
încrederea, umilința și sinceritatea.
Când ne rugăm cu o dispoziție
proastă – de exemplu, când nu vrem
să examinăm ce ne îndepărtează de
Dumnezeu, sau când nu vrem să
renunțăm la autonomia noastră –
riscăm să avem o rugăciune sterilă.
Este adevărat că aceste proaste
atitudini sunt adesea inconștiente. În



plus, dacă urmăm un model greșit de
eficacitate pentru rugăciune, atât de
răspândit în cultura noastră, ne este
ușor să cădem în capcana de a nu ne
măsura relația cu Domnul decât prin
rezultatele pe care le observăm și ne
este greu, pe termen lung, să ne
rugăm.

Printre aceste dispoziții intime de
rugăciune, cele referitoare la
încrederea în Domnul sunt deosebit
de importante. În ciuda bunăvoinței,
unele lacune în formarea lor
determină numeroase persoane să
trăiască cu o falsă noțiune despre
Dumnezeu și despre ele însele.
Uneori, putem gândi că Dumnezeu
este un judecător rigid, cerându-ne o
conduită perfectă; altă dată putem
gândi că trebuie să primim ceea ce
cerem așa cum vrem; sau că păcatele
sunt un obstacol insurmontabil
pentru a ajunge la o relație sinceră
cu Domnul. Acest lucru pare evident,
dar noi trebuie să ne construim viața



de rugăciune pe baza solidă a unor
adevăruri fundamentale ale
credinței. De exemplu, că Dumnezeu
este un Tată iubitor care își găsește
bucuria în raporturile cu noi; și că
rugăciunea este mereu eficientă,
pentru că ține cont de cererile
noastre, chiar dacă nu sunt și ale
noastre căile sale; sau că ofensele
noastre sunt chiar ocazia de a ne
apropia de Mântuitorul nostru.

Să-i oferim lui Dumnezeu
dificultățile noastre

„Cum adică, nu știi să te rogi? –
Așază-te în prezența lui Dumnezeu și
din clipa în care spui: «Doamne, nu
știu să fac rugăciunea!...», fii sigur că
ai început s-o faci”. [6]. Cum a făcut-o
și cu apostolii, Domnul ne învață
puțin câte puțin să ne dezvoltăm
aceste atitudini intime dacă nu ne
ascundem în spatele unui monolog
interior sau o rugăciune anonimă,



departe de adevăratele noastre
dorințe și preocupări [7].

Cum s-a petrecut și cu ei, relația
noastră cu Domnul progresează în
ciuda propriilor noastre slăbiciuni.
Lipsa de timp, distracțiile, oboseala
sau rutina sunt frecvente în
rugăciune, așa cum ele se produc și
în relațiile umane. Uneori este
necesar să ne gândim la porunci, să
trecem peste lene, să punem pe
primul loc ceea ce este urgent. Altă
dată este nevoie de realism pentru a
ne îngriji cu finețe de momentele
consacrate Domnului, cum trebuie să
o facă mama în familie, care nu
poate face în nicio clipă ca și cum
copilașii ei nu ar exista. Noi știm că,
adesea, „în rugăciune, avem nevoie
de o atenție care este greu de
canalizat” [8]. Ne pierdem în
preocupările noastre, în sarcinile de
rezolvat și în stimulii ecranului. Și
cel mai mare rău din toate astea este
că ele ne pot bruia lumea noastră



interioară; apar atunci rănile
amorului propriu, comparațiile,
visurile și fantasmele, resentimentele
și amintirile de orice natură. Putem
experimenta că, deși ne știm în
prezența lui Dumnezeu, „în
momentele cele mai puțin oportune
ne vin în minte problemele
noastre…” [9].

Suntem afectați, desigur, și de
oboseala fizică: „munca îți copleșește
corpul și nu te poți ruga” [10]. Poate
fi o consolare amintindu-ți că
oboseala i-a adormit și pe apostoli în
momentul glorificării de pe Tabor (Lc
9, 32) sau cel al angoasei de pe
Ghetsemani (Lc 22,45). Iar pe lângă
oboseala fizică, ne încearcă frecvent,
în cultura noastră, o oboseală
interioară, care vine din anxietatea
sarcinilor cotidiene, din presiunea
din mediul profesional și din relațiile
sociale, sau incertitudinea asupra
viitorului… și această stare interioară



poate crește dificultatea de a medita
liniștit.

Domnul înțelege bine – în fapt, mult
mai bine decât noi – aceste
dificultăți. Pentru acest motiv, chiar
dacă ne fac să suferim pentru că ne-
ar plăcea raporturile mult mai
delicate cu El, adesea „puțin importă
dacă (…) nu reușești să te concentrezi
și să te reculegi” [11]. Tocmai putem
încerca să-i vorbim lui Isus despre
probleme, despre știri, despre
persoane și despre amintiri care ne
preocupă. Dumnezeu se interesează
de tot ceea ce ne privește, oricât de
trivial sau nesemnificativ ar părea.
Acestea ar ajuta adesea să valorizăm
problemele, persoanele sau reacțiile
într-o manieră, cu un simț
supranatural, având în vedere
caritatea. Ca și copiii în brațele
mamei lor, ne putem odihni în El,
oferindu-i tulburările noastre,
refugiindu-ne în inima sa pentru a
ajunge la pace.



O hotărâre superioară față de
a noastră

Dificultățile cele mai serioase „sunt
probabil vicleniile Ispititorului, care
face totul pentru a-l separa pe om de
rugăciune, de unirea cu Dumnezeul
său” [12]. Domnul nostru a fost
ademenit de diavol la sfârșitul celor
patruzeci de zile în deșert, atunci
când simțea foamea și slăbiciunea
(Mt 4,3). De obicei cel rău profită de
distracțiile noastre și de păcatele
noastre pentru a ne inocula în suflete
neîncrederea, disperarea și
renunțarea la iubire. Din contră,
după cum apare constant în
Evanghelie, slăbiciunea noastră este
un motiv pentru a ne apropia și mai
mult de Domnul. Și, pe măsură ce
avansăm în viața interioară, ne
observăm defectele personale cu și
mai multă claritate” [13].

Cu o prefăcută umilință, diavolul ne
poate face să credem că nu suntem



demni de a fi în relație cu Dumnezeu,
că dorințele noastre de a ne dărui
sunt aparente și că ele ascund o
anumită doză de ipocrizie și o lipsă
de fermitate. „Îți imaginezi că
păcatele tale sunt atât de numeroase
încât Domnul nu va putea să te
asculte?” [14]. Conștiința nemerniciei
noastre – prețioasă în sine – ne poate
cauza suferințe reale, dar
înșelătoare, care nu au legătură cu
adevărata durere, dar care ne poate
duce la o atitudine plângătoare, care
chiar ne face rugăciune imposibilă.
Bineînțeles că nepăsarea și păcatele
pot fi un obstacol în rugăciune, dar
nu în acest sens. Domnul nu
încetează să ne iubească, oricare ar fi
slăbiciunile noastre. Ele nu îl sperie,
nu-l surprind și nu își abandonează
dorința ca noi să atingem sfințenia.
Chiar dacă eram fermi cu rutina,
conformismul sau nepăsarea,
Dumnezeu nu va înceta să ne aștepte
revenirea la El.



Dar dușmanul ne poate tenta „chiar
și când sufletul ne arde de dragoste
după Dumnezeu. El știe că atunci
căderea este mai dificilă, dar că, dacă
obține ca creatură să-l ofenseze pe
Dumnezeu, chiar în puține lucruri, ar
putea atunci să lanseze contra
acestei conștiințe teribila tentație de
disperare” [15]. Apoi, pot interveni
amărăciunea și decepția. Pentru a
păstra vie speranța în orice moment,
trebuie să fim realiști, să ne admitem
nimicnicia, să ne dăm seama că acest
presupus ideal de sfințenie pe care îl
avem în minte – o plenitudine
inaccesibilă – este fals. Trebuie să ne
dăm seamă că este important să-i
plăcem doar lui Dumnezeu și, pe
deasupra, că ceea ce este într-adevăr
decisiv este ceea ce Domnul face cu
atotputernica sa iubire, bazându-se
pe lupta și slăbiciunea noastră.

Speranța creștină nu este numai o
speranță umană, bazată pe puterile
noastre, sau pe intuiția naturală a



bunătății creatorului. Speranța este
un dar care ne depășește, pe care
Duhul Sfânt o insuflă și o reînnoiește
în noi, în mod constant. În aceste
momente de descurajare, „este
momentul să strigăm: amintește-ți de
promisiunile pe care mi le-ai făcut,
pentru a mă umple de speranță;
aceasta mă consolează și îmi umple
viața de putere (Ps 118,49-50)” [16].
Dumnezeu este cel care ne-a chemat.
Dumnezeu este mai ferm, mult mai
mult decât noi, să ne unească cu El și
El are puterea de a o face.

Când obscuritatea este
lumină

De-a lungul vieții, ca în toate relațiile
durabile, Domnul ne învață să-l
înțelegem mai bine și să ne înțelegem
diferit pe noi înșine. Relațiile lui
Petru cu Isus, la început, cu ocazia
primei întâlniri lângă Iordan, sunt
diferite de cele de după moartea și
învierea sa, pe malul lacului



Ghenezaret. Este și cazul cu noi. Nu
ar trebui să ne surprindă că Domnul
ne conduce pe căi divine, care nu
sunt cele pe care noi le avem în
minte. Uneori El se ascunde, chiar
dacă plecăm în căutarea Sa, cu o
pietate sinceră, ca atunci când
femeile se duc la mormânt și nu-L
găsesc (cf. Lc 24,3). Altă dată, în
schimb, devine prezent când suntem
închiși în noi înșine, ca atunci când
se arată înviat apostolilor într-o
cameră (cf. Lc 24,36). Dacă nu ne
pierdem încredere de-a lungul
timpului, vom descoperi că aceste
tenebre erau luminoase, că Isus
însuși ne îmbrățișa cu grijă – „nu-ți
fie frică” ne repeta în acele momente
când eram pe cale să ne întărim
inima, pe măsura Lui.

[1] Fericitul Álvaro del Portillo, Una
vida para Dios: Reflexiones en torno a



la figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer. Discursos, homilías y otros
escritos, Rialp, Madrid, 1992.

[2] Cf Catehismul Bisericii Catolice,
nr. 2573.

[3] Cf Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 301.

[4] Eugène Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid, 1974,
p. 147.

[5] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 295.

[6] Sf. Josemaría, Drum, nr. 90.

[7] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 65.

[8] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2705.

[9] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 670.

[10] Sf. Josemaría, Drum, nr. 895.



[11] Sf. Josemaría, Brazdă, nr. 449.

[12] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2725.

[13] Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 20.

[14] Ibid. nr. 253.

[15] Ibid. nr. 303.

[16] Ibid. nr. 305.

Jon Borobia

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-ix-nu-te-teme-
caci-e/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-ix-nu-te-teme-caci-e/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-ix-nu-te-teme-caci-e/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-ix-nu-te-teme-caci-e/

	Să-L cunoști și să te cunoști (IX): Nu te teme, căci Eu sunt cu tine
	Un refren constant
	Mai tare decât orice îndoială
	Dispoziții care ajută în rugăciune
	Să-i oferim lui Dumnezeu dificultățile noastre
	O hotărâre superioară față de a noastră
	Când obscuritatea este lumină


