
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (III): În
compania sfinților

Pentru a învăța să ne rugăm,
ajutorul sfinților, acești bărbați
și aceste femei care s-au rugat
în cursul vieții lor, ne poate fi
de mare ajutor. Mai ales, Sfânta
Maria.

06.06.2021

Pentru prima dată, Isus urcă la
Ierusalim. În sfârșit, El poate anunța
împărăția lui Dumnezeu, prin
cuvântul Său și prin miracole.



Renumele Său s-a răspândit încetul
cu încetul începând cu miracolul
săvârșit la nunta din Cana. Atunci,
un învățător evreu, destul de
cunoscut, profitând de liniștea și
penumbra nopții, se apropie pentru a
sta de vorbă cu El (In 3,1). Nicodim
simțise un fel de cutremur în inima
sa ascultându-L și văzându-L pe
Cristos. El întorcea multe lucruri în
cap, iar pentru a găsi răspunsuri
ținea la intimitatea unei conversații,
față în față. Isus îi cunoștea
sinceritatea inimii. El îi spuse
îndată : „Într-adevăr, într-adevăr, îți
spun, nimeni, dacă nu renaște din
apă și Duh, nu poate intra în
împărăția lui Dumnezeu” (In 3,5).

Întrebarea care a urmat, oricare
dintre noi ar fi pus-o: „Ce înseamnă
aceasta?” Cunosc data, chiar ora
exactă a nașterii mele, cum să te poți
naște de două ori? În realitate, Isus îi
cere lui Nicodim să nu caute lucruri
ci să-l lase pe Dumnezeu să intre în



viața sa, ceea ce este mult mai
important. Înseamnă să încerci
dorința de a fi sfânt, este ca și cum ai
renaște, cum ai vedea totul în altă
lumină; până la urmă, a fi o persoană
nouă, a deveni puțin câte puțin
Cristos însuși, „lăsând să se
manifeste viața Sa în noi” [1]. Sfinții
au parcurs deja până la capăt
drumul împărăției lui Dumnezeu: ei
au escaladat munți, s-au odihnit în
văile lor și au cunoscut pasaje chiar
întunecate. Iată de ce ei ne copleșesc
cu speranță. Un mod de a-L
recunoaște pe Cristos constă, cu
siguranță, a trece prin sfinți. Viața
lor poate juca un rol important pe
drumul personal al oricărui botezat
dornic de a învăța sa se roage.

Maria se roagă și când este
bucuroasă…

Bărbații și femeile care ne-au
precedat mărturisesc că dialogul
vital cu Dumnezeu este, realmente,



posibil în mijlocul unui du-te-vino
neîncetat care ne-ar putea face să
gândim contrariul. Mărturia Sfintei
Maria este fundamentală. Datorită
tandrei apropieri de fiul său Isus în
viața cotidiană a unei familii, ea a
făcut experiența intensă a dialogului
cu Tatăl. Ca în toate casele, căminul
din Nazaret avea momente bune da
și momente mai dificile; totuși, în
mijlocul stărilor de suflet foarte
diferite, Fecioara Maria se ruga
mereu.

Ea se roagă, de exemplu când este
bucuroasă. Știm că puțin după
anunțul îngerului, Maria „a pornit la
drum și s-a dus în grabă în ținutul
muntos, într-o cetate a seminției lui
Iuda” (Lc 1,39), pentru a o vizita pe
verișoara ei, Elisabeta. Ea a aflat că,
datorită unui nou nepot, familia sa
urma să crească, moment ce merita
sărbătorit, cu atât mai mult că era
vorba de un eveniment neașteptat,
ținând cont de vârsta Elisabetei și a



lui Zaharia. „Descrierea pe care o
face Sfântul Luca despre întâlnirea
celor două verișoare este plină de
emoție și ne face să intrăm într-un
scenariu de binecuvântare și
bucurie” [2], emoție la care Duhul
Sfânt se unește într-un anume fel,
revelând prezența fizică a lui Mesia,
atât lui Ioan Botezătorul cât și mamei
sale.

De abia sosită Maria la ea, Elisabeta a
proslăvit-o cu afecțiune, servindu-se
de cuvinte care urmau să devină o
rugăciune universală și pe care o
folosim zilnic, intrând și noi în
bucuria sa: „Binecuvântată ești tu
între femei și binecuvântat este rodul
trupului tău!” (Lc 1,42). Emoționată
și Maria răspunde entuziasmului
verișoarei sale: „Sufletul meu îl
preamărește pe Domnul și Duhul
meu tresaltă de bucurie în
Dumnezeu, Mântuitorul meu!”.



Magnificat-ul, nume sub care tradiția
cunoaște răspunsul Mamei noastre,
ne face să descoperim natura unei
rugăciuni de laudă, impregnată de
cuvintele lui Dumnezeu. După cum
ne spune și Benedict al XVI-lea „știm
că Maria cunoștea bine Sfintele
Scrieri. Magnificat-ul său este o stofă
țesută cu firi ale Vechiului
Testament” [3]. Când ne simțim
inima plină de gratitudine pentru un
dar primit, este momentul să-i lăsăm
frâu liber pe lângă Dumnezeu în
rugăciunea noastră, poate cu
ajutorul textelor Scripturii,
recunoscând marile lucruri pe care
le-a făcut în viața noastră. Aducerea
de mulțumire este o atitudine
fundamentală a rugăciunii creștine,
în special în momentele fericite.

… dar și în durere sau
descurajare

Totuși, Fecioara Maria se roagă și în
momentele de obscuritate, când



durerea sau neînțelegerea sensului
se fac simțite. Astfel, ea ne învață o
atitudine fundamentală a rugăciunii
creștine, exprimată sub o formă
concisă dar luminoasă în
prezentarea morții lui Isus: „Lângă
crucea lui Isus stăteau mama Sa și
sora mamei Sale” (In 19,25). Maria,
copleșită de durere stătea acolo, pur
și simplu. Ea nu pretinde să-și
salveze Fiul nici să găsească o soluție
situației. Nu o vedem cerând cont lui
Dumnezeu pentru ceea ce nu
înțelege. Este atentă numai să nu
piardă niciun cuvânt pe care Isus, cu
abia un suflu al vocii, îl pronunță pe
Cruce. De aceea când primește o
nouă misiune acceptă imediat:
„Femeie, iată-l pe fiul tău”. Apoi îi
spune discipolului: „Iat-o pe mama
ta” (In 19,26-27). Maria este pradă
unei dureri care, pentru mulți, era
durerea ce mai groaznică ce putea
exista: să asiști la moartea unui fiu.
Totuși, ea își păstrează luciditatea
care îi permite să accepte această



nouă cerință de a-l primi pe Ioan ca
pe fiul său și, cu el, pe noi toți,
bărbații și femeile din toate
timpurile.

Rugăciunea dureroasă constă înainte
de toate să fii alături de propria
cruce, iubind voința lui Dumnezeu;
să spui „da” persoanelor și situațiilor
în care Domnul ne implică. A te ruga
înseamnă să vezi realitatea, chiar
dacă ea pare deosebit de întunecată,
pornind de la o certitudine: ea
comportă întotdeauna un dar, în
spatele căruia se află Dumnezeu.
Suntem atunci capabili să primim
persoanele și situațiile, repetând ca
Maria: „Iată-mă!” (Lc 1,38).

Descoperim, în final, în viața
Fecioarei Maria o altă stare de suflet
în care ea se roagă indiferent de
întunericul durerii. O vedem pe
Maria, alături de soțul ei Iosif,
rugându-se tot într-un moment de
angoasă. Într-o zi, atunci când se



întorceau acasă după pelerinajul lor
anual la Templul din Ierusalim, ei
constată absența Fiului lor de
doisprezece ani. Se hotărăsc să se
întoarcă pentru a-L căuta. Când Îl
găsesc, în sfârșit, așezat în mijlocul
Doctorilor Legii, Maria Îl întreabă:
„Copile, de ce ne-ai făcut asta? Tatăl
Tău și cu mine am suferit căutându-
Te!” (Lc 2,48). Și noi putem resimți
angoasa unui sentiment de
insuficiență, de neîmplinire, de a nu
fi acolo unde am vrea să fim. Atunci
gândim că lumea greșește: viața,
vocația, familia, munca… Ajungem să
gândim că drumul nu este cel la care
ne așteptam. Proiectele și visurile din
trecut ne par foarte naive. Este
reconfortant să afli că Maria și Iosif
au cunoscut o asemenea criză și că
rugăciunea lor plină de griji nu a
primit răspuns clar și liniștitor: „De
ce m-ați căutat? Nu știați că în casa
Tatălui Meu trebuie să fiu?” Dar ei
nu înțelegeau ce le spunea” (Lc
2,49-50).



Să ne rugăm în momente
asemănătoare nu ne garantează că
vom găsi soluții ușoare și rapide. Ce-i
de făcut atunci? Fecioara Maria ne
arată drumul: să rămânem fideli
vieții noastre, să intrăm în viața
noastră obișnuită și să redescoperim
voința lui Dumnezeu, când,
bineînțeles nu înțelegem deloc. Ca și
Maria, putem păstra toate aceste
evenimente misterioase și uneori
obscure în inima noastă, meditându-
le, adică observându-le într-o
atitudine de rugăciune. Astfel, ne
dăm seama, încet-încet, că prezența
lui Dumnezeu revine, vom simți că
Isus crește în noi și redevine vizibil
(cf. Lc 2,51-52).

Biografii care seamănă cu ale
noastre

Maria este un martor unic al
apropierii de Dumnezeu, la care și
noi aspirăm, dar și sfinții, fiecare
într-un mod personal și specific.



„Fiecare sfânt pare o rază de lumină
care țâșnește din Cuvântul lui
Dumnezeu”, ne învață Benedict al
XVI-lea într-un document în care ne
sfătuiește să luăm pe unii sfinți că
model. Sfântul Ignațiu de Loyola, în
căutarea sa despre adevăr și în
discernământul spiritual; Sfântul
Ioan Bosco, în pasiunea sa pentru
educarea tinerilor; Sfântul Ioan
Maria Vianney, în conștiința sa
despre măreția sacerdoțiului ca dar
și datorie; Sfântul Pio din Pietrelcina,
ca instrument al mizericordiei
divine; Sfântul Josemaría Escrivá, în
predicarea sa asupra apelului
universal la sfințenie; Fericita Tereza
de Calcuta, misionară a carității lui
Dumnezeu pentru cei părăsiți” [4].

Din punct de vedere uman, este
natural să simți înclinare pentru
anumite maniere de a fi, pentru cei
ce se consacră sarcinilor care ne
atrag mai mult sau care se exprimă
într-un mod care ne merg direct la



inimă sau la suflet. Cunoașterea
vieții și a experiențelor unui sfânt
precum și lectura scrierilor sale este
un moment privilegiat pentru o
adevărată prietenie cu el sau cu ea.
De aceea, subliniind numai
exemplele extraordinare ale vieții și
rugăciunii sfinților riscăm să găsim
exemplele lor cam îndepărtate și
greu de urmat. „Vă amintiți de Petru,
de Augustin, de Francisc? Niciodată
nu mi-au plăcut biografiile sfinților,
în care, din naivitate, dar și din
ignoranță, ni se expun faptele eroice
ale acestor oameni, ca și cum ei se
văzuseră confirmați în har chiar din
sânul mamei. Nu. Biografiile
autentice ale eroilor creștini
seamănă cu viețile noastre: ei luptau
și câștigau, apoi luptau și pierdeau.
Atunci, plini de căință plecau din nou
la luptă” [5]. Această apropiere
realistă face ca mărturia sfinților nu
este decât mult mai credibilă, desigur
pentru că vedem că ei seamănă cu
noi. Printre sfinți, zice papa Francisc,



„poate s-o aibă pe propria noastră
mamă, o bunică sau alte persoane
apropiate (cf. 2 Tim 1,5). Poate viața
lor nu a fost mereu perfectă, dar, în
ciuda imperfecțiilor și căderilor, au
mers înainte și au plăcut Domnului” 
[6].

Apropierea noastră de rugăciune
poate fi și mai deplină dacă o vedem
încarnată în viața oamenilor.
Familiaritatea cu sfinții ne ajută să
descoperim diferite maniere de a
începe și a reîncepe să ne rugăm încă
o dată. Putem găsi o nouă lumină, de
exemplu în Psalmul 90, care pe
Sfântul Tomas Morus l-a reconfortat
în timpul lungilor luni de captivitate:
„Găsești refugiu sub aripa Sa… Da,
Domnul este refugiul tău… Pentru că
el se atașează de mine, îl eliberez” 
[7]. Psalmul care l-a consolat pe un
martir în dezolarea închisorii, în fața
perspectivei unei morți violente și a
suferinței ființelor iubite, ne poate



arăta și o cale de rugăciune în micile
sau marile încercări ale vieții.

Uimirea de a fi privit de
Dumnezeu

Familiaritatea cu sfinții ne poate
ajuta să-L descoperim pe Dumnezeu
în lucrările zilnice, cum au făcut-o ei.
Suntem plini de admirație citind ceea
ce Sfântul Ioan Maria Vianney,
parohul de Ars, a descoperit într-o zi
apropiindu-se de unul dintre
parohienii săi, un țăran analfabet
care petrecea îndelung în fața
tabernacolului. „Ce faceți?” l-a
întrebat. Iar țăranul i-a răspuns cu
toată simplitatea: „Eu îl privesc și el
mă privește”. Era suficient. Acest
răspuns a rămas ca o învățătură de
neșters în inima sa. „Contemplarea
este privirea credinței, fixată pe Isus”
[8], ne învață Catehismul Bisericii
Catolice citând cu siguranță acest
episod. Eu îl privesc și, ceea ce este
mult mai important, el mă privește.



Dumnezeu ne privește mereu, dar el
o face într-un mod particular, dacă
noi ne ridicăm ochii pentru a-i
înapoia privirea sa plină de iubire.

Sfântul Josemaría a avut o
experiență asemănătoare. L-a marcat
atât de profund încât a amintit-o de-a
lungul întregii sale vieți. Încă tânăr
preot, făcând primele experiențe
pastorale, se instala în fiecare
dimineață în confesional, pentru a-și
aștepta penitenții. La un moment dat,
a auzit un vacarm de zgomote
metalice, care l-a neliniștit și, mai
ales, intrigat. Într-o zi, curios să afle
despre ce este vorba, tânărul abate
Escriva s-a postat în spatele ușii
pentru a vedea cine era acest
vizitator misterios. Insă, ceea ce a
văzut era un bărbat încărcat cu
bidoane de lapte care, prin ușa
întredeschisă a bisericii, se adresa
tabernacolului zicând: „Doamne,
iată-l pe Ioan, lăptarul”. A rămas un
moment, apoi a plecat. Acest bărbat



simplu, fără să o știe, a oferit un
exemplu de rugăciune încrezătoare,
care l-a uimit pe preot și l-a făcut să
repete ca pe un refren: „Doamne,
iată-l pe Josemaría, care nu știe să te
iubească precum Ioan lăptarul” [9].

Mărturiile atâtor sfinți din diferite
medii și epoci ne confirmă că este
posibil să ne știm priviți de
Dumnezeu cu afecțiune, acolo unde
suntem și așa cum suntem. Ei afirmă
în mod credibil, fiind ei înșiși primii
care sunt uimiți de această
descoperire.

La fel de bine în timpul
somnului cât și treziți

Sfinții, spuneam, ne ajută și când îi
vedem slabi și obosiți: „Ieri nu am
putut să mă rog două Ave Maria
consecutive”, mărturisea Josemaría
într-o zi, la sfârșitul vieții sale. „Dar,
ca întotdeauna, deși era dificil și
fiindcă nu știam cum s-o fac, am



continuat să mă rog: «Doamne, ajută-
mă! i-am zis, Tu trebuie să fii Cel care
realizează lucrurile mari pe care mi
le-ai încredințat, dându-Ți seama că
eu nu sunt capabil să fac cele mai
mici lucruri. Mă încredințez mâinilor
Tale, ca întotdeauna»” [10].

Tânărul Filip Neri, și el, se ruga
astfel: „Doamne, ocrotește-l bine pe
Filip astăzi; dacă nu, Filip te va
trăda” [11]. Fericita Guadalupe Ortiz
de Landázuri mărturisea, într-o
scrisoare, lipsa de consolare în
timpul rugăciunii: „Dumnezeu este în
urmă; chiar dacă, în momentele mele
de rugăciune, nu îl simt aproape
niciodată în ultimul timp” [12].
Pentru a nu o cita pe Sfânta Tereza
de Lisieux care scria: „Într-adevăr,
sunt departe de a fi sfântă; chiar și
această dispoziție este o dovadă. Ar
trebui să nu mă bucur de uscăciunea
mea, ci să o atribui puținei mele
fervoare și fidelitate, ar trebui să mă
supăr că adorm adesea în timpul



rugăciunilor și a mulțumirii adresate
lui Dumnezeu. Ei bine, nu mă
întristez! Mă gândesc că părinții își
iubesc copilașii atât când plâng cât și
atunci când sunt treji; mă gândesc că,
pentru a opera, medicii îi adorm pe
bolnavi” [13].

Iată de ce avem nevoie de mărturia și
compania sfinților: pentru a ne
convinge în fiecare zi că este posibil
să ne cultivăm prietenia cu
Dumnezeu, abandonându-ne în
mâinile Sale și că acest lucru merită
osteneala: „Noi suntem toți
realmente capabili, toți chemați la
această prietenie cu Dumnezeu, să ne
lăsăm în mâinile lui Dumnezeu, să
nu încetăm să mergem și să revenim
la Domnul, vorbind cu El așa cum
vorbim cu un prieten” [14].



[1] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 104.

[2] Cuvinte de F. Ocáriz, prelat din
Opus Dei, în Covadonga (sanctuar în
cinstea Mariei din Asturias), 13 iulie
2018.

[3] Benedict al XVI-lea, Predica, 18
decembrie 2005.

[4] Benedict al XVI-lea, Verbum
Domini, nr. 48.

[5] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 76.

[6] Papa Francisc, Gaudete et exultate,
nr. 3.

[7] Ps 90, 4.9.14. Cf. Sfântul Thomas
Morus, cartea Dialog pentru
încurajare în încercări. A treia carte a
operei, scrisă în timpul captivității
sale la Turnul Londrei, este
construită ca un comentariu la
versetele din Ps 90.



[8] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2715.

[9] Cf. A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei, Le Laurier,
2005, vol. I, ch. VIII, p. 501.

[10] Sf. Josemaría, 26 noiembrie
1970, citat de J. Echevarría, Amintirea
fericitului Josemaría, p. 25.

[11] Citat de Benedict al XVI-lea,
audiența din 1 august 2012.

[12] M. Montero, En vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
1916-1975, Rialp, Madrid 2019, p. 94.

[13] Sf. Tereza de Lisieux, Istoria unui
suflet. Manuscris A, folio 76.

[14] J. Ratzinger, „Lăsându-L pe
Dumnezeu să acționeze”, în 
L’Osservatore Romano, articol cu
ocazia canonizării lui Josemaría
Escrivá, 6 octombrie 2002.



Carlo de Marchi

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-

cunosti-si-sa-te-cunosti-iii-in-compania-
sf-2/ (05.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-iii-in-compania-sf-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-iii-in-compania-sf-2/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-iii-in-compania-sf-2/

	Să-L cunoști și să te cunoști (III): În compania sfinților
	Maria se roagă și când este bucuroasă…
	… dar și în durere sau descurajare
	Biografii care seamănă cu ale noastre
	Uimirea de a fi privit de Dumnezeu
	La fel de bine în timpul somnului cât și treziți


