
opusdei.org

Să-L cunoști și să te
cunoști (I): Să Îi intri
la inimă lui Cristos

Rugăciunea este un cuvânt care
Îi întră la inimă lui Cristos și ne
permite să trăim de acum
încolo alături de El.

14.04.2021

Cu un singur cuvânt, tâlharul cel bun
I-a intrat la inimă lui Isus și astfel i s-
au deschis porțile Cerului. Așa este
rugăciunea: un cuvânt care Îi intră la
inimă lui Isus și ne permite să trăim
de acum încolo alături de El.



Dincolo de zidurile Ierusalimului,
puțin după-amiază, trei oameni au
fost crucificați pe muntele Calvar.
Este prima Vineri Sfântă din istorie.
Doi dintre ei erau tâlhari; al treilea,
în schimb, unicul om din această
lume, absolut inocent: Fiul lui
Dumnezeu. Unul din cei doi tâlhari,
în ciuda suferinței sale intense și a
epuizării fizice, a avut forța de a
începe un foarte scurt dialog cu
Cristos. Cuvintele lui, pline de
umilință, „amintește-ți de mine când
vei ajunge în Împărăția Ta” (Lc
23,42), au meritat ca Dumnezeu făcut
om să-l asigure că peste câteva ore se
vor reîntâlni în paradis. Pe Sfântul
Josemaría l-a emoționat adesea
această atitudine a tâlharului cel bun:
„Un singur cuvânt i-a fost suficient
pentru a-I intra la inimă lui Cristos și
astfel să se deschidă porțile Cerului” 
[1].



Două dialoguri pe cruce

Și noi dorim ca rugăciunea noastră
să se umple de rod, ca cea a
tâlharului bun, tradițional cunoscut
sub numele de Dimas. Pentru noi, să
gândim că dialogul cu Dumnezeu ne
poate transforma viața este un vis. A
„intra la inimă” înseamnă a cuceri, a
face să te îndrăgostești, a
entuziasma. Spunem că „i-am intrat
la inimă” pentru că nu merităm să
primim atâta afecțiune. Se spune „a
fura inima”, pentru că se ia ceea ce,
fără să vă aparțină, este dorit cu
înflăcărare. Rugăciunea se bazează
pe ceva la fel de simplu ca a învăța să
primim un asemenea dar în inima
noastră, lăsându-ne însoțiți de Isus,
care nu-Și impune niciodată darurile
Sale, nici harul Său, nici iubirea Sa.

Alături de Dimas se află însoțitorul
său de suferință și el suspendat pe
lemn, pe Calvar. Ce contrast în
reproșul pe care I-l adresează lui



Isus: „Nu ești tu Cristos? Salvează-te
pe tine însuți și pe noi!” (Lc 23,39).
Cuvinte care au efectul unui duș
rece. Care este diferența dintre cele
două dialoguri? Cei doi tâlhari I s-au
adresat lui Isus, dar numai Dimas a
primit ceea ce Stăpânul a prevăzut
să-i ofere. El a dus la bun sfârșit
ultima și cea mai bună lovitură a sa:
cererea sa de a rămâne cel puțin în
memoria lui Cristos. În schimb,
tovarășul său nu și-a deschis inima
cu umilință Celui care dorea să-l
elibereze de trecutul său și să-i ofere
o comoară fără egal. El a cerut să fie
auzit și salvat; i-a făcut față
ingenuității aparente a lui Isus,
reproșându-I pasivitatea. Poate așa 
furase el mereu: gândindu-se că ar
recupera ceea ce îi aparținea. Cât îl
privește pe Dimas, el știa că nu
merită nimic, iar atitudinea sa a
reușit să-i deschidă seiful iubirii de
Dumnezeu. El a știut să-l recunoască
pe Dumnezeu așa cum este: un Tată



care se oferă fiecăruia dintre copiii
Săi.

În fața acestor două dialoguri
posibile pe care le găsim în
Evanghelie, putem înțelege că
Domnul contează pe libertatea
noastră pentru a ne face fericiți. Și,
de asemenea, că nu este întotdeauna
ușor să ne lăsăm iubiți. Rugăciunea
poate fi o modalitate minunată de a
descoperi ce simte, ce gândește și ce
vrea Isus. Viața divină din noi este
un dar. Rugăciunea, în acest sens,
este un canal prin care se revarsă
torentul de iubire pe care Dumnezeu
vrea să ni-l ofere, o invitație
neașteptată de a dobândi viața
adevărată.

Pentru a deschide porțile
Cerului

Sfântul Josemaría ne amintea că
Dumnezeu „a vrut să accepte riscul
ce decurge din libertatea noastră” 



[2]. Un bun mod de a-I mulțumi ar
putea fi să ne deschidem lui
Dumnezeu. Am putea chiar să
spunem că, în ultimul caz nu ne
expunem niciunui risc; numai o
anumită aparență de pericol s-ar
putea manifesta, pentru că avem
toate șansele de a reuși: garanția
promisiunii Sale, (cuiele) suferințele
ce ard de iubire pentru noi. Văzut
sub acest unghi, înțelegem cât de
absurd este să rezistăm voinței lui
Dumnezeu, când acest lucru ni se
întâmplă deseori. Motivul este că „în
prezent noi vedem într-un mod
confuz, ca într-o oglindă; dar într-o zi
ne vom vedea față în față. Acum
cunosc în parte, dar atunci voi
cunoaște pe deplin, precum am fost
cunoscut și eu” (1 Cor 13,12). Sfântul
Paul ne-o spune: pentru a ne
cunoaște, cel mai bun drum este să
ne privim în Cristos, să ne
contemplăm viața cu ochii Săi.



Dimas L-a înțeles și nu s-a temut de
enorma breșă care se deschidea între
bunătatea lui Isus și greșelile sale
personale. El Îl recunoaște pe Regele
Lumii pe fața umilită și desfigurată a
lui Cristos; în ochii Săi care îl privesc
cu tandrețe, îi redă demnitatea și,
ciudat, amintindu-i că, pe deasupra,
este iubit. Cu siguranță, sfârșitul
fericit al întâmplării tâlharului cel
bun poate părea prea facil. Totuși,
noi nu vom cunoaște niciodată
drama convertirii care s-a produs în
inima sa în acel moment, nici
pregătirea care a făcut-o posibilă.

Să te deschizi la atâta afecțiune
prezintă puncte comune cu
descoperirea că rugăciunea este un
dar, o cale privilegiată pentru a
primi afecțiunea unei inimi care nu
cunoaște jumătățile de măsură, nici
calculele. O viață diferită ne este
dată, mai deplină, mai fericită și care
are mai multe sensuri. Papa Francisc
afirma: „Rugându-ne, Îi deschiem



jocul și Îi facem loc pentru ca El să
poată acționa, să poată intra și să
poată triumfa” [3]. Dumnezeu este
cel care ne va transforma, ne va
însoți și va face totul: singurul lucru
de care are nevoie este să-I 
deschidem jocul. În acest moment
libertatea noastră intră în joc, o
libertate pe care Cristos ne-a câștigat-
o, desigur, pe Cruce.

Rugăciunea ne ajută să înțelegem că
„atunci când ne cere ceva, în
realitate ne oferă un dar. Nu noi îi
facem o favoare: este Dumnezeu,
care ne luminează viața, dându-i
sens deplin” [4]. Iată ce face, cu
siguranță, să intrăm în inimă: ușa
deschisă a vieții noastre care se lasă
în mâinile ceiluilat, care se lasă
iubită, să transforme, animată de
dorința ardentă de a răspunde, chiar
dacă noi nu știm foarte bine cum să
acționăm. „Gustați și vedeți cât de
bun este Domnul! (Ps 33,9). Aceste
câteva cuvinte rezumă drumul



pentru a deveni un suflet care se
roagă, „căci, dacă nu recunoaștem că
am primit aceste daruri, nu ne
îndreptăm spre iubire” [5]. Când I-
am spus Domnului ultima dată cât de
mult Îl iubim? Cu ce frecvență ne
oprim să ne gândim la El și să-L 
savurăm?

De aceea uimirea este o parte
esențială a vieții noastre de
rugăciune: admirația în fața unei
minuni care nu ține în parametri
noștri. Ceea ce ne face să repetăm
deseori: „Ce mare ești, cât de frumos
și bun! Iar eu care sunt prost, care
pretindeam că Te înțeleg! Tu n-ai fi
nimic dacă ai exista doar în mintea
mea, dar Tu ești totul, pentru că ești
în inima mea” [6]. Lauda lui
Dumnezeu ne plasează într-o relație
autentică cu Cristos, ne ameliorează
dificultatea grijilor și ne deschide
orizonturi necunoscute până atunci.
Iată consecințele asumării riscului de
a ne oferi libertății lui Dumnezeu.



Diferite moduri de rugăciune

Când se găsea în Mexic, Sfântul
Josemaría a povestit într-o zi o
anecdotă în cursul uneia din
întâlnirile sale cu numeroase
persoane. Unul dintre copiii săi,
filozof, a trebuit, pe neașteptate, să
preia anumite sarcini familiale.
„Când mi-a vorbit despre afaceri, l-
am privit și am izbucnit în râs. I-am
zis: Afaceri? Banii pe care îi vei
câștiga îi vei pune aici, în căușul
palmei mele; va fi destul loc aici”.
Anii au trecut iar ei s-au revăzut.
Sfântul Josemaría i-a spus: „Iată
mâna mea. Nu ți-am spus că va
trebui să depui aici tot ce câștigi?” El
s-a ridicat și, spre uimirea celor
prezenți, i-a depus un sărut în căușul
mâinii, adăugând: „Iată!” L-am
îmbrățișat și i-am zis: „Mi-ai dat mai
mult decât trebuia. Mergi, golanule 
[7], Dumnezeu să te binecuvânteze!” 
[8].



În rugăciunea noastră, putem
depune un sărut în palma lui
Dumnezeu, să-I dăruim afecțiunea
noastră, ca pe unica noastră
comoară, pentru că nu avem nimic
altceva. Pentru unii, un gest
asemănător în intenția Domnului va
fi suficient pentru a aprinde într-o
rugăciune toate actele de iubire și de
decizii. Pentru ei, o privire este de
mii de ori mai expresivă decât o mie
de cuvinte. Ei ar vrea să atingă tot ce
se raportează la Dumnezeu. În cursul
întâlnirilor lor cu Domnul în
rugăciune, s-ar zice că ei simt briza
ce vine de pe malurile mării din
Galileia. Simțurile se dezlănțuie și
apropierea lui Isus face posibile
aceste senzații care inundă inimile
de pace și bucurie. Această bucurie
are nevoie imediată de a fi
împărtășită, iar misiunea constă în a
deschide brațele ca Isus pentru a
îmbrățișa lumea întreagă și de a o
salva cu El.



Însă, manierele de a ne ruga sunt
infinite, fiindcă fiecare dintre noi o
are pe a sa. Fiecare caută, cu toată
simplitatea, să audă cuvinte
reconfortante. Isus nu este lipsit de
generozitate când este vorba să aibă
cuvinte admirative cu privire la
cineva despre care știe că are nevoie
de ele: „Iată într-adevăr Israelit în
care nu este vicleșug” (In 1,47). El ni
le va spune și nouă, dacă ne-am
deschide inimile spre El.

Nimeni mai mult decât El nu a avut
cuvinte impregnate cu o iubire atât
de mare. Nimeni nu le-a formulat cu
atâta har și adevăr. Atunci când le
auzim, dragostea pe care o primim
ne frapează. Noi învățăm astfel să
privim ca Dumnezeu. În felul acesta,
întrevedem că fiecare prieten sau
fiecare prietenă ar fi capabil să o
facă dacă s-ar lăsa dus de har.

Unora le place să-i servească pe alții,
ca Marta, prietena Domnului din



Betania. Cu prilejul vizitei la ea, Isus
nu i-a spus să se așeze, ci a invitat-o
să descopere unicul lucru necesar
(cf. Lc 10,42), dintre preocupările
sale. Oameni asemenea Martei sunt
reconfortați gândind că, prin
rugăciunile lor, Dumnezeu
acționează pentru a conduce la Cer
multe suflete. Lor le place să-și
umple rugăciunile cu fețe și nume de
persoane concrete. Ei au nevoie să se
convingă că sunt co-mântuitori în tot
ceea ce fac. De facto, dacă Maria a
putut să-și aleagă „cea mai bună
parte” este tocmai pentru că Marta
asigura serviciul. Ea era satisfăcută
să știe că ceilalți erau fericiți.

Alții, însă sunt înclinați mai mult la
mici detalii ca darurile, de mică
valoare, desigur. Este manifestarea
unei inimi care, nu încetează să se
gândească la alții, caută pretutindeni
în viața sa ceva atractiv celor dragi
inimii. Ei sunt poate satisfăcuți să
descopere toate darurile pe care



Dumnezeu le-a semănat în viața lor.
„Rugăciunea, cu siguranță, pentru că
ea se alimentează din darurile lui
Dumnezeu care se răspândesc în
viața noastră, ar trebui mereu să
aibă memorie” [9]. Ei pot încerca și
dorința de a-L surprinde pe
Dumnezeu printr-o mie și una de
atenții. În acest domeniu, factorul
surpriză are multă importanță și să
găsești ceea ce Îi place Domnului nu
este atât de greu. Chiar dacă este un
mister, atenția cea mai modestă Îl
umple de recunoștință și face să-I
strălucească ochii. Fiecare suflet pe
care încercăm să-l apropiem de
iubirea Sa, ca cea a lui Dimas în
ultimele sale momente, Îi intră din
nou la inimă.

Fără a vrea să închidem toate
posibilitățile în scheme rigide,
anumite suflete au nevoie să
petreacă timp cu cel pe care îl
iubește. Lor le place, de exemplu, să-
L consoleze pe Isus. Tot timpul pe



care îl petrec alături de Cel pe care
ele Îl iubesc li se pare scurt. Pentru a
atinge cu degetul afecțiunea divină,
ele se pot gândi la Nicodim, pe care
Isus l-a primit în plină noapte, în
intimitatea unui cămin propice
confidențelor. Datorită acestui timp
petrecut împreună, desigur, Nicodim
va fi capabil să se arate curajos în cel
mai dificil moment și să rămână
alături de Cristos atunci când ceilalți
s-au lăsat dominați de frică.

Uneori gândim că pentru a ne
cunoaște pe noi înșine trebuie să ne
identificăm greșelile; este parțial
adevărat. Să ne cunoaștem temeinic
inima și dorințele cele mai intime
este o chestiune cheie pentru a-L
asculta pe Dumnezeu și a ne lăsa
copleșiți de iubirea Sa.



Dialogul dintre Isus și tâlharul cel
bun a fost scurt dar intens. Dimas a
descoperit o fisură în inima largă și
inocentă a lui Cristos: un mod ușor
de a-L asalta. Voința lui Dumnezeu,
atât de obscură și dureroasă de
multe ori, s-a luminat în fața cererii
umile a tâlharului. Singura Lui
dorință este ca noi să fim fericiți, cei
mai fericiți din lume. Tâlharul cel
bun s-a strecurat prin această fisură
pentru a apuca cea mai mare
comoară. Fecioara Maria a fost
martorul felului în care Dimas L-a
apărat pe fiul ei. Poate că, cu o
simplă privire I-a cerut lui Isus
mântuirea acestuia. Cristos,
incapabil să refuze orice Mamei Sale,
a spus: „Astăzi vei fi cu mine în
paradis” (Lc 23,43).

[1] Sf. Josemaría, Calea Crucii, a XII-a
stațiune, nr. 4.



[2] Sf. Josemaría, E Cristos care trece,
nr. 113.

[3] Papa Francisc, Christus vivit, nr.
155.

[4] F. Ocáriz, „Luz para ver, fuerza
para querer”, din ABC (Madrid), 18
septembrie 2018.

[5] Sf. Tereza din Ávila, Cartea vieții,
10, 4.

[6] Sf. Josemaría, Note dintr-o
predică, 9 iunie 1974, în volum
«Cateheza» 1974/1, p. 386 (AGP, P04).

[7] Traducere de „hoț” în limbajul
familial.

[8] Sf. Josemaría, Note dintr-o
reuniune de familie, 27 noiembrie
1972; în «Dos meses de catequesis»,
1972, vol. II, p. 616 (AGP, biblioteca,
P04).

[9] Papa Francisc, Gaudete et exultate,
nr. 153.



Diego Zalbidea

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-
cunosti-si-sa-te-cunosti-i-sa-i-incanti-

inima/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-i-sa-i-incanti-inima/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-i-sa-i-incanti-inima/
https://opusdei.org/ro-ro/article/sa-l-cunosti-si-sa-te-cunosti-i-sa-i-incanti-inima/

	Să-L cunoști și să te cunoști (I): Să Îi intri la inimă lui Cristos
	Două dialoguri pe cruce
	Pentru a deschide porțile Cerului
	Diferite moduri de rugăciune


