
opusdei.org

Respectul creștin
față de persoană și
libertatea ei

Omillia Sfântului Josemaría,
datată 15 martie 1961, miercuri
din săptămâna a IV-a din Postul
Mare. Se găsește în volumul
„Este Cristos care trece”, ultima
dintre cărțile publicate de
Sfântul Josemaría în timpul
vieții sale, în 1973. Oferim
prima traducere în limba
română.

22.03.2025



Am citit, la Sfânta Liturghie, un text
din Evanghelia după Sfântul Ioan:
scena însănătoșirii miraculoase a
orbului din naștere. Cred că toți ne-
am simțit mișcați din nou înaintea
puterii și milostivirii lui Dumnezeu,
care nu privește cu indiferență
nenorocirea omenească. Dar aș vrea
acum să mă opresc asupra altor
trăsături: în concret, să observăm că,
atunci când există iubire față de
Dumnezeu, nici creștinul nu este
indiferent în fața sorții celorlalți
oameni, și știe de asemenea să îi
trateze pe toți cu respect; și că, atunci
când această iubire decade, există
pericolul de a invada, în mod fanatic
și nemilos, conștiința celorlalți.

Pe când trecea –spune Sfânta
Evanghelie– Isus a văzut un om orb
din naștere. Isus trecând. Adeseori m-
am minunat înaintea acestei forme
simple de a relata clemența divină.
Isus trece și observă imediat
durerea. Considerați, în schimb, cât



de diferite erau atunci gândurile
discipolilor. Îl întreabă: Rabbi, cine a
păcătuit că s-a născut orb, el sau
părinții lui?

Judecățile false

Nu trebuie să ne mirăm de faptul că
mulți, chiar și persoane care se cred
creștine, se comportă la fel: își
închipuiesc, înainte de toate, răul.
Fără nici o dovadă, îl presupun; și nu
numai că gândesc astfel, dar și
îndrăznesc să o exprime într-o
judecată grăbită, în fața mulțimii.

Atitudinea discipolilor ar putea fi, cu
indulgență, calificată ca fiind lipsită
de scrupule. În acea societate –ca și
astăzi: în privința aceasta, nu s-a
schimbat nimic– existau alții, farizeii,
care făceau din această atitudine o
regulă. Amintiți-vă în ce fel Isus
Cristos le reproșează: căci a venit
Ioan, care nu mânca și nu bea, iar ei
spun: „Are diavol”. A venit Fiul
Omului, care mănâncă și bea, iar voi



spuneți: „Iată un mâncăcios și un
băutor de vin, prieten cu vameșii și
păcătoșii.

Atacuri sistematice la adresa faimei,
denigrarea unei conduite impecabile:
această critică înțepătoare și
usturătoare a suferit-o Isus Cristos, și
nu este de mirare ca unii să rezerve
același sistem celor care, conștienți
de mizeriile lor logice și firești și de
erorile personale, mici și inevitabile
–aș adăuga eu– dată fiind slăbiciunea
omenească, doresc să-l urmeze pe
Învățător. Însă verificarea acestor
realități nu ar trebui să ne facă să
justificăm astfel de păcate și crime –
bârfe le numesc, cu o oarecare
suspectă complicitate– împotriva
bunului nume a nimănui. Isus
anunță că dacă pe Stapânul casei l-au
numit Belzebul, cu atât mai mult pe
cei din casa lui; dar clarifică de
asemenea că dacă cineva îi spune
fratelui său „nebunule” sau „prostule”,
va fi condamnat la focul iadului.



De unde se naște această apreciere
nedreaptă față de ceilalți? Se pare că
unii poartă în mod continuu ochelari
de protecție, care le modifică
vederea. Ei nu consideră, din start, că
dreptatea sau, cel puțin, lupta
constantă pentru a se comporta mai
bine este posibilă. Ei primesc totul,
așa cum spune vechiul adagiu
filozofic, în funcție de recipient:
deformat fiind cu anterioritate.
Pentru ei, chiar și cel mai drept
lucru, reflectă –în ciuda a toate– o
postură strâmbă care, în mod ipocrit,
se îmbracă în bunătate. Atunci când
descoperă în mod clar binele, scrie
Sfântul Grigore, caută să vadă dacă
în plus găsesc vreun rău ascuns.

Este dificil să faci ca aceste persoane,
în care deformarea a devenit ca și a
doua lor fire, să înțeleagă că este mai
omenesc și mai adevărat să gândești
bine despre aproapele. Sfântul
Augustin recomandă următorul sfat: 
încercați să dobândiți virtuțile care



credeți că lipsesc în frații voștri, și
astfel nu veți mai vedea defectele lor,
deoarece nu le aveți voi. Pentru unii,
acest mod de a proceda se identifică
cu naivitatea. Ei sunt mai realiști,
mai rezonabili.

Ridicând prejudecata la rangul de
regulă de judecată, ei mai întâi
jignesc pe alții și apoi ascultă
argumentele de rigoare. Iar după
aceea, în mod obiectiv, cu 
bunăvoință, poate că vor acorda
părții vătămate posibilitatea de a se
apăra: împotriva oricărei morale și
împotriva oricărei legi, pentru că, în
loc să se ocupe ei în a dovedi
presupusa culpă, îi acordă
nevinovatului privilegiul de a-și
demonstra nevinovăția. Nu aș fi
sincer dacă nu v-aș mărturisi că
anterioarele considerații sunt ceva
mai mult decât o simplă spicuire din
tratatele juridice și de morală. Se
întemeiază pe o experiență pe care
au trăit-o nu puțini pe propria lor



piele; la fel cum mulți alții au fost, în
mod frecvent și de-a lungul multor
ani, ținta bârfelor, defăimărilor și
calomniilor. Harul lui Dumnezeu și o
fire nedușmănoasă au făcut ca toate
acestea să nu lase în ei nici cea mai
mică urmă de amărăciune. Mihi pro
minimo est, ut a vobis iudicer, pentru
mine contează prea puțin dacă sunt
judecat de voi, ar putea spune
împreună cu Sfântul Paul. Uneori,
folosind cuvinte mai uzuale, ar fi
adăugat că întotdeauna toate acestea
nu i-a costat nimic. Acesta este
adevărul.

Însă, pe de altă parte, nu pot nega
faptul că mă întristează sufletul celui
care atacă pe nedrept onoarea
celorlalți, deoarece agresorul
nedrept își taie singur creanga de
sub picioare. Și sufăr de asemenea
pentru toți cei care, în fața
acuzațiilor arbitrare și scandaloase,
nu știu unde să privească: sunt



îngroziți, nu dau crezare, se gândesc
dacă nu ar fi totul doar un coșmar.

Acum câteva zile citeam în Epistola
de la Sfânta Liturghie povestea
Suzanei, acea femeie castă, acuzată
pe nedrept ca fiind dezonestă de
către doi bătrâni corupți. Suzana a
suspinat și a zis: sunt îngrădită din
toate părțile; dacă fac aceasta, sunt
sortită morții; dacă nu fac, nu voi
scăpa din mâinile voastre. De câte ori
insidiositatea invidioșilor sau a
intrigilor plasează multe creaturi
curate în aceeași situație! Li se oferă
această alternativă: să păcătuiască
împotriva lui Dumnezeu sau să-și
vadă denigrată propria onoare.
Singura soluție nobilă și demnă, dar
în același timp forte dureroasă, este
să se decidă și să spună: este mai bine
pentru mine să nu fac și să cad în
mâinile voastre, decât să păcătuiesc
înaintea Domnului.

Dreptul la intimitate



Să ne întoarcem la scena
însănătoșirii orbului. Isus Cristos a
răspuns discipolilor săi că acea
nenorocire nu este o consecință a
păcatului, ci o ocazie pentru a se
arăta puterea lui Dumnezeu. Și, cu o
simplitate minunată, hotărăște ca
orbul să vadă.

Începe atunci, împreună cu fericirea,
chinul acelui om. Nu îl vor lăsa în
pace. Mai întâi sunt vecinii și cei care
îl văzuseră mai înainte că era
cerșetor. Evanghelia nu ne spune că
s-ar fi bucurat, ci că nu puteau da
crezare, în ciuda faptului că orbul
insista că acela, care înainte nu
vedea și acum vede, este el însuși. În
loc să-l lase să se bucure liniștit de
acel dar, îl duc la farizei, care îl
întreabă din nou cum s-a întâmplat.
Iar el răspunde pentru a doua oară: 
Mi-a pus tină pe ochi, m-am spălat și
văd.



Iar farizeii vor să demonstreze că
ceea ce s-a întâmplat, un bine și o
mare minune, nu a avut loc. Unii
recurg la raționamente meschine,
ipocrite și mărunte: a vindecat în zi
de sâmbătă și, cum sâmbăta era
interzis să se muncească, neagă
minunea. Alții încep ceea ce astăzi se
numește un sondaj de opinie. Se duc
la părinții orbului: Acesta este fiul
vostru pe care spuneți că l-ați născut
orb? Așadar, cum de vede acum?
Frica față de cei puternici îi
determină pe părinți să răspundă cu
o propunere, care îndeplinește toate
garanțiile metodei științifice: Știm că
acesta este fiul nostru și că l-am
născut orb. Dar cum de vede acum nu
știm. Și nici cine i-a deschis ochii nu
știm. Întrebați-l pe el; e destul de
mare! Va vorbi el însuși despre sine.

Cei care fac sondajul de opinie nu pot
să creadă deoarece nu vor să creadă. 
Atunci l-au chemat a doua oară pe
omul care fusese orb și i-au zis: noi



știm că omul acesta –Isus Cristos– 
este un păcătos.

În puține cuvinte, fragmentul din
Sfântul Ioan exemplifică aici un
model de atac cutremurător
împotriva dreptului natural de bază,
care corrrespunde tuturor, acela de a
fi tratați cu respect.

Această temă continuă să fie de
actualitate. Nu supune nici un efort
să semnalăm, în acest timp, cazuri de
acest tip de curiozitate agresivă care
ajung până la a căuta cu morbiditate
în viața privată a celorlalți. Un
minim simț de dreptate cere ca, până
și în investigarea unei presupuse
infracțiuni, să se procedeze cu
prudență și moderație, fără a lua de
bun ceea ce este doar o posibilitate.
Se înțelege clar în ce măsură
curiozitatea nesănătoasă de a
eviscera ceea ce nu numai că nu este
o crimă, ci poate fi vorba de o



acțiune onorabilă, trebuie catalogată
ca fiind o perversiune.

Înaintea negustorilor suspiciunii,
care dau impresia că organizează un
comerț al intimității, este precis să
apărăm demnitatea fiecărei
persoane, dreptul ei la tăcere. Toți
oamenii cinstiți tind să fie de acord
în această apărare, fie că sunt
creștini sau nu, deoarece este în joc o
valoare comună: legitima hotărâre
de a fi ei înșiși, de a nu se expune, de
a păstra într-o justă și modestă
rezervă bucuriile, necazurile și
durerile familiare; și, mai ales, de a
face binele fără spectacol, de a ajuta
din dragoste adevărată pe cei
nevoiași, fără obligația de a publica
aceste sarcini în slujba celorlalți și,
cu atât mai puțin, să dezvăluie
intimitatea sufletului lor în fața
privirilor indiscrete și răsucite ale
lumii care nu este în stare și nici nu
vrea să ajungă la viața interioară,



dacă nu este pentru a-și bate joc de
ea fără nici un scrupul.

Dar, ce greu este să te eliberezi de
acea agresivitate! Metodele, de a nu
lăsa omul în pace, s-au înmulțit. Mă
refer la mijloacele tehnice și, de
asemenea, la sistemele acceptate de
argumentare, care sunt greu de
înfruntat dacă dorești să-ți păstrezi
reputația. Astfel, uneori se
presupune că toată lumea se
comportă rău; prin urmare, cu acest
mod de gândire eronat, apare în mod
inevitabil propria învinuire și
autocritica. Dacă cineva nu aruncă
peste el însuși o tonă de nămol,
deduc că, pe lângă faptul că este
complet rău, este și ipocrit și arogant.

Alteori, se procedează în alt mod: cel
care vorbește sau scrie, calomniind,
este dispus să admită că ești un
individ onest, dar alții poate nu vor
face același lucru, și vor putea
publica faptul că ești un hoț: cum



demonstrezi atunci că nu ești un hoț?
Sau: dumneavoastră ați afirmat fără
încetare că purtarea lui este curată,
nobilă și dreaptă. V-ar deranja dacă
reconsiderați această afirmație,
pentru a verifica dacă –dimpotrivă–
acea conduită a sa nu este oare
murdară, dezonestă și strâmbă?

Nu sunt exemple imaginare. Sunt
convins că orice personaă, sau orice
instituție cu un oarecare renume, ar
putea continua această listă. S-a creat
în unele sectoare falsa gândire că
publicul, poporul sau cum vreți să-l
numiți, are dreptul să cunoască și să
interpreteze până și detaliile cele mai
intime ale existenței celorlați.

Permiteți-mi câteva cuvinte legate de
ceva care îmi apasă pe suflet. De mai
bine de treizeci de ani, am spus și am
scris în mii de feluri posibile că Opus
Dei nu caută nici o finalitate
temporală, politică; ci urmărește
doar și în mod exclusiv să difuzeze,



între mulțimi din toate rasele, din
toate clasele sociale, din toate
națiunile, cunoașterea și practica
învățăturii mântuitoare a lui Cristos:
caută să contribuie la existența unei
iubiri mai mari față de Dumnezeu pe
pământ și, prin urmare, mai multă
pace, mai multă dreptate între
oameni, fiii aceluiași Tată.

Multe mii de persoane -milioane-, în
toată lumea, au înțeles aceasta. Alții,
mai puțini la număr, din diferite
motive, se pare că nu au înțeles. Dacă
inima îmi este mai aproape de cei
dintâi, de asemenea îi respect și îi
iubesc și pe ceilalți, pentru că trebuie
să respectăm și să apreciem
demnitatea tuturor, iar toți sunt
chemați la gloria de fii ai lui
Dumnezeu.

Totuși niciodată nu lipsește o
minoritate sectară care, neîțelegând
ceea ce eu și atâția alții iubim, ar dori
să le-o explicăm pe înțelesul lor:



exclusiv politic, străin față de
supranatural, atent doar la echilibrul
intereselor și presiunilor de grup.
Dacă nu primesc o astfel de
explicație, eronată și trucată după
bunul lor plac, continuă să creadă că
este o minciună, că ceva se ascunde,
că există planuri sinistre.

Dați-mi voie să vă descoper că,
înaintea acestor cazuri, nici nu mă
întristez și nici nu îmi fac griji. Aș
adăuga că mă distrează, dacă aș trece
cu vederea faptul că aceștia comit o
ofensă față de aproapele și un păcat
strigător la Dumnezeu. Sunt
aragonez și, până și în omenescul
caracterului meu, îndrăgesc
sinceritatea: simt o repulsie
instinctivă față de tot ceea ce este
meschin. Întotdeauna am căutat să
răspund cu adevărul, fără
prepotență, fără orgoliu, deși cei care
calomniau erau prost educați,
aroganți, potrivnici, fără cea mai
mică monstră de umanitate.



Frecvent mi-a venit în minte
răspunsul orbului din naștere către
farizei, care întrebau pentru a nu
știu câta oară cum s-a întâmplat
minunea: V-am spus deja și nu m-ați
ascultat. De ce vreți să auziți din nou?
Nu cumva vreți și voi să deveniți
discipolii aceluia?

Picături pentru ochi

Păcatul farizeilor nu consta în faptul
că nu-l vedeau în Cristos pe
Dumnezeu, ci în faptul că s-au închis
în mod voit în ei înșiși; în faptul că
nu tolerau ca Isus, care este lumina,
să le deschidă ochii. Această
închidere are consecințe imediate în
viața de relație cu semenii noștri.
Farizeul care, crezându-se lumină,
nu permite ca Dumnezeu să-i
deschidă ochii, este cine îl va trata cu
mândrie și nedrept pe aproapele: 
Dumnezeule, îți mulțumesc că nu sunt
ca ceilalți oameni: hrăpăreți, nedrepți,
adulteri, sau chiar ca vameșul acesta,



se roagă. Iar orbului din naștere,
care insistă să povestească adevărul
însănătoșirii miraculoase, îl jignește: 
tu ești născut cu totul în păcat și ne
înveți pe noi? Și l-au dat afară.

Între cei care nu-l cunosc pe Cristos
sunt mulți oameni cinstiți care, din
simplă curtoazie, știu să se comporte
plini de tact: sunt sinceri, cordiali,
politicoși. Dacă ei și noi nu ne
împotrivim ca Cristos să vindece
orbirea care încă o mai avem în ochii
noștri, dacă îi permitem Domnului să
ne aplice acea tină care, în mâinile
sale, devine picătura cea mai
eficientă, vom percepe realitățile
pământești și le vom întrezări pe cele
veșnice cu o lumină nouă, cu lumina
credinței: vom fi dobândit atunci o
privire curată.

Aceasta este vocația creștinului:
plinătatea acelei carități care este
îndelung răbdătoare, binevoitoare, nu
este invidioasă, nu se laudă, nu se



umflă, nu se poartă necuviincios, nu
caută ale sale, nu se mânie, nu ține
cont de rău, nu se bucură de
nedreptate, ci se bucură de adevăr,
toate le suportă, toate le crede, toate
le speră, toate le îndură.

Caritatea lui Cristos nu este doar un
sentiment bun față de aproapele; nu
se oprește la plăcerea de a fi
filantrop. Caritatea, revărsată de
către Dumnezeu în suflet, transformă
din interior inteligența și voința:
întemeiază în mod supranatural
prietenia și bucuria de a înfăptui
binele.

Contemplați scena vindecării celui
șchiop, pe care ne-o relatează Faptele
Apostolilor. Urcau Petru și Ioan la
templu și, trecând, văd un om așezat
la intrare; era șchiop încă de la
naștere. Totul trimite la cealaltă
vindecare a orbului. Însă acum
discipolii nu gândesc că nenorocirea
se datorează păcatelor personale ale



bolnavului sau greșelilor părinților
săi. Și îi spun: în numele lui Isus
Cristos Nazarineanul, ridică-te și
umblă! Înainte revărsau
neînțelegere, acum milostivire;
înainte judecau cu nechibzuință,
acum vindecă miraculos în numele
Domnului. Mereu este Cristos, care
trece! Lui Cristos, care continuă să
treacă pe străzile și prin piețele
lumii, prin intermediul discipolilor
săi, creștinii: îi cer cu ardoare să
treacă și prin sufletul cuiva dintre cei
care mă ascultă în aceste momente.

Respect și caritate

Ne surprindea la început atitudinea
discipolilor lui Isus față de orbul din
naștere. Gândeau conform acelei
zicale nefericite: gândește rău și vei
avea dreptate. Mai târziu, când îl
cunosc mai bine pe Învățător, când
își dau seama ce înseamnă să fii
creștin, părerile lor se inspiră în
înțelegere.



În orice om –scrie Sfântul Toma de
Aquino– există vreun aspect datorită
căruia ceilalți îl pot considera
superior, după cele spuse de către
Apostol „cu umilință, fiecare să-l
considere pe celălalt mai presus de
sine” (Fil 2,3). Conform acestei
învățături, toți oamenii trebuie să se
cinstească unii pe alții. Umilința este
virtutea care ne ajută să descoperim
că semnele de respect față de
persoană –pentru onoarea sa, pentru
buna credință, pentru intimitatea sa–
nu sunt simple convenții exterioare,
ci primele manifestări ale carității și
ale dreptății.

Caritatea creștină nu se limitează
doar la a-l ajuta pe cel nevoiaș de
bunuri materiale; se îndreaptă, mai
întâi de toate, la a-l respecta și a-l
înțelege pe fiecare individ în parte, în
demnitatea sa intrinsecă de om și de
fiu al Creatorului. De aceea, atacurile
la persoană –la reputația și la
onoarea sa– denotă, în cei care le



comit, că nu profesează sau că nu
practică unele adevăruri ale
credinței creștine, și în orice caz
denotă lipsa unei adevărate iubiri
față de Dumnezeu. Caritatea
autentică cu care îl iubim pe
Dumnezeu și pe aproapele este
aceeași virtute, deoarece motivul
pentru a-l iubi pe aproapele este
tocmai Dumnezeu, și îl iubim pe
Dumnezeu când îl iubim pe aproapele
cu caritate.

Sper că vom fi în stare să scoatem
consecințele practice din aceste
momente de conversație, în prezența
Domnului. În principal angajamentul
de a nu-i judeca pe ceilalți, de a nu
jigni nici măcar cu îndoiala, de a
învinge răul prin abundența binelui,
semănând în jurul nostru
conviețuirea loială, dreptatea și
pacea.

Și hotărârea de a nu ne întrista
niciodată, dacă purtarea noastră



dreaptă este prost înțeleasă de către
alții; dacă binele pe care –cu ajutorul
constant al Domnului– încercăm să-l
facem, este interpretat strâmb,
atribuind, printr-un proces ilicit,
intențiilor noastre, planuri rele,
comportamente frauduloase și
simulatoare. Să iertăm întotdeauna,
cu zâmbetul pe buze. Să vorbim cu
claritate, fără dușmănie, atunci când
credem în conștiință că trebuie să
vorbim. Și să punem totul în mâinile
lui Dumnezeu, Tatăl nostru, cu
dumnezeiască tăcere –Iesus autem
tacebat, Isus tăcea–, dacă este vorba
de atacuri personale, oricât de
brutale și nedemne ar fi. Să ne
îngrijim doar să facem fapte bune,
căci el va face ca ele să lumineze
înaintea oamenilor.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/

https://opusdei.org/ro-ro/article/respectul-crestin-fata-de-persoana-si-libertatea-ei/


respectul-crestin-fata-de-persoana-si-
libertatea-ei/ (31.12.2025)

https://opusdei.org/ro-ro/article/respectul-crestin-fata-de-persoana-si-libertatea-ei/
https://opusdei.org/ro-ro/article/respectul-crestin-fata-de-persoana-si-libertatea-ei/

	Respectul creștin față de persoană și libertatea ei

