
opusdei.org

Prin Maria la Isus

Predică despre Preasfânta
Fecioară Maria, cu ocazia lunii
mai, rostită de fondatorul Opus
Dei la data de 4 mai 1957 și
inclusă în cartea „E Cristos care
trece”.

07.05.2025

O privire asupra lumii, o privire
asupra Poporului lui Dumnezeu, în
această lună mai care începe, ne face
să contemplăm spectacolul acelei
devoțiuni mariane care se manifestă
în atâtea obiceiuri, vechi sau noi, dar
trăite cu același spirit de iubire.



Este o bucurie să vezi că devoțiunea
față de Sfânta Fecioară este mereu
vie, trezind în sufletele creștine
impulsul supranatural de a acționa
ca domestici Dei, ca oameni de casă ai
lui Dumnezeu.

Cu siguranță și voi, văzând în aceste
zile atât de mulți creștini care își
exprimă în mii de moduri diferite
dragostea pentru Sfânta Fecioară
Maria, vă simțiți mai mult uniți cu
Biserică, mai frați cu toți acești frați
ai voștri. Este ca o reuniune
familială, când copiii mai mari, pe
care viața i-a despărțit, se reîntâlnesc
din nou alături de mama lor, cu
ocazia unei sărbători. Și dacă s-au
certat vreodată între ei și s-au tratat
urât, în ziua aceea nu; în ziua aceea
se simt uniți, recunosc cu toții
aceeași afecțiune.

Maria zidește neîncetat Biserica, o
unește, o păstrează compactă. Este
greu să ai o devoțiune autentică față



de Sfânta Fecioară și să nu te simți
mai legat de ceilalți membri ai
Trupului Mistic, mai uniți și cu capul
ei vizibil, Papa. De aceea îmi place să
repet: omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!, toți, împreună cu Petru, la
Isus prin Maria! Și, recunoscându-ne
parte din Biserică și invitați să ne
simțim frați în credință, descoperim
cu mai multă profunzime frăția care
ne unește cu toată omenirea: pentru
că Biserica a fost trimisă de Cristos la
toate popoarele și la toate neamurile.

Ceea ce tocmai am spus este ceva pe
care toți am experimentat-o, din
moment ce nu ne-au lipsit
oportunitățile de a verifica efectele
supranaturale ale unei devoțiuni
sincere față de Sfânta Fecioară.
Fiecare dintre voi ar putea povesti
multe lucruri. Și eu la fel. Acum îmi
vine în minte un pelerinaj pe care l-
am făcut în 1935 la un schit al Sfintei
Fecioare, în teritoriul castilian: la
Sonsoles.



Nu a fost un pelerinaj așa cum se
înțelege de obicei. Nu era zgomotos
nici aglomerat: eram trei persoane.
Respect și îndrăgesc celelalte
manifestări publice de pietate, dar
personal prefer să încerc să-i ofer
Mariei aceeași afecțiune și același
entuziasm, fie prin vizite personale
fie în grupuri mici, cu un gust de
intimitate.

În timpul acelui pelerinaj la Sonsoles
am aflat originea acestei devoțiuni
față de Sfânta Fecioară. Un detaliu
fără prea mare importanță, dar care
este o manifestare filială a oamenilor
din acel ținut. Imaginea Doamnei
Noastre care se venerează în acel loc
a fost ascunsă o perioadă de timp, în
vremea luptelor dintre creștini și
musulmani din Spania. După câțiva
ani, statuia a fost găsită de niște
ciobani care –conform tradiției–,
când au văzut-o, au comentat: Ce ochi
atât de frumoși! Sunt precum soarele!
(son soles în limba spaniolă)



Mama lui Cristos, Mama creștinilor

Din acel an 1935, în cadrul
numeroaselor și obișnuitelor vizite la
Sanctuarele Maicii Domnului, am
avut ocazia să reflectez și să meditez
asupra acestei realități a afecțiunii
atâtor creștini pentru Mama lui Isus.
Și mereu am crezut că această
afecțiune este o corespondență a
iubirii, un semn al recunoștinței
filiale. Pentru că Maria este strâns
legată de acea manifestare maximă a
iubirii lui Dumnezeu: Întruparea
Cuvântului, care S-a făcut om ca noi
și a luat asupra Sa mizeriile și
păcatele noastre. Maria, fidelă
misiunii divine pentru care a fost
creată, s-a dăruit și continuă să se
dăruiască fără încetare în slujba
oamenilor, chemați cu toții să fie
frații Fiului ei Isus. Iar Maica
Domnului este de asemenea cu
adevărat, acum, Maica oamenilor.



Așa este, pentru că așa a vrut
Domnul. Și Duhul Sfânt a poruncit să
rămână scris, ca să fie cunoscut de
toate generațiile: Lângă crucea lui
Isus stăteau mama lui Isus și sora
mamei Lui, Maria a lui Cleopa, și
Maria Magdalena. Așadar, văzând
Isus că stăteau acolo mama Lui și
discipolul pe care îl iubea, i-a spus
mamei: „Femeie, iată-l pe fiul tău!”.
Apoi i-a spus discipolului: „Iat-o pe
mama ta!”. Și, din ceasul acela,
discipolul a luat-o acasă la el.

Ioan, discipolul iubit al lui Isus, o
primește pe Maria și o introduce în
casa lui, în viața lui. Autorii spirituali
au văzut în aceste cuvinte, pe care le
relatează Sfânta Evanghelie, o
invitație adresată tuturor creștinilor
pentru a o pune și pe Maria în viața
noastră. Într-un anumit sens, această
clarificare este aproape de prisos.
Maria dorește, cu siguranță, să o
invocăm, să ne apropiem de ea cu
încredere, să apelăm la maternitatea



ei, cerându-i să se manifeste ca Mama
noastră.

Însă ea este o mamă care nu așteaptă
să fie rugată, care chiar se
anticipează cererilor noastre, pentru
că ne cunoaște nevoile și ne vine
repede în ajutor, demonstrând prin
fapte că își amintește constant de
copiii ei. Fiecare dintre noi,
evocându-i propria viață și văzând
cum s-a arătat în ea milostivirea lui
Dumnezeu, poate descoperi o mie de
motive pentru a se simți într-un mod
cu totul special fiu al Mariei. 

Textele Sfintelor Scripturi care ne
vorbesc despre Doamna Noastră, ne
arată tocmai cum Mama lui Isus își
însoțește Fiul pas cu pas, asociindu-
se la misiunea lui răscumpărătoare,
bucurându-se și suferind împreună
cu El, iubindu-i pe cei pe care Isus îi
iubește, ocupându-se cu grijă
maternă de toți cei care îi sunt
alături.



Să ne gândim, de exemplu, la
episodul nunții de la Cana. Printre
atâția invitați la una dintre acele
nunți gălăgioase de la țară, la care
participă persoane din diverse sate,
Maria observă că nu mai au vin. Ea
singură își dă seama imediat de acest
lucru. Cât de familiare ni se par
scenele din viața lui Cristos! Pentru
că măreția lui Dumnezeu coexistă cu
obișnuitul, cu banalul. Este specific
femeii, și unei gospodine atente, să
observe o neglijență, să fie atentă la
acele mici detalii care fac existența
omului plăcută: și așa a procedat
Maria.

Observați, de asemenea, că Ioan este
cel care povestește scena din Cana: el
este singurul evanghelist care a
surprins această trăsătură a
preocupării materne. Sfântul Ioan
vrea să ne amintească că Maria a fost
prezentă la începutul vieții publice a
Domnului. Aceasta ne arată că el a
putut înțelege în profunzime



importanța acestei prezențe a Sfintei
Fecioare. Isus știa cui o încredința pe
Mama Lui: unui discipol care o
iubise, care învățase să o iubească ca
pe propria sa mamă și a fost capabil
să o înțeleagă.

Să ne gândim acum la acele zile care
au urmat Înălțării, în așteptarea
Rusaliilor. Discipolii, plini de
credință în triumful lui Cristos înviat
și tânjind după Duhul Sfânt care le-a
fost promis, vor să se simtă uniți, și îi
găsim cum Maria matre Iesu, cu
Maria, mama lui Isus. Rugăciunea
discipolilor însoțește rugăciunea
Mariei: era rugăciunea unei familii
unite.

De data aceasta, cel care ne transmite
această informație este Sfântul Luca,
evanghelistul care a povestit mai pe
larg copilăria lui Isus. Se pare că a
vrut să ne facă să înțelegem că, așa
cum Maria a avut un rol principal în
Întruparea Cuvântului, în mod



analog ea a fost prezentă și în
originile Bisericii, care este Trupul
lui Cristos.

Încă din primul moment al vieții
Bisericii, toți creștinii care au căutat
iubirea lui Dumnezeu, acea iubire
care ni se revelează și se face trup în
Isus Cristos, s-au întâlnit cu Sfânta
Fecioară, și au experimentat grija ei
maternă în moduri foarte diverse.
Prasfânta Fecioară poate fi numită cu
adevărat mama tuturor creștinilor.
Sfântul Augustin a spus-o prin
cuvinte clare: a cooperat cu caritatea
ei pentru ca să se nască în Biserică
credincioșii, mădulare ale acelui cap,
al căruia ea este în mod efectiv mamă
după trup.

Nu este de mirare, așadar, că una
dintre cele mai vechi mărturii ale
devoțiunii față de Maria este tocmai
o rugăciune plină de încredere. Mă
refer la acea antifonă pe care,
compusă cu secole în urmă,



continuăm să o repetăm și astăzi: Sub
ocrotirea ta alergăm, sfântă
Născătoare de Dumnezeu: nu ne
dispreţui rugăciunile în nevoile
noastre, ci ne mântuieşte de toate
primejdiile, Fecioară slăvită şi
binecuvântată.

Mergi la Maria

În mod spontan și firesc se naște în
noi dorința de a o întâlni pe Maica lui
Dumnezeu, care este și Mama
noastră. De a o trata așa cum se
tratează o persoană vie: deoarece
moartea nu a biruit asupra ei, ci ea
se află în trup și suflet în prezența lui
Dumnezeu Tatăl, a Fiului său și a
Duhului Sfânt.

Pentru a înțelege rolul pe care îl
joacă Maria în viața creștină, pentru
a ne simți atrași către ea, pentru a
căuta compania ei iubitoare cu
afecțiune filială, nu sunt necesare
mari divagații, deși misterul
Maternității divine are un conținut



bogat asupra căruia nu vom reflecta
niciodată îndeajuns.

Credința catolică a știut să
recunoască în Maria un semn
privilegiat al iubirii lui Dumnezeu:
Dumnezeu ne numește deja prietenii
Săi, harul Său lucrează în noi, ne
regenerează din păcat, ne dă puterea
pentru ca, în mijlocul slăbiciunilor
proprii celui care încă este praf și
mizerie, să putem reflecta într-un fel
chipul lui Cristos. Nu suntem doar
niște naufragiați pe care Dumnezeu a
promis că-i va salva, deoarece acea
mântuire lucrează deja în noi.
Relația noastră cu Dumnezeu nu este
aceea a unui orb care tânjește după
lumină, dar care geme în suferința
întunericului, ci cea a unui fiu care
se știe iubit de Tatăl său.

Maria ne vorbește despre acea
cordialitate, acea încredere, acea
siguranță. De aceea numele ei ajunge
atât de direct la inimă. Relația



fiecăruia dintre noi cu propria
noastră mamă poate să fie modelul și
ghidul pentru relația noastră cu
Doamna Dulcelui Nume, Maria.
Trebuie să-L iubim pe Dumnezeu cu
aceeași inimă cu care îi iubim pe
părinții noștri, pe frații noștri, pe
ceilalți membri ai familiei noastre, pe
prietenii noștri: nu avem altă inimă.
Și cu aceeași inimă trebuie să o
tratăm pe Maria.

Cum se comportă un fiu sau o fiică
normali cu mama lor? În mii de
feluri, dar întotdeauna cu dragoste și
încredere. Cu o afecțiune care va
curge în fiecare caz prin anumite
canale, izvorâte din viața însăși, care
nu sunt niciodată ceva rece, ci
obiceiuri de casă duioase, mici detalii
cotidiene, pe care fiul simte că are
nevoia să le arăte față de mama lui și
care îi lipsesc mamei atunci când fiul
uită de ele: un sărut sau o mângâiere
la plecare sau la întoarcerea acasă,
un mic cadou, niște cuvinte dulci.



În relațiile noastre cu Maica noastră
din Ceruri există de asemenea acele
norme de pietate filială, care sunt
calea comportamentului nostru
obișnuit față de Ea. Mulți creștini
adoptă vechiul obicei al scapularului;
sau au dobândit obiceiul de a saluta –
nu sunt necesare cuvintele, gândul
este suficient– imaginile Mariei care
se află în fiecare casă creștină sau
care împodobesc străzile atâtor
orașe; sau trăiesc acea rugăciune
minunată care este Sfântul Rozariu,
în care sufletul nu se obosește să
spună mereu aceleași lucruri,
precum nu se obosesc îndrăgostiții
când se iubesc, și în care se învață să
se retrăiască momentele centrale ale
vieții Domnului; sau obișnuiesc să
dedice o zi din săptămână Maicii
Domnului –tocmai această zi în care
suntem acum adunați: sâmbăta–
oferindu-i o mică mângâiere și
meditând în mod special la
maternitatea ei.



Există multe alte devoțiuni mariane
pe care nu este nevoie să le amintim
acum aici. Ele nu trebuie să fie toate
încorporate în viața fiecărui creștin –
creșterea în viața supranaturală este
ceva foarte diferit de simpla
acumulare de devoțiuni– dar trebuie
să afirm în același timp că nu posedă
plinătatea credinței cine nu trăiește
niciuna din ele, cine nu își manifestă
într-un fel dragostea față de Maria.

Cei care consideră devoțiunile către
Sfânta Fecioară ca fiind depășite,
arată că și-au pierdut profundul
sensul creștin pe care acestea îl
conțin, că au uitat izvorul din care se
nasc: credința în voința mântuitoare
a lui Dumnezeu Tatăl, dragostea față
de Dumnezeu Fiul care S-a făcut om
cu adevărat și S-a născut dintr-o
femeie, încrederea în Dumnezeu
Duhul Sfânt care ne sfințește cu
harul Său. Dumnezeu este cel care
ne-a dat-o pe Maria și nu avem
dreptul să o refuzăm, dar trebuie să



ne îndreptăm către ea cu dragostea și
bucuria de fii ai săi.

Să ne facem copii în Iubirea față de
Dumnezeu

Să luăm în considerare cu atenție
acest punct, pentru că ne poate ajuta
să înțelegem lucruri foarte
importante, întrucât misterul Mariei
ne face să vedem că, pentru a ne
apropia de Dumnezeu, trebuie să ne
facem mici. Adevăr vă spun, dacă nu
vă veți întoarce și nu veți deveni
asemenea copiilor, nu veți intra în
împătăția cerurilor.

A deveni copii: să renunțăm la
mândrie și autosuficiență; să
recunoaștem că noi singuri nu putem
face nimic, pentru că avem nevoie de
harul, de puterea Tatălui nostru
Dumnezeu pentru a învăța să
mergem și să perseverăm pe cale. A
fi mic înseamnă să te abandonezi așa
cum copiii se abandonează, să crezi



așa cum cred copiii, să ceri așa cum
cer copiii.

Și învățăm toate acestea tratând cu
Maria. Devoțiunea față de Sfânta
Fecioară nu este ceva moale sau
firav: este mângâiere și bucurie care
umple sufletul, tocmai în măsura în
care implică un exercițiu profund și
complet de credință, care ne face să
ieșim din noi înșine și să ne punem
nădejdea în Domnul. Domnul este
păstorul meu –cântă unul dintre
psalmi– nu voi duce lipsă de nimic; El
mă paște pe pășuni verzi, mă conduce
la ape de odihnă, îmi înviorează
sufletul. Mă călăuzește pe cărări
drepte de dragul numelui Său. Chiar
dacă ar fi să umblu prin valea
întunecată a morții, nu mă tem de
niciun rău, căci Tu ești cu mine.

Pentru că Maria este Mamă,
devoțiunea ei ne învață să fim copii:
să iubim cu adevărat, fără măsură; să
fim simpli, fără acele complicații care



se nasc din egoismul de a ne gândi
doar la noi înșine; să fim bucuroși,
știind că nimic nu ne poate distruge
speranța. Începutul drumului care
duce la nebunia iubirii lui Dumnezeu
este o iubire încrezătoare în Sfânta
Fecioară Maria. Așa am scris acest
lucru în urmă cu mulți ani, în
prologul unor comentarii la Sfântul
Rozariu, și de atunci am putut
verifica în repetate rânduri adevărul
acestor cuvinte. Nu voi intra aici în
multe argumente pentru a lumina
această idee: mai degrabă vă invit să
o experimentați, să o descoperiți
singuri, tratând-o pe Maria cu
dragoste, deschizându-vă inima față
de ea, încredințându-i bucuriile și
durerile voastre, cerându-i să vă
ajute să-L cunoașteți și să-L urmați
pe Isus.

Dacă o cautați pe Maria, îl veți găsi
pe Isus. Și veți învăța să înțelegeți
puțin din ceea ce există în acea inimă
a lui Dumnezeu care se face mic, care



renunță să-Și manifeste puterea și
măreția, pentru a se prezenta sub
forma unui sclav. Vorbind omenește,
am putea spune că Dumnezeu se
depășește pe Sine, deoarece nu se
limitează la ceea ce ar fi esențial sau
indispensabil pentru a ne mântui, ci
trece dincolo. Singurul standard sau
măsură care ne permite să înțelegem
într-un fel acest mod de a acționa a
lui Dumnezeu este să ne dăm seama
că nu are măsură: să vedem că acest
mod se naște dintr-o iubire nebună,
care îl face să își asume trupul nostru
și să suporte povara păcatelor
noastre.

Cum este posibil să ne dăm seama de
asta, să ne dăm seama că Dumnezeu
ne iubește și să nu înnebunim și noi
de iubire? Este necesar să permitem
ca aceste adevăruri ale credinței
noastre să se înrădăcineze în suflet
într-atât încât să ne schimbe întreaga
noastră viață. Dumnezeu ne iubește,



El e cel Atotputernic, cel care a făcut
cerurile și pământul.

Dumnezeu este interesat chiar și de
lucrurile mărunte ale creaturilor
Sale: de ale voastre și de ale mele, și
ne cheamă pe fiecare pe numele
nostru propriu. Această certitudine
pe care ne-o dă credința ne face să
privim ceea ce ne înconjoară cu o
lumină nouă și, chiar dacă totul
rămâne la fel, să ne dăm seama că
totul este diferit, pentru că totul este
o expresie a iubirii lui Dumnezeu.

Viața noastră devine astfel o
rugăciune continuă, o bună
dispoziție și o pace care nu se
termină niciodată, un act de
mulțumire presărat de-a lungul
orelor. Sufletul meu îl preamărește pe
Domnul –a cântat Fecioara Maria– și
duhul meu tresaltă de bucurie în
Dumnezeu, Mântuitorul meu; căci a
privit la umilința slujitoarei Sale. Iată,
de acum toate popoarele mă vor numi



fericită, căci mi-a făcut lucruri mari
Cel Atotputernic și numele Lui e sfânt.

Rugăciunea noastră poate însoți și
imita acea rugăciune a Mariei. La fel
ca ea, vom simți dorința de a cânta,
de a proclama minunile lui
Dumnezeu, pentru ca toată omenirea
și toate ființele să ia parte la fericirea
noastră.

Maria ne face să ne simțim frați

Nu o putem trata în mod filial pe
Maria și să ne gândim doar la noi
înșine și la propriile noastre
probleme. Nu se poate să o tratezi pe
Sfânta Fecioară și să ai probleme
personale egoiste. Maria conduce la
Isus, iar Isus este primogenitus in
multis fratribus, primul născut între
mulți frați. A-L cunoaște pe Isus,
așadar, înseamnă a realiza că viața
noastră nu poate fi trăită cu alt sens
decât acela de a ne dărui în slujba
altora. Un creștin nu se poate
concentra doar asupra problemelor



personale, deoarece trebuie să
trăiască pentru Biserica universală,
gândindu-se la mântuirea tuturor
sufletelor.

În acest fel, nici acele fațete care ar
putea fi considerate mai private și
mai intime –preocuparea pentru
propria îmbunătățire interioară– nu
sunt în realitate personale: întrucât
sfințirea este unul și același lucru cu
apostolatul. Trebuie deci să ne
sforțăm în viața noastră interioară și
în dezvoltarea virtuților creștine,
gândindu-ne la binele întregii
Biserici, întrucât nu am putea face
binele și să-L vestim pe Cristos dacă
în noi nu ar exista străduința sinceră
de a pune în practică învățăturile
Evangheliei.

Pătrunse de acest spirit, rugăciunile
noastre, chiar și atunci când încep cu
teme și scopuri aparent personale,
sfârșesc întotdeauna prin a se
îndrepta spre slujirea celorlalți. Iar



dacă mergem mână în mână cu
Preasfânta Fecioară, ea ne va face să
ne simțim frați și surori cu toți
oamenii: pentru că toți suntem copii
ai acelui Dumnezeu a cărui Fiică,
Soție și Mamă este ea.

Problemele semenilor noștri trebuie
să fie problemele noastre. Frăția
creștină trebuie să fie adânc
înrădăcinată în suflet, astfel încât
nimeni să nu ne fie indiferent. Maria,
Mama lui Isus, care L-a crescut, L-a
educat și L-a însoțit pe parcursul
vieții sale pământești și care este
acum alături de El în ceruri, ne va
ajuta să-L recunoaștem pe Isus care
trece pe lângă noi, care ni se face
prezent în nevoile fraților noștri.

În acel pelerinaj despre care v-am
vorbit la început, în timp ce
mergeam spre schitul Sonsoles, am
trecut pe lângă niște lanuri de grâu.
Recoltele străluceau în soare,
legănate de vânt. Atunci mi-a venit în



minte un text din Evanghelie, câteva
cuvinte pe care Domnul Le-a adresat
grupului Său de discipoli: Nu spuneți
voi: „Mai sunt încă patru luni și vine
secerișul?” Iată, Eu vă spun, ridicați-
vă ochii și priviți lanurile că sunt albe
pentru seceriș! M-am gândit încă o
dată că Domnul a vrut să pună în
inimile noastre același foc și aceeași
dorință care o domina pe a Lui. Și,
îndepărtându-mă puțin de pe drum,
am adunat niște spice ca să-mi fie
spre amintire.

Trebuie să ne deschidem ochii, să
știm să privim în jurul nostru și să
recunoaștem acele chemări pe care
Dumnezeu ni le adresează prin cei
care ne înconjoară. Nu putem trăi cu
spatele întors la mulțime, închiși în
lumea noastră mică. Nu așa a trăit
Isus. Evangheliile ne vorbesc adesea
despre milostivirea Lui, despre
capacitatea Lui de a împărtăși
durerea și nevoile celorlalți: El se
compătimește de văduva din Nain,



plânge la moartea lui Lazăr, se
preocupă de mulțimile care îl
urmează și care nu au ce să
mănânce, se compătimește mai ales
de cei păcătoși, de cei care merg prin
lume fără să cunoască lumina și
adevărul: Coborând, Isus a văzut o
mare mulțime și I s-a facut milă de ei,
pentru că erau ca oile care nu au
păstor; și a început să-i învețe multe.

Când suntem cu adevărat copii ai
Mariei înțelegem această atitudine a
Domnului, astfel încât inimile
noastre să crească și să fie milostive.
Atunci ne vor durea suferințele,
mizeriile, greșelile, singurătatea,
neliniștea, durerea celorlalți oameni,
frați ai noștri. Și simțim urgența să-i
ajutăm în nevoile lor și să le vorbim
despre Dumnezeu pentru ca ei să știe
să-L trateze ca fii și să poată cunoaște
gingășia maternală a Mariei.

A fi apostol al apostolilor



A umple de lumină lumea, a fi sare și
lumină: așa a descris Domnul
misiunea discipolilor Săi. A duce
vestea cea bună a iubirii lui
Dumnezeu până la marginile
pământului. La asta trebuie să ne
dedicăm toți creștinii viața, într-un
fel sau altul.

Ba mai mult. Trebuie să simțim
dorința de a nu rămâne singuri,
trebuie să-i încurajăm și pe alții să
contribuie la această misiune divină
de a duce bucuria și pacea în inimile
oamenilor. Pe măsură ce progresați,
atrageți-i și pe ceilalți cu voi, scrie
Sfântul Grigore cel Mare; să doriți să
aveți tovarăși pe calea către Domnul.

Dar să aveți prezent faptul că, cum
dormirent homines, pe când oamenii
dormeau, a venit dușmanul lui, a
semănat neghină prin grâu și a
plecat, zice Domnul într-o parabolă.
Noi oamenii suntem expuși să ne
lăsăm purtați de visul egoismului, al



superficialității, împrăștiindu-ne
inimile într-o mie de experiențe
trecătoare, evitând să aprofundăm în
adevăratul sens al realităților
pământești. Rău este acel vis, sufocă
demnitatea omului și îl face sclavul
tristeții!

Există un caz care ar trebui să ne
doară foarte mult: acela al creștinilor
care ar putea da mai mult și nu se
hotărăsc să facă acest lucru; care s-ar
putea dărui în întregime, trăind toate
consecințele vocației lor de fii ai lui
Dumnezeu, dar se împotrivesc să fie
generoși. Ar trebui să ne doară
pentru că harul credinței nu ne-a fost
dat pentru a-l ascunde, ci pentru a
străluci înaintea oamenilor; pentru
că, în plus, este în joc și fericirea
temporală și veșnică a celor care
acționează astfel. Viața creștină este
o minunăție dumnezeiască, cu
promisiuni imediate de satisfacție și
seninătate, dar cu condiția să știm să



apreciem darul lui Dumnezeu, fiind
generoși fără limită.

Este deci necesar să-i trezim pe cei
care au căzut în acest vis urât: să le
reamintim că nu ne putem juca cu
viața, pentru că este o comoară
divină pe care trebuie să o facem să
rodească. De asemenea, este necesar
să arătăm calea celor care au
bunăvoință și bune dorințe, dar nu
știu cum să le pună în practică.
Cristos ne îndeamnă. Fiecare dintre
noi trebuie să fie nu doar un apostol,
ci un apostol al apostolilor, atrăgând
pe alții, mișcându-i pe ceilalți pentru
ca și ei să-L facă cunoscut pe Isus
Cristos.

Poate că unii dintre voi se întreabă
cum, în ce fel pot oferi această
cunoaștere oamenilor. Și vă răspund:
cu naturalețe, cu simplitate, trăind
așa cum trăiți în mijlocul lumii,
dăruiți muncii voastre profesionale
și îngrijirii familiei voastre,



participând la eforturile nobile ale
oamenilor, respectând libertatea
legitimă a fiecăruia.

De aproape treizeci de ani,
Dumnezeu a pus în inima mea
dorința de a-i face pe oameni din
orice stare de viață, condiție sau
ocupație să înțeleagă această
învățătură: că viața obișnuită poate fi
sfântă și plină de Dumnezeu, că
Domnul ne cheamă să ne sfințim
prin datoria zilnică, pentru că în
aceasta stă de asemenea
perfecțiunea creștină. Să ne gândim
la aceasta încă o dată, contemplând
viața Mariei.

Să nu uităm că aproape toate zilele
pe care le-a petrecut Maica Domnului
pe pământ s-au derulat într-un mod
foarte asemănător cu zilele a
milioane de alte femei, ocupate să-și
îngrijească familiile, să-și crească
copiii și să-și facă treburile casnice.
Maria sfințește cele mai mărunte



lucruri, ceea ce mulți consideră în
mod eronat ca fiind lipsite de
importanță și fără valoare: munca
zilnică, detaliile atenției față de cei
dragi, conversațiile și vizitele
motivate de rudenie sau prietenie.
Binecuvântată normalitate, care
poate fi umplută cu atâta dragoste de
la Dumnezeu!

Pentru că asta explică viața Mariei:
dragostea ei. O iubire dusă la extrem,
până la uitarea completă de ea însăși,
fericită să fie acolo, acolo unde o
vrea Dumnezeu, și împlinind cu
străduință voința divină. Aceasta este
ceea ce face ca cel mai mic gest al său
să nu fie niciodată banal, ci plin de
sens. Maria, Maica noastră, este
pentru noi un exemplu și o cale.
Trebuie să încercăm să fim ca ea, în
circumstanțele specifice în care
Dumnezeu a dorit să trăim.

Acționând astfel, vom oferi celor din
jur mărturia unei vieți simple și



normale, cu limitările și defectele
inerente condiției noastre umane,
dar coerente. Și, văzându-ne la fel ca
ei în toate lucrurile, ceilalți se vor
simți invitați să ne întrebe: cum se
explică bucuria voastră? De unde
scoateți puterea pentru a învinge
egoismul și comoditatea? Cine vă
învață să trăiți înțelegerea,
conviețuirea curată și dăruirea,
slujirea celorlalți?

Este atunci momentul să le
descoperim secretul divin al
existenței creștine: să le vorbim
despre Dumnezeu, despre Cristos,
despre Duhul Sfânt, despre Maria.
Momentul să încercăm să
transmitem, prin cuvintele noastre
sărace, acea nebunie a iubirii lui
Dumnezeu pe care harul a revărsat-o
în inimile noastre.

În Evanghelia sa, Sfântul Ioan
păstrează o frază minunată a Sfintei
Fecioare, într-o scenă pe care am



considerat-o deja: cea a nunții din
Cana. Evanghelistul ne spune că,
adresându-se slujitorilor, Maria le-a
spus: Faceți orice vă va spune!.
Despre asta este vorba; să aducem
sufletele să stea în fața lui Isus și să-L
întrebe: Domine, quid me vis facere?,
Doamne, ce vrei să fac?.

Apostolatul creștin –și mă refer aici
în mod specific la cel al unui creștin
obișnuit, al bărbatului sau femeii
care trăiește ca unul oarecare între
semenii săi– este o mare cateheză în
care, prin contactul personal și
prietenia loială și autentică, se
trezește în ceilalți foamea de
Dumnezeu și sunt ajutați să
descopere noi orizonturi: cu
naturalețe, cu simplitate am spus, cu
exemplul unei credințe bine trăite,
prin cuvântul amabil dar plin de
forța adevărului divin.

Fiți îndrăzneți. Contați cu ajutorul
Mariei, Regina apostolorum. Iar



Doamna Noastră, fără să înceteze să
se comporte ca o Mamă, știe să-și
pună copiii în fața responsabilităților
lor precise. Maria, celor care se
apropie de ea și contemplă viața ei, le
face întotdeauna imensa favoare de
a-i duce la Cruce, de a-i pune față în
față cu exemplul Fiului lui
Dumnezeu. Și în acea confruntare, în
care se decide viața creștină, Maria
mijlocește astfel încât conduita
noastră să culmineze cu o împăcare a
fratelui mai mic –tu și eu– cu Fiul
întâi născut al Tatălui.

Multe convertiri, multe decizii de a
se dedica slujirii lui Dumnezeu au
fost precedate de o întâlnire cu
Maria. Doamna Noastră a încurajat
dorințele de căutare, a activat în mod
matern preocupările sufletului, a
făcut să se aspire la o schimbare, la o
viață nouă. Și astfel acele cuvinte 
faceți ceea ce vă va spune au devenit
o realitate a dăruirii iubitoare, o
vocație creștină care ne-a luminat de



atunci întreaga noastră viață
personală.

Acest timp de convorbire în fața
Domnului, în care am meditat asupra
devoțiunii și afecțiunii față de Mama
Lui și a noastră, se poate încheia
așadar prin a ne reaprinde credința.
Începe luna mai. Domnul vrea să nu
pierdem această ocazie de a crește în
Iubirea Sa prin relația noastră cu
Mama Lui. Fie ca noi să știm să avem
față de Ea în fiecare zi acele detalii
de fii –lucruri mici, atenții pline de
gingășie–, care se fac mari realități
de sfințenie personală și de apostolat,
adică, de efort constant în a contribui
la mântuirea pe care Cristos a venit
să o aducă lumii.

Sancta Maria, spes nostra, ancilla
Domini, sedes sapientiae, ora pro
nobis! Sfântă Maria, nădejdea
noastră, roaba Domnului, scaunul
Înțelepciunii, roagă-te pentru noi!



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/prin-

maria-la-isus/ (16.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/prin-maria-la-isus/
https://opusdei.org/ro-ro/article/prin-maria-la-isus/

	Prin Maria la Isus

