
opusdei.org

Preoți numerari sau
asociați: Pentru ca
ceilalți „să
strălucească”

Preoții incardinați în Prelatura
Opus Dei: o misiune de slujire
dedicată promovării sfințeniei
și apostolatului celorlalți
membri ai Lucrării și a celor
care participă la activitățile
Opus Dei.

28.06.2024

Aventura celor doisprezece apostoli a
început în momentul în care l-au



văzut pe Isus transformând apa în
vin la o nuntă. Mai târziu, l-au văzut
iertând păcătoșii și punând mâinile
pe bolnavi. Au ajutat activ la
hrănirea mulțimilor și au ascultat
discursul despre pâinea vieții.
Milostivirea față de toți oamenii era
o lecție zilnică pentru acest grup pe
care Isus îl alesese dintre discipolii
săi, bărbați și femei care îl însoțeau
cu entuziasm.

După trei ani, apostolii au ajuns la
Ierusalim pentru Paște. Ei au adus cu
ei experiența prețioasă a tot acel
timp de trăire în strânsă legătură cu
Domnul, dar credința lor era încă
imatură: le lipsea lecția crucii și
contemplarea Celui înviat. În acele
zile, în camera de sus, Isus instituia
Euharistia sub ochii lor. Și chiar
acolo, în acea cameră, îi va consacra
preoți, pentru ca ei să perpetueze
jertfa sa de iubire de-a lungul
veacurilor.



„Faceți aceasta în amintirea mea” (Lc
22,19): aceste cuvinte, care au rămas
întipărite în inimile lor, au ajuns
până la noi cu toată forța pe care o
au. Din acel moment, în ascultare
față de această poruncă, preoții le
repetă cu admirație și recunoștință
în celebrarea Euharistiei. Isus lasă
ceea ce este mai sfânt – trupul și
sângele său – în mâinile oamenilor
obișnuiți și îi trimite să lege și să
dezlege pe pământ, îndeplinindu-și
funcția preoțească în favoarea
oamenilor (cf. Mt 16,19). Prin voința
lui Cristos, această preoție
ministerială este o realitate esențială:
fără ea nu ar exista Biserică.

Preoți cu carisma din 2 octombrie 
[1]

Să ne întoarcem acum în timp, de la
Ierusalimul secolului I la Madridul
secolului XX. Opus Dei este la
început, iar Sfântul Josemaría
împărtășește această carismă



incipientă cu unii dintre prietenii săi
preoți diecezani, cărora le cere să
colaboreze la sarcinile pe care le
pune în mișcare. Cu toate acestea,
majoritatea acestor preoți buni nu și-
au însușit lumina pe care Dumnezeu
i-o dăduse Sfântului Josemaría și, cu
timpul, s-au despărțit de activitățile
sale [2]. Atunci, fondatorul și-a dat
seama că preoții de care această
familie avea nevoie, cu dedicare
deplină, vor trebui să vină din rândul
laicilor care se alăturau și începeau
să trăiască conform vocației la Opus
Dei. Curând a început să-i întrebe pe
unii dintre ei dacă erau dispuși în
mod liber să ia în considerare
chemarea lui Dumnezeu la preoție,
pentru a sluji într-un mod nou
familia care tocmai se născuse. Ani
mai târziu, în 1943, Sfântul Josemaría
va primi o lumină care va rezolva
calea incardinării lor în Lucrare; și,
începând din 1944, credincioșii
numerari vor începe să primească
hirotonirea preoțească în grupuri



mai mult sau mai puțin numeroase.
Câteva decenii mai târziu, după
moartea Sfântului Josemaría, în timp
ce Fericitul Álvaro se afla în fruntea
Opus Dei, unii dintre asociați au fost
și ei hirotoniți pentru prima dată.

Sfântul Josemaría a scris trei scrisori
fiilor săi preoți, în care a descris
trăsăturile specifice ale preoției
acestor numerari și asociați în
Lucrare [3]. Când a început să scrie a
treia dintre aceste scrisori, în 1956,
trecuseră treisprezece ani de la
hirotonirea primilor trei, Álvaro del
Portillo, José Luis Múzquiz și José
María Hernández Garnica, și peste
150 de numerari fuseseră deja
hirotoniți preoți. În aceste
documente găsim răspunsuri la cele
mai importante întrebări: care este
identitatea lor specifică, care este
misiunea lor pastorală și, în cele din
urmă, care este stilul lor de viață, în
contextul vocației lor în Opus Dei.



Schimbă totul și nu schimbă nimic

Cu mult înainte de a-și discerne
posibila chemare la preoție,
numerarii și asociații au îmbrățișat
deja darul celibatului prin
acceptarea vocației lor. Până la
hirotonire, chemarea divină i-a
determinat să imite viața ascunsă a
lui Cristos: ani de muncă intensă și
evanghelizare. Creștini obișnuiți, ca
toți ceilalți din Lucrare, ei încearcă
să trăiască cu un suflet cu adevărat
sacerdotal: îi oferă lui Dumnezeu
întreaga lor existență ca o jertfă vie,
sfântă, plăcută lui (cf. Rom 12,1),
comunicând viața lui Cristos atâtor
prieteni și cunoscuți. Ce înseamnă,
așadar, preoția pentru acești bărbați
celibatari care, de ani de zile, s-au
străduit să trăiască ca niște apostoli
în locurile lor de muncă?

Dintr-o parte, schimbă totul,
deoarece transformarea adusă de
sacrament este radicală. Hirotonirea



preoțească dă un nou sens vieții lor,
îi face slujitori ai tainelor lui
Dumnezeu (cf. 1Cor 4,1); îi investește
cu un nou mod de a fi și de a fi în
lume, întrupând preoția unică a lui
Isus Cristos (cf. Evr 5,1). Ei sunt
hirotoniți, în cuvintele Sfântului
Josemaría, „să fie nimic mai mult și
nimic mai puțin decât preoți cu totul
și cu totul, preoți sută la sută” [4].
Totuși, în timp ce totul se schimbă, 
nimic nu se schimbă în esența
vocației lor la Lucrare. În orice caz,
dedicarea lor față de Cristos și
angajamentul lor față de Biserică
sunt reafirmate. Din acest motiv,
numerarii și asociații care sunt
chemați la preoție în Lucrare nu
suferă o „criză de identitate; vocația
lor la Opus Dei rămâne neschimbată
și intactă” [5].

Încă de pe vremea când era
seminarist, Sfântul Josemaría a
înțeles identitatea preotului ca o
slujire. „Noi nu vrem decât să slujim”



[6]. Aceasta a fost experiența propriei
sale vieți. În 1930, la câțiva ani după
hirotonirea sa preoțească, cineva i-a
cerut amănunte despre viitoarea sa 
carieră preoțească. Sfântul Josemaría
i-a scris: „Preoția, – i-am spus –, nu
este o carieră, este un apostolat! –
Așa o simt eu. Și am vrut să o
consemnez în aceste notițe pentru ca,
cu ajutorul Domnului nostru, să nu
uit niciodată diferența” [7]. În
scrisoarea menționată mai sus,
datată 1956, Sfântul Josemaría
sublinia această dorință încă de la
primul rând: „Ați fost hirotoniți, fiii
mei, preoți, pentru a sluji. Permiteți-
mi să încep prin a vă reaminti că
misiunea voastră preoțească este o
misiune de slujire. Vă cunosc și știu
că acest cuvânt – a sluji – rezumă
strădaniile voastre, întreaga voastră
viață și este mândria voastră și
mângâierea mea” [8]. Orizontul de
viață al preotului este, în cele din
urmă, să repete ceea ce a făcut Isus



la ultima cină: să îngenuncheze la
picioarele prietenilor săi.

A se îngenunchea pentru a-i ajuta
pe laici în vocația lor

Pedro Casciaro își amintește cum,
într-o zi, Sfântul Josemaría l-a invitat
să-și ia un timp pentru a discerne
chemarea la preoție. Când a decis că
această cale ar putea fi într-adevăr
pentru el, povestește cum,
îngenuncheat alături de el în capela
casei în care se aflau, fondatorul
Opus Dei i-a arătat covorul roșu
așezat la picioarele altarului și i-a
spus: „Preotul trebuie să fie ca acel
covor; pe acesta este consacrat
Trupul Domnului nostru; este lângă
altar, da, dar este acolo pentru a sluji;
într-adevăr, el este acolo pentru a-i
face pe ceilalți să pășească ușor, și
vezi?, nu se plânge, nu protestează.
Înțelegi ce este slujirea preotului? Vei
vedea că mai târziu, în viața ta, vei
reflecta asupra acestui lucru” [9].



În cazul preotului numerar sau
asociat, conținutul fundamental al
acestei slujiri constă în a se pune la
dispoziția surorilor și fraților săi – în
genunchi – pentru a-i ajuta să-și
îndeplinească misiunea. Noul loc al
preotului în Lucrare se cristalizează
ca un serviciu pentru sfințenia și
apostolatul celorlalți și, prin urmare,
și ca un păzitor al unității care le face
posibile. Cine observă un covor? Cine
evită să-l folosească atunci când
rațiunea lui de a fi este tocmai aceea
de a-i face pe ceilalți să se simtă
confortabil și de a-i feri de frigul
pământului? La fel ca un covor bun
care stă discret, preotul Lucrării
rămâne cu drag în fundal, pentru că
știe că, lăsându-i pe frații săi laici să
strălucească, el este mai eficient: în
acest fel își îndeplinește misiunea.
Așa cum îi sfătuia Prelatul Opus Dei
pe fiii săi preoți: „Proeminența și
strălucirea vieții voastre să fie cea a
lui Isus Cristos, iar dacă este cazul, să



strălucească surorile și frații voștri” 
[10].

Această dorință de a sluji este
exprimată în multe aspecte. Este
normal în Lucrare ca preotul să nu se
lase slujit doar pentru că este preot,
ci să fie ca „încă unul” între frații săi
laici [11]. Mai mult, el se simte „mai
obligat decât alții” [12] să slujească cu
bucurie, iar această atitudine evită
orice posibilă urmă de clericalism în
stilul de viață al oamenilor din Opus
Dei.

Cele patru sarcini ale unei misiuni

Să ne întoarcem acum la scena
Cenacolului pentru a analiza
comportamentul lui Isus: să
contemplăm modul în care el
exercită singura preoție, la care
participă toți ceilalți preoți.
Învățătorul îngenunchează și ia un
lighean pentru a curăța picioarele
prietenilor săi drumeți. Le udă cu
apă, le freacă pentru a îndepărta



praful și le usucă cu prosopul pe care
îl are înfășurat în jurul taliei. El face
toate acestea cu calm, ca și cum nu ar
fi nimic mai important de făcut în
acel moment; sau mai degrabă: 
pentru că nu este nimic mai
important. În același mod, preotul
îngenunchează pentru că vrea să îi
ajute pe frații săi să fie sfinți. Dar
cum se îngrijește el concret de ei? Ce
sarcini preoțești trebuie să
îndeplinească? Care este misiunea sa
specifică?

„Pe lângă ceea ce este propriu
ministerului preoțesc în Biserică –
care își are centrul în Euharistie –
preoții Prelaturii se dedică în
principal slujirii ministeriale a
celorlalți credincioși [ai Lucrării] și
îngrijirii sacerdotale a activităților
lor apostolice” [13]. Aceasta este
misiunea pe care au primit-o de la
Biserică: să vivifice, prin preoția lor,
această mică familie în rândul
poporului lui Dumnezeu. Aceasta



înseamnă, pe de o parte, că
configurarea lor cu Cristos preot
implică trăirea personală a carismei,
pentru a o transmite cât mai fidel:
acest preot poate sluji cel mai eficient
pentru că dorește cât mai mult să
întrupeze spiritul Opus Dei. În plus,
preoția sa este în primul rând în
slujba sfințeniei membrilor Lucrării,
dintre care majoritatea sunt laici,
membrii Societății Sacerdotale a
Sfintei Cruci și cei care participă la
activitățile sale apostolice.

Desigur, dedicarea lor regulată
acestor sarcini nu limitează
exercitarea preoției lor, deși o
orientează fără îndoială, deoarece
este rațiunea de a fi a ministerului
lor. Orice altă activitate sacerdotală,
oricât de importantă ar părea, este
secundară, întrucât este subordonată
misiunii pentru care a fost hirotonit.
„Concret– adaugă Părintele,
clarificând și mai mult această
sarcină –, datorită misiunii pastorale



particulare a Prelaturii, ei sunt
preocupați în mod special de
celebrarea sacramentelor Euharistiei
și Penitenței, de predicarea
Cuvântului lui Dumnezeu, de
îndrumarea spirituală și de o amplă
sarcină de formare doctrinară” [14]. Să
analizăm puțin mai îndeaproape
aceste patru sarcini ale misiunii lor.

În primul rând, preoții, numerari sau
asociați, înviorează Lucrarea prin
celebrarea sacramentelor, în special
Euharistia și Pocăința: sacramentele
vieții cotidiene, cele care însoțesc
viața de zi cu zi a creștinului.
Celebrarea zilnică a Sfintei Liturghii
este sarcina fundamentală a
preotului: este sursa din care
izvorăște toată puterea lui
Dumnezeu. Așa cum scria Sfântul
Ioan Paul al II-lea, „Biserica trăiește
din Euharistie. Acest adevăr nu
exprimă doar o experiență zilnică de
credință, ci cuprinde în sinteză
nucleul misterului [ei]” [15]. Iar atunci



când un preot trăiește cu adevărat
prin Euharistie, aceasta se vede în
viața lui și în jurul său, în roade de
sfințenie și zel apostolic.

Preoții din Lucrare dedică, de
asemenea, multe ore sacramentului
Pocăinței. Sfântul Josemaría dorea ca
ascultarea spovezilor să fie pentru
fiii săi „o pasiune dominantă și un
exercițiu făcut cu plăcere” [16]. Prin
practica pioasă a spovedaniei
învățăm „să avem mai multă durere
și, prin urmare, mai multă iubire” [17].
Preotul are toate ocaziile de a fi un
bun samaritean pentru frații săi și
pentru cei care vin la el: să le curețe
rănile, să le aline cu cuvinte îmbibate
de speranță și să suporte cheltuielile
convalescenței lor. Primirea
frecventă a sacramentelor este
principala forță a celor care doresc
să aducă sfințenia în fiecare colț al
lumii și în fiecare pliu al vieții.
Atunci când preotul își concentrează
viața pe facilitarea accesului la



sacramente, el devine tot mai
conștient de primatul harului: de
acțiunea lui Isus însuși în munca sa.
„Să mă ascund și să dispar, aceasta
este năzuința mea, să strălucească
numai Isus” [18]: Iată cum își rezuma
Sfântul Josemaría lucrarea
preoțească.

În al doilea rând, preotul este un
slujitor al Cuvântului, iar „datoria sa
principală este de a vesti tuturor
Evanghelia lui Cristos” [19]. În Opus
Dei, preotul îi înviorează și îi
înflăcărează pe frații și surorile sale
și prin predicare, care urmărește să
faciliteze, în diferite moduri,
întâlnirea cu Isus [20]. Sfântul Paul s-a
exprimat foarte clar: „nu ne
predicăm pe noi înșine, ci pe Isus
Cristos Domnul” (2 Cor 4,5). Pentru a
mișca inimile oamenilor, predicarea
trebuie să fie plină de viață, să-i facă
să gândească, să le atingă inima, să le
dea speranță. În special, rugăciunea
cu voce tare este o particularitate – cu



siguranță nu exclusivă – a
ministerului preoțesc în Opus Dei,
menită să favorizeze relația
personală cu Dumnezeu. Pentru a se
ruga și pentru a-i ajuta pe alții să se
roage, pentru a arăta punțile care
există între credință și viață, pentru a
ajunge, cu darul limbilor, la nevoile
și circumstanțele celorlalți, preotul
trebuie să dedice timp studiului,
astfel încât să poată îmbunătăți atât
stilul, cât și substanța cuvintelor sale.
Deoarece sarcina de a predica este cu
totul și cu totul supranaturală,
preotul are nevoie de un contact
asiduu cu Duhul Sfânt, care însoțește
intim inimile oamenilor și pune în
mâinile lor roadele acestei slujbe a
Cuvântului.

În al treilea rând, preotul este
însoțitorul sufletelor. După cum a
afirmat Sfântul Josemaría, cu
îndrumarea sau însoțirea spirituală
„s-a început și s-a făcut Lucrarea; și
cu această sarcina trebuie să îi dăm



continuitate” [21]. Această sarcină
este, prin urmare, esențială pentru
dezvoltarea sa, face parte din nucleul
carismei și corespunde atât laicilor,
cât și preoților. Preotul însoțește
mulți oameni, tot felul de oameni,
fără a exclude pe nimeni, dar într-un
mod special are grijă de frații și
surorile sale din Opus Dei. Este o
„muncă foarte frumoasă, plină de
sacrificii, fără strălucire, dar foarte
plăcută lui Dumnezeu și foarte
rodnică” [22], pentru că are și un mare
efect multiplicator. Protejând
întotdeauna libertatea fiecăruia,
funcția sa „este de a deschide
orizonturi, de a ajuta la formarea
criteriilor, de a semnala obstacolele,
de a indica mijloacele adecvate
pentru a le depăși, de a corecta
deformările sau abaterile în mers, de
a încuraja întotdeauna: fără a pierde
niciodată punctul de vedere
supranatural, care este o afirmație
optimistă, deoarece fiecare creștin
poate spune că poate face totul cu



ajutorul divin (cf. Fil 4,13)” [23].
Preotul, în sarcina sa de sfătuire
spirituală, încearcă să se asigure că
toți oamenii pot găsi în el apropierea,
compasiunea și tandrețea lui Isus
însuși, pe care îl reprezintă [24].

În sfârșit, a patra sarcină cu care
preotul trebuie să dea viață în
Lucrare este aceea a unei dedicări
entuziaste pentru formarea
doctrinară și pentru transmiterea
credinței. În contextul nostru
cultural, este esențial să se acorde
multă energie acestui aspect al
muncii preoțești. În tot mai multe
cazuri, este vorba de a face o primă
proclamare care necesită adesea, la
rândul ei, o regândire personală a
multor aspecte. „Doctrina este
întotdeauna aceeași, dar modalitățile
prin care oamenii o asimilează și se
îndrăgostesc de ea sunt diferite” [25].
Această misiune, prin urmare, se
realizează prin mijloace adaptate
nevoilor fiecărui moment: meditații,



cursuri, conferințe, simpozioane,
publicații, intervenții în mass-media
sau pe rețelele de socializare etc.
Preotul are nevoie de o formare
intelectuală profundă, care să-i
îmbogățească viața spirituală și să-i
permită să împărtășească fraților săi
o cunoaștere profundă a credinței.
Această formare nu urmărește doar
să transmită cunoștințe, ci să ofere
fiecăruia dintre ei instrumentele
necesare pentru a elabora o sinteză
personală a credinței lor și pentru a
putea astfel să-i lumineze pe toți și să
învețe de la toți.

Desigur, nu toți preoții vor fi experți
în fiecare dintre aceste sarcini și nici
nu vor fi atrași de toate acestea cu
aceeași intensitate. În fiecare loc, se
încearcă cu prudență să se găsească
sarcinile care se potrivesc cel mai
bine fiecăruia, ținând cont și de
nevoile Lucrării. Este clar că există
mult mai multe lucruri bune de
făcut, dar aceste patru sarcini,



distribuite în funcție de
caracteristicile personale ale
fiecăruia, sunt nucleul slujirii sale: în
ele, preotul numerar sau asociat se
sfințește pe sine și îi sfințește pe frații
săi. Acesta este modul său concret de 
a spăla picioarele semenilor săi. „Este
necesar să fim ca sprijinul, care nu se
vede – pânză de goblen, spunea
Sfântul Josemaría – pentru ca ceilalți
să strălucească cu broderia de aur și
mătăsurile fine ale virtuților lor,
știind să ne așezăm într-un colț,
pentru ca frații voștri să strălucească
cu munca lor profesională sfințită, în
propria lor stare în lume” [26]. Toate
acestea îi cer preotului o conștiință
puternică a misiunii sale și o unire
intimă cu Cristos, mai ales atunci
când alte lucrări pot părea poate mai
urgente, mai eficiente sau mai
atractive. Angajarea în această
sarcină presupune o fidelitate
reînnoită față de lumina din 2
octombrie, care include, de
asemenea, ca o altă fațetă a aceleiași



fidelități, adaptarea la nevoile
spirituale și culturale ale
momentului.

Un stil specific alcătuit din
secularitate, unitate și libertate

Identitatea și misiunea preoțească se
întrupează în viața fiecăruia cu
tonuri și maniere proprii, dar dând
naștere unei forme pastorale
concrete. Fără îndoială, „faptul că
preoții Prelaturii trăiesc, ca și ceilalți,
spiritul Lucrării, implică un anumit
stil sacerdotal” [27]: un stil cu trăsături
pe care le putem descoperi în preoția
Sfântului Josemaría, deslușind tot
ceea ce este peren și universal în ea.
Deși există un singur preot, Isus
Cristos, și există o singură preoție la
care participă în orice moment toți
preoții Bisericii, este la fel de
adevărat că găsim în Biserică diferite
stiluri sacerdotale, în funcție de
vocația și misiunea particulară a
fiecăruia. Când vine vorba de



conturarea stilului unui preot Opus
Dei, ne putem întoarce la imaginea
covorului. Dacă ne gândim bine, de
fapt, există multe tipuri de covoare,
iar alegerea unuia poate fi o sarcină
complicată, din cauza diversității
enorme a țesăturilor și a diferitelor
materiale din care sunt realizate, a
diferitelor dimensiuni și forme etc.
Ce tip de covor este cel al preotului
numerar sau asociat?

În acest caz, stilul este marcat de mai
mulți factori: viața de familie, la care
participă activ; dedicarea față de
frații și surorile lui și față de sarcinile
apostolice ale Opus Dei;
spiritualitatea specifică care
pătrunde în relația lui cu Dumnezeu
și cu ceilalți oameni și alte aspecte
ale misiunii lui care dau o amprentă
deosebită preoției sale. Această
amprentă nu trebuie înțeleasă ca un
model, ca un principiu de
uniformitate, deoarece fiecare își
păstrează caracterul și personalitatea



proprie. Mai degrabă, este un stil
care decurge pur și simplu din
carisma care este adusă la viață și
care, tocmai din acest motiv, servește
acelei carisme.

Poate că, totuși, principala
caracteristică a acestui stil specific
este secularitatea pe care preoții au
experimentat-o înainte de
hirotonirea lor și pe care nu o pierd
prin preoție. Această secularitate
implică un mod de a gândi și de a
înțelege realitatea, pe care Sfântul
Josemaría l-a numit mentalitate laică.
Aceasta este o trăsătură
fundamentală a ministerului
preoțesc al numerarilor și asociaților,
printre alte motive, deoarece
activitățile apostolice pe care sunt
chemați să le slujească sunt laice:
conduse de laici și orientate spre
aceștia. Preotul numerar sau asociat
este în slujba celor care conduc
aceste activități; el este un sprijin
pentru ei, fără a pretinde să ocupe



un spațiu de guvernare care nu este
propriu acestei mentalități laice.
Tocmai datorită dragostei sale pentru
preoție și datorită acestei laicități
caracteristice, Sfântul Josemaría îi
sfătuia pe preoți „să nu se amestece
niciodată în chestiuni discutabile din
viața civilă. Laicii, fiecare după
conștiința sa, sunt cei care se
preocupă de lucrurile pământești” 
[28]. În acest fel, preoții pot preveni
mai bine riscul clericalismului și pot
favoriza libertatea personală a
laicilor.

Stilul propriu preotului numerar sau
asociat este, de asemenea, puternic
marcat de misiunea de a fi un 
instrument al unității în locul în care
trăiește, în special în centrele
Lucrării și în unele instanțe ale
guvernării ei. Inima preotului învață
de la Isus să slujească de bunăvoie
tuturor oamenilor, să vegheze ca
aceștia să se apropie de Domnul, fără
să se atașeze de cel care este doar



instrumentul lor și să vegheze „din
toate puterile sale ca în jurul său să
nu se formeze niciodată grupuri sau
bisericuțe” [29]. Preoții nu fac o
lucrare personalistă: ei sunt
conștienți că fac opera lui Cristos în
lume, prin Opus Dei. Sufletele sunt în
mâinile lor, dar nu sunt ale lor: ele
aparțin lui Dumnezeu.

În același timp, deoarece au o inima
mare, pe măsura celei a lui Cristos,
Sfântul Josemaría scria că fiecare
preot, fiul său, „nu se poate mulțumi
să îndeplinească sarcinile apostolice
care îi sunt încredințate. El trebuie să
ia inițiativa...” [30]. Acest lucru este cu
atât mai adevărat în locurile unde
există puțini creștini sau unde
activitățile Opus Dei necesită o
dedicare mai puțin intensă. „Nu este
felul nostru de a sta cu brațele
încrucișate, așteptând ca sufletele să
sosească” [31], pentru că nici aceasta
nu a fost felul lui Isus: în Evanghelie
vedem cum Domnul nostru iese în



căutarea sufletelor. El nu așteaptă ca
acestea să vină la El; El merge acolo
unde sunt oamenii: în piețele satelor,
pe malul lacului, în Templu.

Acționând „cu inițiativă pentru a
avea o muncă sacerdotală
abundentă” [32], preotul numerar sau
asociat ține cont, desigur, de faptul
că prima sa preocupare este de a
favoriza viața interioară și
apostolatul tuturor membrilor
Lucrării. Pentru a realiza aceasta din
urmă, pe lângă faptul că este
întotdeauna în slujba Prelaturii Opus
Dei, ascultând de prelat și de vicarii
săi așa cum fiecare preot ascultă de
ordinarul său, el are sprijinul și
sfatul directorilor cu privire la aceste
activități. Pe de altă parte, „în
măsura în care este posibil,
colaborează și la activitățile diecezei”
[33]. Acest lucru este firesc, deoarece
preotul din Opus Dei se știe secular,
la fel ca frații săi diecezani, atât prin
mentalitate, cât și prin formare. Din



acest motiv, el va fi unit prin legături
de prietenie cu alți preoți și va
colabora cu ei, ori de câte ori propria
sa activitate îi va permite acest lucru,
oferindu-se să asculte spovezi sau să
ajute în diferitele activități care se
desfășoară în parohii. Pe scurt,
dispoziția preotului care știe să stea
în locul la care a fost chemat și care,
în același timp, nu se teme să accepte
noi provocări apostolice,
complicându-și viața din dragoste
pentru Domnul, are o mare
transcendență apostolică.

* * *

„Multe lucruri mărețe depind de
preot: Îl avem pe Dumnezeu, Îl
aducem pe Dumnezeu, Îl dăruim pe
Dumnezeu” [34]. Aceasta este
misiunea gigantică pe care Domnul a
încredințat-o în acea noapte din
Cenacol primilor preoți ai Bisericii
sale. Înainte de a face acest lucru,
însă, a vrut să întipărească în inimile



lor singura atitudine care face
posibilă slujirea sacerdotală: să se
aplece, să îngenuncheze, ca ultimul,
pentru a curăța picioarele celorlalți.
Aceasta este principala școală pentru
a trăi o preoție sfântă, chemată să
vivifice Biserica din carisma pe care
Dumnezeu a dorit-o pentru Opus Dei.
În această misiune niciun preot nu
este singur, pentru că Maria, „maica
preoților” [35], îi ascultă atunci când o
caută, având nevoie de ajutorul ei.

[1] În acest articol se examinează
vocația numerarilor și asociaților
care sunt hirotoniți preoți. Nu este
cazul acelor alți preoți, de asemenea
„cu carisma din 2 octombrie”, care,
cu toate acestea, sunt incardinați
într-o biserică particulară și rămân
întotdeauna în slujba acesteia.



[2] Cf. J. L. González – J. Aurell,
«Josemaría Escrivá en los años
treinta: los sacerdotes amigos»,
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, pp.
41-106.

[3] Este vorba de scrisorile cu
numerele 10, 25 și 26, datate 2-
II-1945, 28-III-1955 și, respectiv, 8-
VIII-1956, și trimise în cele din urmă
în 1966, 1964 și 1966, în aceeași
ordine.

[4] Sfântul Josemaría, „Preot pentru
veșnicie”, în A iubi Biserica, nr. 35.

[5] Peter Berglar, Opus Dei. Vida y obra
del fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1987, p. 216.

[6] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 10,
nr. 17.

[7] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, nr. 127. Cf. A. Vázquez de
Prada, El fundador del Opus Dei, vol.
1, Rialp, Madrid, 1997, p. 117.



[8] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 1. Câțiva ani mai târziu, Conciliul
Vatican II va sublinia această
înțelegere a preoției: prin hirotonire
și prin misiunea primită „preoții sunt
promovați pentru a-l sluji pe Cristos,
Învățător, Preot și Rege, la a cărui
slujire participă” (Decretul 
Presbyterorum Ordinis, nr. 1).

[9] Pedro Casciaro, Soñad y os
quedaréis cortos, Rialp, ediția a IV-a,
Madrid, 1994, p. 69.

[10] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 28
octombrie 2020, nr. 21.

[11] Cf. F. Ocáriz, Scrisoare pastorală,
28 octombrie 2020, nr. 21.

[12] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 7.

[13] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 28
octombrie 2020, nr. 20. Cf. Codul de
drept canonic, can. 295 in fine.



[14] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 28
octombrie 2020, nr. 20.

[15] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Ecclesia
de Eucharistia, nr. 1.

[16] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 30.

[17] Sfântul Josemaría, În singuratate
cu Dumnezeu, nr. 259.

[18] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 28
ianuarie 1975, citat în E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, vol. 2,
Rialp, Madrid 2011, p. 301.

[19] Cf. Conciliul Vatican II, Decretul 
Presbyterorum Ordinis, nr. 4.

[20] Predicarea poate lua diferite
forme: o lecție de doctrină, o
conferință, o omilie, o meditație etc.
Acestea sunt genuri diferite, cu
scopuri diferite, care presupun
abordări și metode diferite. Pe de



altă parte, Cuvântul lui Dumnezeu
este glosat și de laici în viața Opus
Dei, dar în situații în care nu este
necesară slujirea preoțească, cum ar
fi în cercul scurt, comentariul
Evangheliei, discuțiile de formare
etc.

[21] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 35.

[22] Ibidem, nr. 35.

[23] Ibidem, nr. 37.

[24] Cf. Francisc, Discurs la un
simpozion despre preoție, 17
februarie 2022.

[25] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 38.

[26] Ibidem, nr. 8.

[27] F. Fernando Ocáriz, Scrisoare
pastorală, 28 octombrie 1920, nr. 20.



[28] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 51.

[29] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 10,
nr. 32.

[30] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 35.

[31] Ibidem.

[32] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 28
octombrie 1920, nr. 21.

[33] Ibidem.

[34] Sfântul Josemaría, Scrisoarea 26,
nr. 17.

[35] Francisc, Omilie, 29 martie 2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/preoti-

numerari-sau-asociati-pentru-ca-
ceilalti-sa-straluceasca/ (22.12.2025)

https://opusdei.org/ro-ro/article/preoti-numerari-sau-asociati-pentru-ca-ceilalti-sa-straluceasca/
https://opusdei.org/ro-ro/article/preoti-numerari-sau-asociati-pentru-ca-ceilalti-sa-straluceasca/
https://opusdei.org/ro-ro/article/preoti-numerari-sau-asociati-pentru-ca-ceilalti-sa-straluceasca/

	Preoți numerari sau asociați: Pentru ca ceilalți „să strălucească”

