
opusdei.org

Noi Mediterane (IV):
«Nu vorbi: ascultă-L»

Sfântul Josemaría „descoperă”
Duhul Sfânt cu ajutorul unui
sfat simplu, care ne poate, de
asemenea, lumina viaţa
spirituală.

13.11.2017

Înainte de a se întoarce lângă Tatăl,
Isus i-a avertizat pe apostolii săi: „Și,
iată, eu trimit asupra voastră pe
acela pe care Tatăl l-a promis, însă
voi să rămâneți în cetate, până când
veți fi îmbrăcați cu putere de sus” (Lc
24,49). Apostolii au rămas în



Ierusalim, în așteptarea promisului
lui Dumnezeu. În realitate,
promisiunea, darul, era însuși
Dumnezeu, Duhul său Sfânt. Câteva
zile mai târziu, la sărbătoarea de
Rusalii îl vor primi, împlinindu-se de
harul lui Dumnezeu. „Discipolii, care
erau deja martori ai gloriei
Mântuitorului, și-au dovedit puterea
Duhului Sfânt: inteligențele și inimile
lor s-au deschis către o lumină nouă”
[1]. În aceiași zi au început să predice
cu îndrăzneală și să asculte cuvintele
Sfântului Petru, iar Scriptura ne
spune că au fost botezați „și li s-au
adăugat cam la trei mii de
suflete” (Fapt 2,41).

Sfântul Josemaría își amintea deseori
că darul Duhului Sfânt nu este o
amintire din trecut, ci un fenomen
mereu actual. „Și noi, precum acei
primi credincioși care s-au apropiat
de Sfântul Petru în ziua de Rusalii,
am fost botezați. Prin botez, Tatăl
nostru, Dumnezeu ne-a luat în



stăpânire viețile, ne-a incorporat în
cea a lui Cristos și ni l-a trimis pe
Duhul Sfânt” [2]. Prin botez în primul
rând și, apoi, prin sacramentul
mirului, noi am primit întregul dar al
lui Dumnezeu, viața Trinitară.

Descoperirea Sfântului Duh,
Mângâietorul

Darul lui Dumnezeu, Mântuirea pe
care am primit-o, nu este un lucru, ci
o Persoană. De aceea, întreaga viață
creștină se naște din relația
personală cu Dumnezeul care vine să
sălășluiască în inimile noastre.
Acesta este un adevăr cunoscut: se
află la baza vieții credincioase.
Totuși, poate fi și ceva pe care
urmează să-l descoperim.

„De-a lungul anului 1932 am asistat
la o puternică dezvoltare a devoțiunii
pentru Sfântul Duh la Sfântul
Josemaría”, semnalează unul dintre
cei mai buni cunoscători ai operei



sale [3]. După luni de zile, încercând
să se adreseze tot mai mult
Mângâietorului, primește o lumină
specială, care îi deschide o nouă
panoramă, așa cum știm dintr-o
adnotare din aceeași zi:

„Octava tuturor Sfinților – marți –
8.11.1932: în această dimineață,
acum mai puțin de o oră, dragul meu
Pr. Sánchez mi-a descoperit „altă
Mediterană”. Mi-am spus: „să
păstrezi prietenie cu Sfântul Duh. Nu
vorbi: ascultă-L”. Și de pe str.
Leganitos, făcând rugăciune, o
rugăciune blândă și luminoasă, am
considerat că viața din copilărie,
atunci când am simțit că sunt fiul lui
Dumnezeu, mi-a dăruit dragoste
către Tată; că, mai înainte, am ajuns
prin Maria la Isus, pe care Îl ador ca
prieten, ca frate, ca un iubitor al său,
așa cum sunt... Până acum, eu știam
că Sfântul Duh sălășluia în sufletul
meu, pentru a-l sfinți…, dar nu m-am
prins de acest adevăr al prezenței



Sale. Au fost necesare cuvintele lui
Pr. Sánchez: simt Iubirea în mine: și
vreau să mă adresez Lui, să-I fiu
prieten, confident … să-i ușurez
munca de curățare sufletească, de a
smulge, de a aprinde… Nu voi ști să
fac asta, totuși: El îmi va da puteri, El
va face totul, dacă eu o doresc… și, cu
adevărat, doresc asta! Oaspete Divin,
Maestru, Lumină, Ghid, Iubire: să
știe sărmanul măgăruș să te
cinstească și să-ți asculte
învățămintele, și să se înflăcăreze, și
să te urmeze, și să te iubească –
Propunere : a cultiva, pe cât posibil
fără întrerupere, prietenia și
adresarea plină de iubire și docilă
către Sfântul Duh. Veni Sancte
Spiritus! ... [4].

În aceste notițe, Sfântul Josemaría își
reia itinerariul spiritual prin care
Dumnezeu îl dusese: descoperirea
filiației divine, mijlocirea Sfintei
Maria către Isus, comoara prieteniei
pentru Cristos... până la a lua act de



prezența Iubirii lui Dumnezeu în
sinea lui. Așa cum va scrie mulți ani
mai târziu, vine o clipă în care inima
are nevoie „de a o deosebi și de a o
adora pe fiecare dintre persoanele
divine. (…) Și discută cu dragoste cu
Tatăl și cu Fiul și cu Duhul Sfânt; și se
supune cu ușurință acțiunii Duhului
Sfânt dătător de viață, care ne
dăruiește fără să merităm: darurile și
virtuțile supranaturale!” [5].

Faptul că Sfântul Duh sălășluiește în
sufletul creștinului este ceva ce el 
știa deja, dar încă nu îl captase ca pe
ceva trăit, experimentat în
profunzime. O dată cu ocazia rostirii
acelor cuvinte ale îndrumătorului
său spiritual, se deschide în fața
ochilor săi un nou orizont, ceva pe
care nu doar că îl înțelege, ci și, mai
ales, îl trăiește: „simt Iubirea în
mine”. În fața acelei minunății se
înflăcărează în dorința de a
corespunde, de a se pune la
dispoziția acelei Iubiri: „vreau să mă



adresez Lui, să-I fiu prieten,
confident… să-i ușurez munca de
curățare sufletească, de a smulge, de
a aprinde…” Și în fața fricii de a nu fi
capabil, de a nu fi la înălțime, se
ivește siguranța că Dumnezeu este
cel care o va face asta, dacă el îl lasă.

A primi darul lui Dumnezeu

Primul lucru care atrage atenția la
Mediterana care se deschide în fața
Sfântului Josemaría este 
protagonismul lui Dumnezeu. Câteva
săptămâni mai târziu va da expresie
celei care va fi nr. 57 din Drum:
„Caută să te adresezi cât mai frecvent
Duhului Sfânt – Marele Necunoscut –
Acela ce trebuie să te sfințească” [6].
Sfințirea noastră este lucrarea lui
Dumnezeu, deși de multe ori acel
Dumnezeu care ne sfințește s-a
dovedit a fi „Marele Necunoscut”.

Într-o lume, precum a noastră, care
pune accentul pe fapta omenească și



pe rodul efortului nostru, nu
întotdeauna avem prezent în minte
faptul că Mântuirea pe care o primim
de la Dumnezeu este în mod
fundamental un dar gratuit. În
cuvintele Sfântului Paul: „Căci prin
har ați fost mântuiți datorită
credinței” (Ef 2,8). Bineînțeles,
efortul pe care noi îl depunem este
important și a trăi într-un fel nu este
același lucru cu a trăi altfel. Totuși,
întreaga noastră activitate reiese din
siguranța prin care „creștinismul
este har, este surpriza pe care un
Dumnezeu care, fiind mulțumit nu
doar pentru crearea lumii și a
omului, s-a și așezat lângă ființa sa” 
[7]. Și asta înseamnă ceva pentru
fiecare trebuie să descopere într-un
mod personal. Așa cum îi place să
repete lui Papa Francisc este vorba
despre a recunoaște faptul că
„Dumnezeu este cel care te
„primerea” (merge înaintea ta). Tu îl
cauți, dar El este cel care te caută



primul. Tu vrei să-L găsești, dar El ne
găsește mai întâi” [8].

Din această descoperire se naște „un
principiu esențial al viziunii creștine
a vieții: primatul harului” [9]. O dată
cu trecerea anilor, nu și-au pierdut
actualitatea cuvintele pe care Sfântul
Ioan Paul al II-lea le pregătea
Bisericii pentru noul mileniu. În mod
concret, Papa ne punea în gardă, în
fața unei noi tentații care se putea
insinua în viața noastră spirituală
sau în misiunea apostolică: „să ne
gândim că rezultatele depind de
capacitatea noastră de a face și de a
programa” [10]. Astfel, ne-am putea
gândi că viața noastră interioară nu
este atât de intensă precum ne
așteptam, pentru că nu punem
suficient efort sau că apostolatul
nostru nu dă rodul prevăzut, din
cauză că ne-a lipsit exigența
necesară. Aceasta poate fi o parte a
problemei, dar nu o explică pe de-a
întregul. Noi, creștinii știm că



Dumnezeu este cel care face
lucrurile: „lucrările apostolice nu
cresc prin puterile omenești, ci prin
suflarea Duhului Sfânt” [11]. Aici
aflăm alt mod de a recunoaște că
viața noastră nu are valoare prin
ceea ce facem noi, și nu își pierde
valoarea prin puținul pe care îl
facem sau prin înfrângerile noastre…
atâta timp cât revenim la acel
Dumnezeu care a dorit să trăiască în
mijlocul nostru. „A trăi conform
Duhului Sfânt înseamnă a trăi din
credință, din speranță, din iubire: să-
L lăsăm pe Dumnezeu să ne ia în
stăpânire și să ne schimbe din
rădăcină inimile, pentru a le face pe
măsura sa” [12].

Autenticul punct de plecare pentru
viața creștină, „pentru a realiza
opere bune”, așa cum Părintele
nostru, Dumnezeu ne încredințează
(Ef 2,10) este, deci, mulțumirea de a
primi – darul lui Dumnezeu – care ne
conduce către trăirea întru



abandonarea de sine, plină de
speranță a fiilor lui Dumnezeu [13].

«A cultiva adresarea plină de
iubire și docilă către Sfântul
Duh»

A primi darul lui Dumnezeu
înseamnă a primi o Persoană și, de
aceea, este înțeles sfatul Părintelui
Sánchez către Sfântul Josemaría: „să
păstrezi prietenie cu Sfântul Duh. Nu
vorbi: ascultă-L”. Cu o persoană
avem prietenie, iar prietenia se
dezvoltă prin dialog. De aceea,
descoperind prezența personală a lui
Dumnezeu în inima sa, Sfântul
Josemaría a făcut o propunere
concretă: „a cultiva, pe cât posibil
fără întrerupere, prietenia și
adresarea plină de iubire și docilă
către Sfântul Duh”. Aceasta este ceea
ce putem adăuga din partea noastră
pentru a-l auzi.



Este vorba despre un drum realizabil
pentru toți creștinii: să te deschizi în
mod continuu spre acțiunea
Paracletului să-i asculți inspirația, să-
l lași să te conducă „spre întregul
adevăr” (In 16,13). Isus le-a promis
celor Doisprezece: „El vă va învăța
totul și vă va aminti toate lucrurile
pe care vi le-am spus” (In 14,26).
Sfântul Duh este cel care ne permite
să trăim conform proiectelor lui
Dumnezeu, căci El este și cel care „ne
va anunța ceea ce va veni” (In 16,13).

Primii creștini au înțeles această
realitate și, mai ales, au trăit-o . „Abia
există o pagină din Faptele
Apostolilor în care nu ni se vorbește
despre El și despre acțiunea prin
care îndrumă, conduce și însuflețește
viața și lucrările comunității creștine
de la începuturi” [14]. Cu adevărat,
„cei care sunt îndrumați de Sfântul
Duh sunt fii ai lui Dumnezeu” (Rm
8,14). Și ne lăsăm conduși de El atâta
vreme cât încercăm să ne antrenăm



în fiecare zi pentru „dificila
disciplină de a asculta” [15]. A ne
adresa Sfântului Duh înseamnă a-i
asculta glasul „care îți vorbește prin
întâmplările din viața zilnică, prin
bucuriile și suferințele care le
însoțesc, prin persoanele care se află
împrejurul tău, prin vocea conștiinței
tale, însetată de adevăr, de fericire,
de bunătate și de frumusețe” [16].

În acest sens este interesant pasajul
din ultima carte de interviuri cu
Papa Benedict al XVI-lea. Ziaristul îl
întreabă dacă nu există momente în
care Papa „se poate simți teribil de
singur”: „Da – răspunde Papa
Benedict al XVI-lea –, dar datorită
faptului că mă simt atât de legat de
Domnul, niciodată nu sunt singur de
tot”; și imediat adaugă: „Se știe pur și
simplu: nu sunt eu cel care face asta.
Singur nu aș putea să o fac. El este
mereu aici. Nu trebuie decât să ascult
și să mă deschid din când în când
către El” [17]. Perspectiva de a



împărtăși propria viață cu
Dumnezeu, de a trăi pentru prietenia
cu El, se dovedește astăzi atât de
atrăgătoare ca întotdeauna. Dar,
continuă jurnalistul, „oare, cum se
reușește această ascultare, această
deschidere largă față de
Dumnezeu?”. Papa cel emerit râde,
iar ziaristul insistă: „care este cel mai
bun mod de a face aceasta?”
Răspunde simplu Benedict al XVI-
lea : „Pai, rugându-l pe Domnul –
trebuie să mă ajuți acum! – și
reculegându-te în interiorul tău,
rămânând în tăcere. Și, apoi, se poate
bate la poartă, din nou, prin
rugăciune și de obicei funcționează” 
[18].

A învăța să recunoști glasul
său

În propria noastră viață de
rugăciune, poate fără a pretinde că
facem asta, câteodată ne putem
aștepta la fenomene oarecum



extraordinare, care să ne asigure că
vorbim cu Dumnezeu, că El ne
ascultă, că ne vorbește. Viața
spirituală, în schimb, se realizează
într-un mod mult mai cotidian. Mai
mult decât de a primi haruri speciale
este vorba de „a fi sensibili la ceea ce
Duhul divin realizează împrejurul
nostru și în noi înșine” [19].

„Cei care sunt îndrumați de Duhul lui
Dumnezeu, aceștia sunt fiii lui
Dumnezeu” (Rm 8,14). Această
îndrumare a Mângâietorului constă
din a ne da de obicei – mai degrabă
decât indicații concrete – lumină,
orientare. În feluri foarte diferite și
contând pe etapele fiecăruia,
iluminează evenimentele mici și
mari din viața noastră. Astfel, un
detaliu sau altul ne apare ca un mod 
nou, diferit, într-o lumină care arată
un sens mai clar despre ceea ce
înainte se dovedea a fi neclar și
nesigur.



Oare, cum primim acea lumină? În
mii de feluri diferite: citind
Scriptura, scrierile sfinților, o carte
despre spiritualitate; sau în situații
neașteptate, ca în timpul unei
conversații dintre prieteni, citind o
știre… Există o infinitate de momente
în care Duhul Sfânt poate să ne
sugereze ceva anume. Dar El
contează pe inteligența și pe
libertatea noastră, pentru a da formă
celor sugerate de El. Este bine să
învățăm să ne rugăm plecând de la
aceste scânteieri; să medităm la ele,
fără grabă, zi după zi; să ne oprim în
timpul rugăciunii și să-L întrebăm pe
Domnul: „Prin această treabă care
mă preocupă, prin ceea ce mi s-a
întâmplat, ce vrei să-mi spui, oare?,
ce îmi propui pentru viața mea?”

În această ascultare răbdătoare este
bine să avem în vedere că vocea
Sfântului Duh poate să apară în
inima noastră, amestecată împreună
cu altele, foarte diferite: egoismul



nostru, poftele noastre, tentațiile
Diavolului… Cum să recunoaștem,
oare, ceea ce vine de la El? Pentru
aceasta, ca și în atâtea alte lucruri,
nu există dovezi de netăgăduit; dar
există semne care ajută să discerni
prezența sa. În primul rând, trebuie
ținut seama că Dumnezeu nu se
contrazice: nu ne va cere nimic
contradictoriu cu învățăturile lui Isus
Cristos, culese din Scriptură și
învățate de către Biserică. Nici nu ne
va sugera ceva care se opune vocației
noastre. În al doilea rând, trebuie să
acordăm atenție pentru ceea ce aduc
cu sine aceste inspirații. Prin roade
se recunoaște copacul (cf. Mt
7,16-20); și, așa cum scrie Sfântul
Paul, „rodul Duhului este: iubirea,
bucuria, pacea, răbdarea,
bunăvoința, bunătatea, fidelitatea,
blândețea, cumpătarea” (Ga 5,22-23).
Tradiția spirituală a Bisericii rămâne
constantă în a semnala că „Duhul lui
Dumnezeu aduce în mod inevitabil
pace în suflet; diavolul produce în



mod inevitabil neliniște” [20]. De-a
lungul zilei ni se vor ivi o infinitate
de idei fericite; idei despre slujire,
despre grijă, despre atenție, despre
iertare. În mod frecvent, nu va fi
vorba doar despre o idee bună, ci că
Duhul Sfânt ne aprinde inima. Să
răspundem la aceste inspirații ale
Mângâietorului ne va umple de un
autentic gaudium cum pace : o
bucurie plină de pace.

Docilitatea Duhului Sfânt este, în
sfârșit, o atitudine care este bine să
fie cultivată, cu seninătate, cu
ajutorul îndrumării spirituale. Nu
încetează să fie semnificativ faptul că
acest orizont i s-a deschis Sfântului
Josemaría tocmai în acest context.
Sfatul pe care l-a primit – „ascultă-L”
– arată, de asemenea, și gradul de
conștiință pe care Părintele Sánchez
îl avea pentru misiunea sa de
îndrumător spiritual : să faciliteze
munca de curățare sufletească, de a
smulge, de a aprinde…” Aceasta este



sarcina celor care îi însoțesc pe alții
în viața lor spirituală: să-i ajute să se
cunoască, pentru a putea să
discearnă ceea ce este mai bine în
ceea ce Mângâietorul poate să le
ceară. Astfel, puțin câte puțin, fiecare
va învăța să-L vadă pe Dumnezeu în
ceea ce i se petrece și se întâmplă în
lume.

Ancorați în Iubirea pentru
Dumnezeu, cu suflarea
Sfântului Duh

Din Înălțarea Domnului la Cer și din
trimiterea Duhului Sfânt în ziua de
Rusalii trăim în perioada de misiune:
Cristos însuși ne-a încredințat
sarcina de a duce Mântuirea în
întreaga lume. Sfântul Părinte a
comentat aceasta în repetate ocazii,
vorbind despre „dinamismul de
”ieșire” pe care Dumnezeu dorește să
o provoace printre creștini” [21],
semnalând în același timp că, o dată
cu sarcina, ne-a dat și forța de a o



îndeplini. Într-adevăr, acel dinamism
„nu este o strategie, ci forța însăși a
Duhului Sfânt, caritatea necreată” [22].

La cateheza sa despre speranță, Papa
Francisc a reamintit importanța de
ne lăsa îndrumați de Sfântul Duh,
folosind o imagine foarte dragă
Părinților Bisericii: „Scrisoarea către
Evrei compară speranța cu o ancoră
(cf. 6,18-19); și acestei imagini i-o
putem adăuga pe cea a unei vele.
Dacă ancora este ceea ce dă bărcii
siguranță și o ține „ancorată” între
valurile mării, vela este, în schimb,
ceea ce o face să meargă și să
avanseze printre ape. Speranța este
realmente ca o velă care adună
vântul Duhului Sfânt și îl transformă
în forța motrice care împinge barca,
după caz, spre largul mării sau spre
țărm” [23].

Să trăim ancorați în profunzimea
Iubirii lui Dumnezeu ne dă
siguranță; să trăim ascultând de



Sfântul Duh ne permite să avansăm
prin puterea lui Dumnezeu și în
direcția pe care El ne-o sugerează:
„să zburăm, fără să ne sprijinim pe
nimic de aici, ascultând vocea și
suflul Duhului” [24]. Ambele lucruri se
nasc din uniunea cu Dumnezeu. De
aceea, „Biserica are nevoie
imperioasă de plămânul rugăciunii” 
[25]. Ultimii papi au amintit aceasta în
mod constant : dacă dorim să
îndeplinim misiunea pe care Cristos
ne-a încredințat-o o dată cu însuși
Duhul de care El era însuflețit, nu
există alt drum decât cel al
rugăciunii, adresării continue și
încredințate față de Mângâietor. De
aici rezultă importanța de a
descoperi Mediterana a prezenței vii
a lui Dumnezeu în inima noastră. Și
să navigăm spre largul mării,
îndrumați de Sfântul Duh, „lumină,
foc, vânt impetuos (…), care aprinde
flacăra și face capabilă provocarea
de incendii de iubire” [26].



[1] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 127.

[2] Ibíd., nr. 128.

[3] P. Rodríguez, comentariu la nr. 57
al ediţiei critico-istorică din Drum, p.
269.

[4] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, nr. 864, în P. Rodríguez, 
Drum. Ediţie critico-istorică,
comentariu la nr. 57, pag. 270. Se
face trimitere aici la un studiu de J.L.
Illanes, “Trato con el Espíritu Santo y
dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, în P. Rodríguez şi al. Sfântul
Duh şi Biserica: Al XIX-lea Simpozion
Internaţional de Teologie a
Universităţii din Navarra, Serviciul
de Publicaţii al Universităţii din
Navarra, 1999, 467-479.



[5] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 306.

[6] Cf. P. Rodríguez, Drum. Ediţie
critico-istorică, comentariu la nr. 57.
Autorul datează redactarea acestui
punct cu data de 22-XI-1932.

[7] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Scrisoare ap. Novo millennio ineunte,
6-I-2001, nr. 4.

[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, Papa
Francisc. Conversaţii cu con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Novo
millenio ineunte, nr. 38.

[10] Ibíd.

[11] Sfântul Josemaría, Convorbiri, nr.
40.

[12] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 134.



[13] Cf. F. Ocáriz, Scrisoare pastorală,
14-II-2017, nr. 8.

[14] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 127.

[15] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Discurs,
5-VI-2004.

[16] Ibíd.

[17] Benedict al XVI-lea, Ultimele
conversaţii, Mensajero, Bilbao 2016,
p. 284.

[18] Ibíd.

[19] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 130.

[20] J. Philippe, La şcoala Sfântului
Duh, Rialp, Madrid 2005, p. 53.
Despre această temă, în general, cf.
pp. 45-64.

[21] Papa Francisc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, nr. 20.



[22] F. Ocáriz, Scrisoare pastorală, 14-
II-2017, nr. 9.

[23] Papa Francisc, Audienţa generală,
31-V-2017.

[24] Sfântul Josemaría, Forja, nr. 994.

[25] Papa Francisc, Evangelii gaudium,
nr. 262.

[26] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 244.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-

mediterraneos-iv-espiritu-santo/
(02.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/
https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-mediterraneos-iv-espiritu-santo/

	Noi Mediterane (IV): «Nu vorbi: ascultă-L»
	Descoperirea Sfântului Duh, Mângâietorul
	A primi darul lui Dumnezeu
	«A cultiva adresarea plină de iubire și docilă către Sfântul Duh»
	A învăța să recunoști glasul său
	Ancorați în Iubirea pentru Dumnezeu, cu suflarea Sfântului Duh


