
opusdei.org

Noi Mediterane (III):
«De la Rana mâinii
drepte…»

Să pătrundem în rănile lui
Cristos: să ne lăsăm atinşi de
Iubirea lui Dumnezeu şi să-l
atingem pe Dumnezeu prin pe
cei care suferă. Un drum al
contemplării şi al compasiunii.

04.10.2017

Sfântul Ioan povestește că în ziua
Învierii, pe seară, discipolii se
reuniseră în casă, cu „ușile închise de
frica evreilor” (In 20,19). Stăteau



închiși, plini de frică. Atunci „a venit
Isus, a apărut în mijlocul lor și le-a
spus: – Pacea să fie cu voi. Și
spunând acestea, le-a arătat mâinile
și coastele sale” (In 20,19-20). Dintr-
odată, neliniștea acelor oameni s-a
transformat într-o profundă bucurie.
Au primit, în pace, mesajul pe care
Domnul li-l aducea și au primit apoi
darul Sfântului Duh (cf. In 20,22).

Multe detalii atrag atenția asupra
acestei scene din Evanghelie. Oare,
ce așteptau Apostolii? Isus s-a
înfățișat, în mod neașteptat, în fața
lor, iar prezența Lui i-a umplut de
bucurie și pace. Cunoaștem unele
dintre cuvintele și gesturile sale, dar
cum va fi fost privirea pe care le-a
arătat-o? Îl părăsiseră. L-au lăsat
singur. Au fugit cu lașitate. Totuși,
Domnul nu le-a reproșat-o. El însuși
le prevestise asta. Știa că din acea
slăbiciune putea să se nască o
profundă transformare: „Eu m-am
rugat pentru tine” – îi spunea lui



Petru înainte de pătimire – „ca să nu
piară credința ta; iar tu, când te vei fi
întors, întărește-i pe frații tăi” (Lc
22,31-32). Inima plină de pocăință a
apostolilor putea să primească acum,
cu mai multă plenitudine Iubirea pe
care Dumnezeu le-o oferea. Altfel
spus, este posibil că ei – și Petru
primul – să se fi bazat prea mult pe
propriile puteri.

Pe de altă parte, oare, de ce Isus le-a
arătat mâinile și coastele sale?
Rămăsese din ele o urmă evidentă a
pătimirii de la răstignire. Și, totuși,
vederea urmelor durerii nu i-a
umplut de durere, ci de pace; nu le-a
provocat repulsie, ci bucurie. Într-
adevăr, urmele cuielor și a suliței
sunt un semn al Iubirii lui
Dumnezeu. Este vorba despre un
detaliu plin de sens: Isus a dorit ca pe
trupul său să rămână rănile Pătimirii
după ce a înviat, ca să nu fie nicio
rămășiță de neîncredere și ca nimeni
să nu se poată gândi că, văzând



răspunsul nostru de atâtea ori
mediocru și chiar rece, s-ar putea să
se căiască de ceea ce făcuse. Iubirea
lui Cristos este fermă și pe deplin
conștientă.În afară de asta, pentru
neîncrezătorul Toma rănile aveau să
fie un semn clar al Învierii. Isus este
Fiul lui Dumnezeu, care cu adevărat
a murit și a înviat pentru păcatele
noastre. „Rănile lui Isus – ne învață
Papa – sunt ceva scandalos pentru
credință, dar sunt și confirmarea
credinței. De aceea, de pe trupul lui
Cristos cel înviat, rănile nu dispar, ci
rămân, pentru că acele răni sunt
semnul permanent al iubirii lui
Dumnezeu pentru noi și sunt
indispensabile pentru a crede în
Dumnezeu. Nu pentru a crede că
Dumnezeu există, ci pentru a crede
că Dumnezeu înseamnă iubire,
milostivire, fidelitate. Sfântul Petru,
citându-l pe Isaiia, le scrie creștinilor:
„Rănile lui ne-au vindecat” (1 P 2,24;
cf. Is 53,5)” [1].



Tradiția spirituală a aflat prin rănile
Domnului un izvor de mângâiere.
Sfântul Bernard, de exemplu, scria
așa: „Prin aceste scobituri aș putea
suge miere sălbatică și ulei din
cremenea stâncilor (cf. Dt 32,13),
adică, aș putea să gust și să văd cât
de bun este Domnul” [2]. Prin aceste
răni recunoaștem Iubirea fără de
măsură a lui Dumnezeu. Din inima
sa străpunsă izvorăște darul Duhului
Sfânt (cf. In 7,36-39). În același timp,
rănile Domnului sunt un adăpost
sigur. Prin descoperirea profunzimii
acestor scobituri, se poate deschide o
nouă Mediterană în viața noastră
interioară.

„Rana Preasfântă a mâinii
drepte a Domnului meu”

„Așezați-vă în rănile lui Cristos”,
sugera Sfântul Ioan de Avila: „acolo
spune El că sălășluiește porumbelul
său, care este sufletul pe care îl caută
în simplitatea sa” [3]. „În rănile tale,



ascunde-mă”, spune o cunoscută
rugăciune. Și Sfântul Josemaría va
face al său acest mod de a se apropia
de Maestru, atât de înrădăcinat
printre creștini. Astfel, în 1933, el
notează: „Să mă pun în fiecare zi
într-o rană a lui Isus al meu” [4].

Acesta este una dintre devoțiunile
sale, pe care le va păstra de-a lungul
întregii vieți și pe care le va
recomanda și tinerilor care se vor
apropia de el [5]. Cu toate acestea, el o
percepea cu o însemnătate specială,
ca urmare a unei experiențe ce i-a
deschis o panoramă nouă, imensă și
care a avut loc în plin război civil
spaniol, în timp ce trăia la Burgos.
Era o perioadă de suferințe pentru el:
fiii săi din Opus Dei se găseau
răspândiți prin toată peninsula; unii,
pe fronturile de război, alții ascunși
prin diverse locuri, alții dintre ei încă
în zona în care era persecuție
religioasă. Același lucru se întâmpla
cu mama sa și cu frații săi. În sfârșit,



despre fiicele sale spirituale, abia
avea vești. De altfel, unii dintre cei
care îl urmaseră înainte, își
pierduseră viața în timpul
războiului.

În aceste împrejurări, Sfântul
Josemaría se vedea nevoit să-și
dubleze eforturile, rugăciunile și,
mai ales, penitențele. Totuși, la
început de iunie 1938, în timp ce se
îndrepta spre Mânăstirea de la
Huelgas, acolo unde lucra la o temă
de cercetare, a primit o lumină
specială de la Dumnezeu, pe care o
descrie într-o scrisoare către Juan
Jiménez Vargas, chiar în acea zi:

„Dragul meu Juanito: În această
dimineață, pe drumul spre
Mânăstirea de las Huelgas, acolo
unde am mers ca să mă rog, am
descoperit o Mediterană: Rana
Preasfântă a mâinii drepte a
Domnului. Și iată-mă acolo: întreaga
zi, printre sărutări și laude. Cu



adevărat că este dulce Sfânta Fire
Omenească a Domnului nostru! Cere-
i tu ca El să-mi dea adevărata sa
Iubire: așa se vor purifica pe deplin
toate celelalte iubiri ale mele. Nu se
poate spune: „inimă, pe Cruce!”,
pentru că dacă o Rană de-a lui Cristos
curăță, însănătoșește, liniștește,
întărește și aprinde și îndrăgostește,
oare, ce nu ar face cele Cinci răni
deschise pe lemnul crucii? „Inimă, pe
Cruce!”: Isuse al meu, ce să-mi doresc
mai mult! Înțeleg că, dacă voi
continua cu acest fel de a contempla
(m-a dus acolo Sfântul Iosif, Tatăl și
Domnul meu, căruia i-am cerut să-mi
șoptească), am să devin mai „nebun”,
decât am fost vreodată. Încearcă și
tu!” [6]. De mult timp el mergea pe
drumul Umanității Domnului. Și pe
cel al devoțiunii rănilor lui Cristos.
Cu toate acestea, deodată, s-a deschis
în fața lui un fel de „Mediterană”.
Dintr-odată, a pătruns în
profunzimile Iubirii mântuitoare, pe
care le arătau acele răni și a înțeles



că modul cel mai bun de a
corespunde unei astfel de Iubiri atât
de mari nu consta în ceea ce el putea
să facă, ci chiar în a se scufunda în
El: contemplându-L și lăsându-se
îmbrățișat, pe de-a întregul, de
această Iubire.

Scrisoarea continuă tocmai cu
referire la efortul pe care-l
presupune starea sa: „Simt o invidie
enormă pentru cei care se află pe
front, în ciuda tuturor lucrurilor”. Și
face aluzie la celebra figură a unui
preot militar, cunoscut pentru viața
sa de penitență: „Mi se întâmplă să
mă gândesc că, dacă nu aș fi avut
bine conturat drumul, ar fi
formidabil să îl las în urmă pe Pr.
Doyle. Dar … asta mi-ar fi căzut
foarte bine: niciodată nu mi-a fost
prea greu să fac penitență. Fără
îndoială că acesta este motivul să fiu
dus pe alt drum: cel al Iubirii”.
Drumul său este cel al Iubirii: a iubi
și a se lăsa iubit. Atunci când își ia



rămas bun, își întărește această
convingere: „O îmbrățișare. Din Rana
mâinii drepte, te binecuvântează
Părintele tău” [7].

Acel eveniment , acea lumină
neașteptată a fost un semn al
speranței și a constituit, fără
îndoială, un imbold de a avea curaj
pentru lucrarea sa preoțească.
Datorită acestei iluminări divine, o
realitate cunoscută și de multe ori
meditată – un drum parcurs și
recomandat de el însuși – s-a
transformat, de îndată, într-o
noutate, într-o mină de o bogăție
inepuizabilă, de care nu mai voia să
se despartă.

Apărați de Iubire

Rănile lui Isus sunt o amintire
perenă a Iubirii sale, care a ajuns
până la capăt în jertfa de pe Cruce.
Dumnezeu nu se căiește că ne
iubește. De aceea, contemplarea



acestei Iubiri ale sale este o sursă de
speranță. Văzându-l pe cel Înviat,
care păstrează urmele Pătimirii sale,
ne dăm seama că „tocmai acolo, în
locul extrem al umilirii sale – care
este și punctul cel mai înalt al iubirii
– s-a încolțit speranța. Dacă vreunul
dintre voi întreabă : „Cum se naște
speranța?”. „De pe cruce. Privește
crucea, privește-l pe Cristos Răstignit
și de acolo îți va veni speranța care
nu mai dispare, cea care durează
până la viața veșnică” [8]. De pe Cruce
s-a născut și renaște mereu speranța
noastră. Astfel, „o dată cu Isus fiecare
întunecime a noastră poate fi
transformată în lumină, orice
înfrângere, în victorie, oricare
deziluzie, în speranță. Oricare : da,
oricare” [9]. Aceasta era siguranța
care îl făcea pe Sfântul Paul să
exclame: „Oare, cine ne-ar putea
îndepărta de iubirea lui Cristos?
Necazurile, sau neliniștile, sau
persecuțiile, sau foamea, sau
goliciunea, sau pericolul, sau sabia?



(…) Dar, în toate acestea noi suntem
mai mult decât învingători prin cel
care ne-a iubit” (Rm 8,35-37).

Constatând slăbiciunea și păcatul
nostru deseori se poate strecura în
suflet, în diverse feluri, tentația
disperării. Ceea ce pe moment
acceptaserăm, poate din frivolitate
sau dintr-o anumită condescendență,
se prezintă dintr-odată ca un „nu”
absurd, ca o palmă pentru
Dumnezeu care ne iubește. Și
răspunsul nostru nepăsător și
îndoielnic poate fi un motiv de
disperare. Dar toate acestea nu sunt
decât o serie de ispite ale aceluiași,
care ne-a făcut să cădem. A
contempla rănile Domnului poate fi
modul cel mai bun de a reacționa :
rănile sale ne amintesc că Iubirea sa
este „puternică precum
moartea” (Cant 8,16). Chiar mai mult,
pentru că Iubirea sa a învins
moartea. Un poet contemporan
exprimă aceasta într-un mod, pe cât



de sintetic, pe atât de frumos: „spălat
de apa de pe coaste / și apărat
înlăuntrul rănii / de atâtea, că nu mai
aduce nimic, / de atâția „da” delăsați
și de atâta compromis” [10]. A reveni
la contemplarea Umanității
Domnului, rănită prin păcatele
noastre, înviată, poate fi pentru noi o
sursă de speranță. Ca și la apostoli,
Isus nu ne privește cu resentimente.
Nu ne reproșează păcatele,
slăbiciunile și trădările noastre.
Dimpotrivă, El ne reafirmă, pentru
că iubirea sa este cu adevărat
necondiționată. Nu ne spune: „Te
iubesc, dacă te comporți bine”, ci „Te
iubesc, pentru mine ești o comoară și
vei continua să fi asta, orice s-ar
întâmpla”. Această conștiință, care se
poate naște din contemplarea rănilor
deschise de pe trupul Domnului, ne
va umple de bucurie și de pace. Orice
s-ar întâmpla, ne putem refugia în
acestea, primind din nou iertarea lui
Dumnezeu: „În viața mea personală –
povestea Papa într-o omilie –, am



văzut de multe ori chipul plin de
milostivire al lui Dumnezeu,
răbdarea sa; am văzut și la multe
persoane determinarea de a
pătrunde în rănile lui Isus, ca să-i
spună: „Doamne, sunt aici, acceptă-
mi sărăcia, ascunde-mi păcatul în
rănile tale, spală-le cu sângele tău”.
Și am văzut că Dumnezeu a făcut
asta, a primit, a spălat, a iubit” [11].

A recunoaște micimea noastră nu
este o înfrângere și nici o umilire. Ar
putea fi, dacă Dumnezeu ar fi cel
care ar dori să ne domine. Dar nu
este așa. Iubirea este cea care Îl
mișcă: Iubirea necondiționată pe
care ni o dă și pe care El speră că
vom ști să o primim.

Drumul compasiunii

Există multe feluri de a ne apropia de
rănile Domnului: „Mergeți așa cum
vă place cel mai mult”, ne sfătuia
Sfântul Josemaría [12]. Știm cum îi



plăcea să intre cu imaginația sa în
textul Evangheliei. La Sfântul
Rozariu, de exemplu, contemplând
primul mister de slavă, el comenta:
„Și, înainte de a termina decada, tu i-
ai sărutat rănile de la picioare..., iar
eu, mai îndrăzneț – pentru că sunt
mai copilăros – mi-am pus buzele pe
coasta lui deschisă” [13].

Amintindu-mi felul în care Sfântul
Josemaría realiza acțiunea de
mulțumire după Sfânta Liturghie, loc
privilegiat pentru a reînnoi, zilnic,
întâlnirea sa personală cu Iubirea
Vieții sale, Mons. Javier Echevarría,
descria felul cum: „îngenunchea, în
primele minute, pe jos sau pe locul
de rugăciune: privind între mâini,
crucifixul său de buzunar, recita
rugăciunea En ego (Privește-mă, oh,
iubitul și bunul meu Isus). În timp ce
repeta cuvintele care se refereau la
rănile Domnului, le săruta, cu
devoțiune, pe fiecare” [14].



Rănile Domnului, pe care cu atâta
profunzime le-a descoperit Sfântul
Josemaría în acea dimineață de
iunie, nu numai că ne revelează
Iubirea pe care Domnul o are pentru
noi: ele sunt, în același timp, și o
invitație de a răscumpăra împreună
cu El, așa cum a făcut-o și Sfânta
Maria; să fim ca un Simon din Cirene
al lui, să-l consolăm pentru atâtea
ofense care i-au rănit Inima, mai ales
pentru că o rănesc și pe a noastră… O
chemare, în sfârșit, ca să-L îngrijim
chiar în acei „frați mai mici”, cu care
se identifică, în care, într-un anumit
fel, a dorit să rămână” (cf. Mt 25,40).

De aceea, pe drumul care l-a dus pe
Sfântul Josemaría la descoperirea
acelei Mediterane – fără îndoială, o
lumină a lui Dumnezeu –, nu trebuie
uitat nici marele număr de ore pe
care le-a dedicat îngrijirii bolnavilor
și a oamenilor nevoiași, din
cartierele cele mai sărace din
Madrid. Acela este, bineînțeles, un



mod minunat de a descoperi Iubirea
lui Dumnezeu : să ieșim din noi
înșine pentru a-l atinge pe Isus, prin
persoanele care suferă. Este vorba,
fără îndoială, de un drum sigur.

Acea cale ne conduce la a ne lăsa
întrebați de El, să ne apropiem de
rănile sale și să răspundem cu iubire
Iubirii sale. Astfel, învățăm să
arătăm, față de ceilalți, aceeași
tandrețe pe care Dumnezeu o
revarsă asupra slăbiciunii noastre
personale. Pe acest drum, propria
noastră viață dobândește un sens
înnoit al misiunii care ne trimite
dincolo de noi înșine, contând nu
atât pe forțele noastre, ci pe o
chemare care vine de la Dumnezeu,
care ne transformă și care se slujește
de noi, pentru a semăna în lume
pacea și bucuria sa. Papa insistă
neobosit asupra acestui punct:
„Câteodată, simțim tentația de a fi
creștini care mențin o prudentă
distanță față de rănile Domnului. Dar



Isus vrea să atingem slăbiciunea
umană, să atingem carnea suferindă
a celorlalți (…). Atunci când facem
asta, întotdeauna viața ni se
complică în mod minunat și trăim
intensa experiență de a fi popor,
experiența de a aparține unui popor”
[15].

Să pătrundem în rănile lui Cristos, pe
drumul compasiunii și al
contemplării, poate să ne deschidă
calea spre o autentică Mediterană:
vom învăța astfel să ne refugiem în
acele răni ale Iubirii și să-i iubim din
toată inima pe cei care ne înconjoară,
începând cu cei care au mai multă
nevoie de asta; persoane care de
multe ori sunt la marginea drumului,
în propria noastră casă.

[1] Papa Francisc, Omilie, 27-IV-2014.



[2] Sfântul Bernard, Predică 61
(Despre cartea Cântarea cântărilor),
4. Multe mărturii despre această
devoţiune şi despre modul de a o
trăi, pot fi găsite la P. Beteta, Mirarán
al que traspasaron, Rialp, Madrid
2009.

[3] Sfântul Ioan de Ávila, Epistolar,
scrisoarea 47. cf. Cant 2,16.

[4] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, nr. 1799b, din 1933, la Sfântul
Rozariu. Ediţie critico-istorică, Rialp,
Madrid 2010, comentariu la primul
mister de slavă, p. 226, nota 5.

[5] „Am să rămân, în fiecare zi,
îndeplinind o propunere veche în
Rana Coastei Domnului meu”:
Sfântul Josemaría, Însemnări intime,
nr. 1763, din 1934; în Drum. Ediţie
critico-istorică, Rialp, Madrid 2004, a
3ª ed., comentariu la nr. 288.

[6] Sfântul Josemaría, Scrisoare către
Juan Jiménez Vargas, 6.06.1938, în A.



Vázquez de Prada, Fondatorul Opus
Dei, vol. 2, Rialp, Madrid 2002, p.
288-289.

[7] Ibídem.

[8] Papa Francisc, Audiență generală,
12-IV-2017.

[9] Ibídem.

[10] Julio Martínez Mesanza, „Apărat”,
în Gloria, Rialp, Madrid 2016.

[11] Papa Francisc, Omilie, 7-IV-2013.

[12] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, nr. 303.

[13] Sfântul Josemaría, Sfântul Rozariu,
primul mister de slavă.

[14] Mons. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría, Rialp, Madrid
2000, p. 235.

[15] Papa Francisc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-IX-2013), nr. 270.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-
mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-

mano/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/
https://opusdei.org/ro-ro/article/nuevos-mediterraneos-iii-desde-la-llaga-de-la-mano/

	Noi Mediterane (III): «De la Rana mâinii drepte…»
	„Rana Preasfântă a mâinii drepte a Domnului meu”
	Apărați de Iubire
	Drumul compasiunii


