
opusdei.org

Noi Mediterane (V):
«La Isus, prin Maria»

Sfântul Josemaría se ruga
Fecioarei de când era mic copil;
atunci când a crescut a
descoperit mai multe: s-a aflat
în braţele unei Mame, tot atât
de apropiate precum este cerul.

07.12.2017

La piciorul Crucii, pe Domnul nostru,
îl însoțeau Maica sa, Sfânta Maria,
alte câteva femei și Ioan, discipolul
său cel mai tânăr. Doar aceste puține
persoane erau lângă El în acele ore
dramatice. Acestea… și o mulțime de



curioși și oportuniști, un grup de
soldați, care îl duseseră pe Drumul
Calvarului și acuzatorii care îl
urmau, bătându-și joc de El, chiar
savurându-și „victoria”. Și ceilalți
discipoli? Fugiseră.

Ioan însuși ne povestește că „Isus,
văzând-o pe mama sa și pe discipolul
pe care-l iubea și care era acolo, i-a
spus mamei sale : Femeie, iată fiul
tău. Apoi, îi spuse discipolului: – Iată
mama ta” (In 19,25). Și, Evanghelistul
încheie spunând că „din acel
moment, discipolul a primit-o în casa
lui” (In 19,27).

Pentru tânărul apostol, Maica lui
Cristos „este dăruită omului –
fiecăruia și tuturor – ca maică” [1].
Din acel moment, Maria a devenit
Mama creștinilor. Primii discipoli au
înțeles aceasta imediat. S-au adunat
împrejurul ei, resimțind absența
Domnului, după Înălțarea la Cer: „ei,
cu toții, stăruiau în rugăciune



împreună cu femeile și cu Maria,
mama lui Isus și cu frații săi” (Fapt
1,12;14).

Și noi suntem chemați să trăim în
mod personal maternitatea Mariei și
să răspundem ca și Ioan că o
primește pe Maica lui Cristos „ca pe
ceva de al său” și o aduce în întreaga
atmosferă a vieții sale interioare,
adică în „eu”-ul său, uman și creștin” 
[2]. Este vorba despre un drum
personal, pe care fiecare îl parcurge
în felul său…și la timpul său.

«Și eu sunt fiul Maicii mele
Maria»

Sfântul Josemaría a avut devoțiune
pentru Sfânta Fecioară de când era
copil. Nu uitase aceasta, o dată cu
trecerea anilor; în mai 1970, în
timpul novenei la picioarele Fecioarei
din Guadalupe spunea: „Eu vă
sfătuiesc, mai ales acum, să reveniți
la vârsta voastră mică, de copilărie,



amintindu-vă chiar cu tot efortul,
dacă este nevoie – eu îmi amintesc cu
claritate – de primul vostru act prin
care v-ați adresat Preasfintei
Fecioare, cu conștiința și voința de a
face asta” [3]. Știm că, atunci când el
era foarte mic, mama sa a făcut îl
oferise Preasfintei Fecioare de la
Torreciudad, drept mulțumire pentru
că l-a vindecat de o boală mortală. De
la părinții săi el a învățat și cum să se
roage la Sfânta Maria. După mai
mulți ani, își amintea: „încă și acum,
diminețile și serile, în mai multe zile,
în mod obișnuit reînnoiesc acea
rugăciune de ofrandă pe care am
învățat-o de la părinții mei: „O,
Preasfântă Fecioară, o, Maică a mea,
mă ofer în întregime Ție. Și, ca
dovadă a iubirii mele filiale, îți
dăruiesc astăzi ochii mei, urechile,
limba și inima mea…” [4]

Cât timp a trăit la Zaragoza, Sfântul
Josemaría o vizita zilnic pe
Preasfânta Fecioară de Pilar. Ei i se



adresa printre presimțiri, având
intuiția că Domnul îi hărăzise pentru
el o voință specială. Încă se păstrează
o imagine mică a Sfintei Fecioare del
Pilar realizată din ghips, foarte
sărăcăcioasă, la baza căreia a gravat
cu un cui: Domina, ut sit! și data
24.05.1924. „Acea imagine – comenta
el niște ani mai târziu – era
materializarea rugăciunii mele de-a
lungul anilor, despre care v-am
povestit de atâtea ori” [5].

Îndată ce se afla la Madrid, avea o
imagine a Preasfintei Fecioare pe
care o numea „Fecioara săruturilor”,
pentru că niciodată nu înceta să o
salute cu un sărut, atunci când intra
sau când ieșea din casă. „Nu numai
aceea, dar și toate imaginile
Preasfintei Noastre Maici îl
emoționau. Și, într-un fel special, pe
cele pe care le găsea aruncate pe
stradă, din imagini sau stampe
murdare și pline de praf. Sau pe cele
care îi ieșeau în cale când se plimba



prin Madrid, așa cum era icoana de
pe „azulejos” (faianță), care îi ieșea în
cale, zilnic, atunci când ieșea de la
biserica Sfânta Elisabeta” [6].

În afară de aceasta, meditând asupra
Evangheliei învățase să se adreseze
Mariei, așa cum făceau primii
discipoli. În cartea sa Sfântul
Rozariu , rod al acestei contemplări
pline de iubire pentru viața lui
Cristos, atunci când comenta al
doilea mister de slavă, el nota: „Petru
și ceilalți se întorc la Ierusalim – cum
gaudio magno – cu mare bucurie (Lc
24,52). (…) Dar tu și cu mine ne
simțim orfani: suntem triști și
mergem să căutam mângâiere lângă
Maria” [7].

Cu toate acestea, maternitatea Mariei
urma să fie alta dintre
„descoperirile” pe care avea să le
simtă fiind încă tânăr preot. Notează
aceasta într-una dintre Însemnările
sale, care poartă o dată din



septembrie 1932: „Ieri (…) am
descoperit o Mediterană – alta –, și
anume: că, dacă eu sunt fiul Tatălui
meu, Dumnezeu, sunt și al Maicii
mele Maria” [8]. Nu era ceva nou – era
un adevăr cunoscut, meditat, trăit –
și, totuși, dobândea, dintr-odată, o
semnificație inedită. Amintindu-și,
încă o dată, itinerariul său spiritual,
el adaugă : „Am să explic: prin Maria
am ajuns la Isus și mereu am
considerat-o Mama mea, deși n-am
fost un fiu bun. (De acum înainte voi
fi bun)”. Maria îl condusese deja
către Isus: fusese principala sa
mijlocitoare în solicitarea sa
insistentă de a afla ce îi cerea
Domnul… Atunci, în ce consta
noutatea ? O explică, în continuare:
„Însă acest concept al filiației mele
materne l-am văzut ca pe o lumină
mai clară și cu un gust diferit am
simțit asta ieri. De aceea, în timpul
Sfintei Împărtășanii, la Sfânta
Liturghie, i-am spus Doamnei, Maica
mea: pune-mi un costum nou. Era



foarte îndreptățită cererea mea,
pentru că celebram o sărbătoare a
ei” [9].

Ideea unui costum nou are clare
rezonanțe pauline: „Dezbrăcați-vă de
omul cel vechi și de viețuirea voastră
de mai înainte, care se strică după
poftele înșelătoare; și înnoiți-vă în
duhul minții voastre și îmbrăcați-vă
cu omul cel nou, cel creat după
asemănarea lui Dumnezeu în
dreptate și în sfințenia
adevărului” (Ef 4,22-24). Această
nouă descoperire a maternității
Mariei are, deci, un iz intim de
convertire personală. Ceva care vede
cu o mai mare claritate, care simte
într-un fel nou și care înflorește într-
o manieră simplă, dar profundă: „De
acum înainte voi fi bun”.

Cei care au studiat, în profunzime,
textele Sfântului Josemaría au scos în
relief direcția în care se duce această
descoperire. La opt zile după



adnotarea prin care află despre
această nouă Mediterană care i s-a
înfățișat, el scrie o alta, care se va
transpune în Drum: „La Isus mereu
se merge și se „revine” prin Maria” 
[10]. Era ceva care, de câtva timp, se
dospea în sufletul său, dar pe care,
dintr-odată, a înțeles-o cu o
profunzime nouă și care i-a
reafirmat importanța Sfintei Maria,
în întreaga sa relație cu Dumnezeu.
La patru zile după ce a făcut
însemnarea aceasta, el a scris: „–
Câtor tineri le-aș striga eu în urechi :
Fii al Mariei… și vei fi de-al nostru!” 
[11]. Peste ani, va fi întrebat ce dorea
să spună cu asta, iar el răspundea:
„Vreau să spun ceea ce tu înțelegi
perfect. (…) Pe de o parte, că dacă nu
există devoțiune pentru Maria, nu se
poate face nimic: sufletele se găsesc
ca și cum nu ar avea o bază pentru
viața spirituală; pe de altă parte,
faptul că atunci când există o
devoțiune de fiu pentru Preasfânta
Fecioară sufletele se regăsesc într-o



stare bună pentru a-L sluji pe
Domnul Nostru în starea în care se
află : de necăsătoriți, de căsătoriți, de
văduvi, iar preoții, ca preoți” [12].
Maria este cea care, în final, conduce
la Isus; și Isus ne duce la Tatăl. Ea
este cea care, pur și simplu, ne 
facilitează accesul la Dumnezeu.

«A reveni» la Isus prin Maria

În acel septembrie al anului 1932,
Sfântul Josemaría a meditat de mai
multe ori asupra rolului pe care
Preasfânta Fecioară îl joacă pentru
drumul nostru către Isus. În acest
caz, nu mai era vorba de a-l găsi pe
Cristos, de a descoperi care este
voința Lui în privința noastră, ci, așa
cum am văzut, calea de a „reveni” la
El. Limbajul său se dovedea a fi nou
pentru cei care erau în apropierea
lui. Fericitul Álvaro del Portillo, de
exemplu, își amintește că el însuși a
fost surprins: „Atunci, l-am întrebat
pe Părinte: Părinte, de ce ați scris



asta? Că se merge prin Maria, îl
înțeleg, dar să se revină?… Și mi-a
spus: „Fiule, dacă cineva are
nefericirea de a se despărți de
Dumnezeu prin păcat sau este pe
punctul de a se despărți pentru că
simte că intră în el lâncezeala și
delăsarea, atunci se adresează
Preasfintei Fecioare și regăsește, încă
o dată, puterea; puterea de a merge
la confesional, dacă este nevoie, de a
merge la Confidență și de a-și
deschide cu mare sinceritate
conștiința – fără să aibă ascunzișuri
în suflet, fără să aibă jumătăți de
secrete, cu diavolul – și prin Maria se
ajunge la Isus” [13].

Să ne ridicăm după o cădere este
greu și este și mai greu, pe măsură ce
trec anii. În privința aspectului fizic,
devine evident : este suficient să vezi
mulțimea zgomotoasă de oameni
care se adună atunci când o
persoană în vârstă cade pe stradă.
Dar această situație este la fel de



adevărată și în privința aspectului
spiritual. Pe măsură ce creștem în
vârstă, devine din ce în ce mai greu
să cerem iertare. Resimțim umilință
atunci când cădem în aceleași păcate,
ne este rușine că le comitem – „la
vârsta aceasta!” – devine
insuportabil să ne tot constatăm
propria slăbiciune… și, câteodată,
cedăm în fața unei deznădejdi care
ne fură bucuria.

Deznădejdea este un dușman subtil,
care ne determină să ne închidem în
noi înșine. Ne gândim că l-am
dezamăgit pe Dumnezeu, precum cel
care își cumpără un aparat electronic
și, dintr-odată, descoperă că nu era
așa de bun, cum îl arătau… Totuși,
văzându-ne în această situație, El
dorește să ne amintească faptul că ne
cunoaște perfect! Fiecăruia dintre
noi i-ar putea spune, așa cum îi
spunea lui Eremia: „înainte de a te
plăsmui din pântecul mamei tale, te-
am cunoscut” (Ier 1,5). De aceea,



Iubirea sa pentru noi constituie o
siguranță certă: știind cum suntem,
Dumnezeu ne-a iubit până la a-și da
viața pentru noi… și nu s-a înșelat.
Atunci chiar când acest adevăr, atât
de consolator, ni se va părea
îndepărtat, să ne amintim că Maica
noastră poate să fie precum o
scurtătură care ne ușurează drumul
de întoarcere [14]. Ea ne apropie, într-
un fel special, de Milostivirea acelui
Dumnezeu care ne așteaptă cu
brațele deschise. În ultima sa
Audiență generală, Papa Benedict al
XVI-lea ne mărturisea: „Aș dori să vă
invit pe toți să vă înnoiți puternic
încrederea în Domnul, să vă
încredințați ca niște copii în brațele
lui Dumnezeu, fiind siguri că aceste
brațe ne susțin mereu și sunt cele
care ne îngăduie să mergem în
fiecare zi, chiar și în momentele
dificile. Mi-ar plăcea ca fiecare să se
simtă iubit de acest Dumnezeu, care
ni l-a dat pe Fiul său nouă și care ne-
a arătat Iubirea sa fără de limite. Aș



vrea ca fiecare dintre voi să simtă
bucuria de a fi creștin” [15]. Și exact
pentru ca să simțim aceasta,
Dumnezeu a dorit să-și manifeste
către noi iubirea sa paternă… și
maternă.

Iubirea „maternă” a lui Dumnezeu
apare așa cum este exprimată în
diferite momente pe parcursul
Scripturii; poate că pasajul cel mai
cunoscut este cel al lui Isaia: „Uită,
oare, o femeie de copilul pe care-l
alăptează, fără ca să aibă milă de fiul
sânului ei? Chiar dacă ea ar uita, eu
nu te voi uita” (Is 49,15); sau într-un
fel chiar mai explicit: „precum
cineva pe care mama sa îl
consolează, tot astfel Eu vă voi
consola” (Is 66,13). Totuși, Dumnezeu
a dorit să meargă mai departe și să
ne-o dea chiar pe Maica sa, acea
femeie din care s-a întrupat Fiul
preaiubit. Creștinii din toate
timpurile au descoperit, de aceea, că
Maria este o cale privilegiată și în



special accesibilă către Iubirea
infinită a lui Dumnezeu cel care
iartă.

Câteodată putem să întâlnim
persoane cărora chiar li se pare că
este prea abstract să i se adreseze lui
Dumnezeu sau care nu îndrăznesc
să-L privească pe Cristos în mod
direct : este cam ca la acei copii care
preferă să se adreseze mamei lor,
înainte de tatăl lor, atunci când au
făcut ceva rău sau au spart un obiect
valoros… În același fel, „mulți
păcătoși nu pot să spună „Tatăl
Nostru”, dar spun, totuși „Ave Maria”
[16]. Și astfel, prin Maria „revin” la
Isus.

La Maria, cu tandrețea
copiilor

Descoperirea importanței Mariei, în
viața Sfântului Josemaría, vine
împreună cu trăirile din copilăria
spirituală. Într-un loc din Drum, care



s-a născut în niște momente dificile,
el a scris: „Maică! – Cheam-o tare,
tare. – Ea te ascultă, te vede poate în
primejdie și-ți oferă, Maica ta Sfânta
Maria, cu harul Fiului Său,
mângâierea sânului Ei și blândețea
dezmierdărilor Sale. Și te vei simți
întărit pentru noua luptă” [17]. Cei
care îl înconjurau nu știau, poate, în
ce măsură le transmitea din propria
sa experiență, prin aceste rânduri. În
acei ani, Sfântul Josemaría învăța și
el, să se apropie de Dumnezeu,
precum face un copil mic.

Rod al acestui mod de a se ruga este
lucrarea Sfântul Rozariu și, de
asemenea, câteva capitole din Drum. 
Descoperirile pe care le-am trecut în
revistă se înscriu în acest mod de a se
adresa lui Dumnezeu și Mariei. De
fapt, Sfântul Josemaría a parcurs
acest drum de-a lungul întregii sale
vieți. Cu puțin înainte de a-și petrece
ultimul Crăciun pe acest pământ, îi
mărturisea unui grup de fii ai săi:



„De obicei mă abandonez și încerc să
mă fac mic și să mă așez în brațele
Preasfintei Fecioare. Îi spun
Domnului: Isuse, fă-mi puțin loc! Hai
să vedem cum încăpem amândoi în
brațele Maicii tale! Și gata. Dar voi,
urmați-vă drumul vostru : al meu nu
are de ce să fie al vostru (…) să
trăiască libertatea!” [18].

Fără a fi unicul mod de a reuși, să
facem precum copiii ușurează
atitudini ca cea a umilinței sau a
abandonului plin de speranță, în
diverse circumstanțe ale vieții. Este,
de asemenea, și o manieră de a
câștiga în simplitate și naturalețe,
atunci când ne adresăm lui
Dumnezeu. În afară de asta, pentru
că este un drum marcat de
recunoașterea propriei fragilități și
dependențe, permite deschiderea lui
Dumnezeu, cu un efort mai mic, a
ușilor propriei noastre inimi, adică a
propriei noastre intimități.



Copiii sunt vulnerabili și tocmai de
aceea sunt atât de sensibili la iubire:
ei înțeleg profund gesturile și
atitudinile celor mai mari decât ei.
De aceea, este necesar să ne lăsăm 
atinși de Dumnezeu și să-i deschidem
porțile propriului nostru suflet. Și
Papa le-o propunea tinerilor: „El ne
întreabă dacă dorim o viață deplină.
Iar eu, în numele său, vă întreb: Voi
vreți o viață împlinită? Începe din
acest moment prin a te lăsa
emoționat” [19]. Să ai inimă nu
înseamnă să te lași pradă afectării
sau unei sensibilități exagerate, care
sunt o simplă caricatură a autenticei
tandreți. Dimpotrivă, a-ți redescoperi
inima, a te lăsa emoționat, poate să
însemne un drum de a ajunge la
Dumnezeu. „Sărmana mea inimă
tânjește după tandrețe – nota Sfântul
Josemaría în 1932 –. Si oculus tuus
scandalizat te … Nu, nu este nevoie
să o arunci departe: căci nu se poate
trăi fără inimă. (…) Și această
tandrețe pe care ai pus-o în oameni,



ce îndestulată rămâne, copleșită,
atunci când omul Te caută, cu
blândețea (care te-a dus la moarte)
divinei tale Inimi!” [20]. La Maria – și
prin Ea la Isus – se poate merge pe
drumul tandreții, care este modul
prin care copiii înțeleg să-și cunoască
maicile și să le încredințeze întreaga
lor viață. Prin acesta și prin alte
drumuri pe care Dumnezeu ni le
poate sugera, noi putem intra într-o
imensă Mediterană: aceea de a avea
în Ceruri o Maică preafrumoasă,
preasfânta Maria.

***

Descoperirea diferitelor Mediterane
pe care le-am trecut în revistă în
aceste articole au lărgit inima
Sfântului Josemaría într-un fel de
nespus. Ca atunci când mergi, pas cu
pas, ținut de mâna Domnului, el a
înțeles sensul Crucii, care l-a făcut să
se simtă fiu al unui Părinte plin de
Iubire; a descoperit Iubirea lăuntrică



și apropiată a lui Isus; a învățat să se
lase iubit de către Dumnezeu,
Mângâietorul nostru divin,
încredințat în El mai mult decât în
propriile sale forțe; și, puțin câte
puțin, a știut să-i acorde întâietate
Sfântului Duh în viața sa spirituală și
în acțiunile sale de pe pământ. El a
înțeles, în definitiv, că plenitudinea
vieții creștine nu constă în a
îndeplini o serie de sarcini, să ajungi
la un anumit standard sau în a
„realiza lucruri extraordinare, ci în a
se uni cu Cristos, a trăi misterul
împreună cu El, a face ale noastre
atitudinile Lui, gândurile și
comportamentele sale. Sfințenia se
măsoară prin statura pe care Cristos
o dobândește în noi , în gradul în
care, prin forța Duhului Sfânt, ne
modelăm întreaga viața conform cu
a Lui” [21].

Urmând pașii Sfântului Josemaría și
noi putem să-i cerem lui Dumnezeu
să ne lase să intrăm în acele



Mediterane ale vieții interioare, în
acele peisaje, atât de cunoscute… dar,
totodată, imense, care ne vor permite
să pătrundem în profunzimile Iubirii
lui Dumnezeu, pentru a putea, astfel,
prin cuvânt și prin fapte, să le-o
arătăm oamenilor” [22]. Nu există un
drum mai urgent… și nici mai
frumos.

[1] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Redemptoris Mater, 25-III-1987, nr.
23.

[2] Ibídem. nr. 45.

[3] Sfântul Josemaría, Însemnări
despre rugăciunea sa, cu voce tare, în
vechea bazilică Nuestra Señora de
Guadalupe (México), 20-V-1970, în P.
Casciaro, Soñad y os quedaréis cortos,
a 11-a ed., Rialp, Madrid 1999, p. 223.



[4] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu , nr. 296.

[5] Însemnări de la o reuniune de
familie, 26-VII-1974 ( Crónica 1975, p.
223, în AGP, biblioteca, P01).
Imaginea se păstrează într-o galerie
cu amintiri despre viaţa sa de la
sediul central al Opus Dei, de la
Roma.

[6] A. Vázquez de Prada, Fondatorul
Opus Dei, vol. 1, pp. 410-411.

[7] Sfântul Josemaría, Sfântul Rozariu ,
al 2-lea mister de slavă.

[8] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime , nr. 820, 5-IX-1932, din Sfântul
Rozariu. Ediţie critico-istorică ,
introducere la al 2-lea mister de
slavă, pag. 234.

[9] Ibídem.

[10] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 495.



[11] Sfântul Josemaría, Text din Caietul
al VI-lea, nr. 825, datat cu 17.09.1932,
în Drum. Ediţie critico-istorică ,
comentariu la nr. 494.

[12] Sfântul Josemaría, Note de la o
întrunire, Madrid 23.10.1972, din 
Drum. Ediţie critico-istorică ,
comentariu la nr. 494.

[13] Note de la un Colocviu cu Álvaro
del Portillo, Madrid 4.09.1977, citate
de P. Rodríguez, Drum. Ediţie critico-
istorică , comentariu la nr. 495.
Sfântul Josemaría numea Confidenţă
o discuţie asemănătoare cu
conversaţiile de însoţire spirituală,
care indică încredere şi discreţie,
prin care acestea trebuie să se
caracterizeze.

[14] «Fecioara, Maica Domnului şi
Maica noastră (…) este scurtătura
prin care se ajunge la Dumnezeu». (J.
Echevarría, “Iubirea pentru
Preasfânta Maria din învăţămintele
Mons. Josemaría Escrivá de



Balaguer”, Palabra, 156-157, (1978),
pp. 341-345.

[15] Benedict al XVI-lea, Audienţa
Generală , 27-II-2013.

[16] J. Daniélou, Misterul Adventului,
Cristiandad, Madrid 2006, p. 120.

[17] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 516.

[18] Sfântul Josemaría, Însemnări de la
o predică , 20.12.1974, în E. Burkhart,
J. López, Viaţa cotidiană şi sfinţenia în
învăţăturile Sfântului Josemaría , vol.
2, p. 68.

[19] Papa Francisc, Discurs, 28-
VII-2016.

[20] Sfântul Josemaría, Însemnări
intime, nr. 1658, 9-X-1932, din Drum.
Ediţie critico-istorică, comentariu la
nr. 118. Cf. Mc 9,47.

[21] Benedict al XVI-lea, Audienţa
Generală, 13-IV-2011.



[22] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 97.

Lucas Buch

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-

mediterranee-v-maria-jesus/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-mediterranee-v-maria-jesus/
https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-mediterranee-v-maria-jesus/

	Noi Mediterane (V): «La Isus, prin Maria»
	«Și eu sunt fiul Maicii mele Maria»
	«A reveni» la Isus prin Maria
	La Maria, cu tandrețea copiilor
	***


