
opusdei.org

Noi Mediterane (II):
«Isus este prietenul
meu de nedespărţit»

Sfântul Josemaría a ştiut
întotdeauna că este însoţit de
Isus, „Marele Prieten”, care ne
înţelege preocupările şi
neliniştile, pentru că El „este
om şi el”.

06.09.2017

Evangheliile îl arătă pe Isus într-o
constantă relație cu persoane foarte
diferite: bolnavi care caută
vindecare, păcătoși care tânjesc după



iertare, curioși, chiar și spioni… Dar
împrejurul Maestrului se află, mai
ales, prietenii săi. Astfel îi numește
Isus pe discipolii: „prietenii mei” (Lc
12,4). Este emoționant să-l privești pe
Domnul în fața mormântului lui
Lazăr; plânsul lui emoționant îi face
pe evrei să comenteze: „Priviți cât de
mult îl iubea” (In 11,36). Mai apoi, în
timpul Cinei celei de Taină, El le va
explica apostolilor sensul morții sale
de pe Cruce: „Nimeni nu are iubire
mai mare decât aceea de a-și da viața
pentru prietenii săi” (In 15,13). Și,
poate în fața mirării apostolilor,
insistă: „Nu vă mai numesc servitori,
pentru că servitorul nu știe ce face
stăpânul lui. Însă v-am numit pe voi
prieteni pentru că toate câte le-am
auzit de la Tatăl vi le-am făcut
cunoscute” (In 15,15).

Pentru Iubirea pe care o are pentru
noi, Isus ne face prietenii săi. Darul
Duhului Sfânt ne așază într-o relație
nouă cu Dumnezeu. Primim același



Duh al lui Cristos, care ne face fiii
Tatălui și ne introduce și într-o
intimitate specială cu Isus: în
realitate, ne identifică cu El. Totuși,
făcând aceasta nu ne dizolvă
individualitatea și nici nu ne elimină
personalitatea. De aceea,
identificarea cu Cristos se trăiește
împreuna cu prietenia Lui. Viața
harului inițiază o relație de a vorbi
cu tu, cu Dumnezeu: îi pătrundem
misterul și putem acționa ca și El.
Această unitate profundă de
cunoaștere și de intenții face posibil
ca, fiind noi niște sărmane creaturi,
să-l simțim pe Dumnezeu, așa cum
spunea Sfântul Augustin, în
adâncimile intimității noastre; și să
putem să vrem și să căutăm același
lucru ca și El. Chiar din aceasta – 
idem velle, idem nolle , a iubi și a
respinge același lucru – constă
prietenia.



„Altă Mediterană”

De când era tânăr, Sfântul Josemaría
a învățat că Isus îi era prieten și un
prieten foarte special. A evocat
această veche experiență, într-un
gând din Drum: „Cauți compania
prietenilor care cu conversația și
afecțiunea lor, cu apropierea lor, îți
ușurează exilul acestei lumi... cu
toate că prietenii, uneori, trădează. –
Nu cred că e rău ceea ce faci. Dar...
de ce nu cultivi în fiecare zi, cu mai
mare intensitate, compania,
conversația cu Marele Prieten, care
nu trădează niciodată?” [1].

Era ceva ce învățase cu ani în urmă
și pe care biografii săi îl pun în
relație cu sfatul pe care l-a primit
prin îndrumarea spirituală în
perioada Seminarului [2]. O dată cu
timpul, devenea tot mai profundă
descoperirea prieteniei cu Cristos.
Este posibil, ca un moment important
al acestei descoperiri să fi avut loc în



perioada în care s-a deschis în fața
ochilor săi panorama imensă a
filiației divine. În timp ce se afla la
Segovia, aflându-se într-o retragere
spirituală, el scria: „Ziua întâi.
Dumnezeu este Tatăl meu. – Și nu ies
din această afirmație. – Isus este
Prietenul meu de nedespărțit, (o altă
Mediterană), care mă iubește cu
toată divina nebunie a Inimii sale.
Isus…, Dumnezeul meu… care este și
El om” [3].

O descrie ca pe o „altă Mediterană” –
prima a fost paternitatea lui
Dumnezeu –, așadar, ca ceva ce
cunoștea deja și care, totuși, se
deschidea în fața privirii sale într-un
fel nou. Această descoperire a fost
pentru Sfântul Josemaría, în primul
rând, ca o sursă de consolare. În acea
primă parte a anilor 30, avea în fața
sa sarcina imensă de a realiza voința
pe care Dumnezeu i-o arătase în ziua
de 2 octombrie 1928. Avea un mesaj
de transmis tuturor oamenilor și de



realizat în Biserică. Dar trebuia să
facă aceasta „cu o lipsă absolută de
mijloace materiale: douăzeci și șase
de ani, harul lui Dumnezeu și simțul
umorului. Și atât” [4]. Panorama
deschisă de acest nou orizont, îi
confirma faptul că în acea misiune
nu era singur. Îl însoțea Isus,
Prietenul său, care îi înțelegea
perfect toate preocupările și
neliniștile, pentru că El „este și El
om”. Inima lui Isus a însemnat
pentru Sfântul Josemaría o dublă
revelație: cea a „carității imense a
Domnului”, pe de o parte, de vreme
ce „Inima lui Isus este Inima lui
Dumnezeu întrupat” [5]; și, pe de altă
parte, înțelegerea și blândețea lui
Isus, față de propriile noastre
limitări, dificultăți și căderi. În
momentele sale de rugăciune, poate
că el a încercat ceea ce avea să
transpună, într-un gând din Drum:
„Isus este prietenul tău. – Este
Prietenul. – Cu inimă de carne, ca a
ta. – Cu ochi, privind plini de iubire,



care au plâns pentru Lazăr... Și tot
atât ca pe Lazăr te iubește și pe tine” 
[6]. Această Iubire, divină și umană, în
același timp, infinită și apropiată, era
un sprijin puternic care avea să-i
permită să meargă înainte, în orice
împrejurare. Chiar îi dădea un
realism și un grad nou de urgență
întregii sale vieți interioare [7].

Un drum deschis pentru toți

Sfântul Josemaría însuflețea
persoanele care se apropiau de el
pentru a merge pe drumul prieteniei
cu Cristos. Le explica faptul că
înțelegerea cu Maestrul nu avea
nevoie de formalități prea multe și
nici de metode complexe. Era
suficientă apropierea de El, cu
simplitate, ca și față de oricare alt
prieten. La urma urmelor acesta este
modul în care îl tratau cei care îl
iubeau cel mai mult, cât timp a trăit
printre ei: „Ți-a dat oare seama de
toată afecțiunea, de toată încrederea



pe care o aveau prietenii lui Cristos
pentru El? Cât de firesc îi reproșează
surorile lui Lazăr absența Sa: te
anunțasem! Dacă Tu ai fi fost aici!...
— Spune-I așadar, calm și încrezător:
învață-mă să-Ți arăt aceeași dragoste
ca Marta, Maria și Lazăr; la fel cum
făceau cei doisprezece chiar dacă, la
început, te urmau din motive mai
puțin supranaturale” [8].

Tinerii care se apropiau de Sfântul
Josemaría rămâneau uimiți în fața
firescului cu care el se adresa
Domnului și cu care îi însuflețea pe
ceilalți ca să se comporte față de El.
De-a lungul întregii sale vieți, el a
propus, fără încetare, acest drum.
Unul dintre primii care i-a comentat
învățăturile se exprima astfel:
„Pentru a ajunge la această prietenie
este nevoie ca tu și cu mine să ne
apropiem de El, să-l cunoaștem și să-l
iubim” [9]. Prietenia presupune o
înțelegere, iar acesta este primul
lucru la care ne invită descoperirea



lui Isus ca prieten. „Mi-ai scris: „A te
ruga înseamnă a vorbi cu Dumnezeu.
Dar, despre ce?“ – Despre ce? Despre
El, despre tine: bucurii, tristeți,
succese și înfrângeri, ambiții nobile,
preocupări zilnice... slăbiciuni! și
rugăciuni de mulțumire și cereri: și
Iubire și ispășire. În două cuvinte: a-
L cunoaște și a te cunoaște: „a
frecventa un prieten” [10].

Răsună din aceste cuvinte acel 
noverim Te, noverim me, despre care
vorbea Sfântul Augustin : Domnul, ca
să Te cunosc și să mă cunosc” [11]; și
acel „să vorbim despre prietenie,
stând de multe ori să vorbim, singuri,
cu cine știm că ne iubește” [12], ale
Sfintei Tereza. În definitiv, discuția
personală cu Isus Cristos este filonul
vieții interioare. Și asta, pentru cei
care caută sfințenia în mijlocul lumii,
constă în a învăța să-l găsim în toate
împrejurările zilei, pentru a stabili cu
El un dialog continuu.



Nu este vorba de un ideal
nerealizabil, ci de ceva pe care multe
persoane au știut să-l pună în
practică în propria lor viață. În
munca cotidiană, în viața de familie,
pe străzile orașului și la țară, pe
cărările de munte și la mare… peste
tot îl putem recunoaște pe Cristos
care ne așteaptă și ne însoțește ca un
prieten. De nenumărate ori a repetat
Sfântul Josemaría că „noi, fiii lui
Dumnezeu, trebuie să fim niște
contemplativi: persoane care, în
mijlocul vuietului mulțimii, știu să
găsească liniștea unui suflet ce se
întreține fără încetare cu Domnul,
știu să-L privească cum ai privi un
Tată, cum ai privi un Prieten pe care
l-ai iubi nespus” [13]. Întreaga noastră
viață se încadrează în rugăciunea
noastră, la fel cum se întâmplă în
conversațiile dintre prieteni, unde
vorbim despre orice. „Faptele
Apostolilor ne spun că, după Înviere,
Domnul și-a adunat ucenicii și i-a
întreținut in multis argumentis.



Vorbeau despre multe lucruri, despre
tot ce-l întrebau: aveau o șezătoare” 
[14].

Pe lângă această discuție continuă,
care face din propria noastră viață
subiectul de conversație cu
Dumnezeu, noi putem, de asemenea,
să încercăm să-l cunoaștem tot mai
mult, căutându-l în unele locuri în
care a dorit să rămână într-un mod
mai explicit. Să trecem în revistă
acum trei dintre ele.

Relatările prietenilor
Domnului

Evangheliștii au adunat, inspirați de
Sfântul Duh, principalele amintiri ale
Maestrului. Sfântul Josemaría era un
îndrăgostit de Isus și, de aceea,
„Sfânta Biblie, în special
Evangheliile, nu a fost în mâinile sale
doar o carte bună de lectură, în care
a întâlnit multe învățăminte



benefice, ci a constituit și un loc de
întâlnire cu Cristos” [15].

De la început, cei care se apropiau de
activitatea Lucrării înțelegeau de
îndată că acel tânăr preot era un
suflet care trăia într-o intimă
comuniune cu Dumnezeu. Acea
intimitate reieșea din predica sa: „se
îndrepta spre tabernacol, ca să
vorbească cu Dumnezeu, cu același
realism cu care ne vorbea nouă”, „și
astfel te simțeai ca fiind între
apostolii și discipolii Domnului, ca
fiind unul dintre ei” [16]. Acest mod de
a se apropia de Scriptură este același
pe care îl recomanda mai apoi. De
multe ori l-am luat în considerare:
„Eu te sfătuiesc ca, în rugăciunea ta,
să intervii în pasajele evangheliei, ca
un personaj în plus. Mai întâi,
imaginează-ți scena sau misterul,
care îți va sluji pentru a te reculege și
a medita. Apoi, aplică inteligența,
pentru a medita asupra acelei
trăsături a vieții Învățătorului: inima



sa duioasă, umilința sa, puritatea sa,
îndeplinirea voinței Tatălui. Apoi
povestește-i ce ți se întâmplă ție de
obicei în astfel de situații, prin ce
treci, ce se petrece. Rămâi atent,
pentru că poate el va dori să îți arate
ceva: și vor apărea aceste mișcări
interioare și îți vei da seamă de
aceste mustrări” [17].

Prin acest sfat, el ne deschidea un
secret al sufletului său. Comentând
acest mod de a se apropia de
Scriptură, Fericitul Alvaro del
Portillo semnala că: „Familiaritatea
cu Domnul Nostru, cu Maica sa,
Sfânta Maria, cu Sfântul Iosif, cu
primii 12 Apostoli, cu Marta, Maria și
Lazăr, cu Iosif din Arimateea și
Nicodim, cu discipolii de la Emaus,
cu Sfintele Femei, este ceva viu, ca o
consecință și un rezultat al unei
neîntrerupte discuții, a acelei „a se
pune în scenă” a Sfintei Evanghelii,
pentru a deveni încă un personaj” [18].



Validitatea acestui mod de a se ruga
rămâne confirmată de către viața și
învățăturile multor sfinți. Este
același lucru cu recomandările
ultimilor pontifi, atunci când au
semnalat importanța apropierii
noastre de Evanghelie, având o
atitudine de rugăciune, sugerând
practica a lectio divina. Este vorba de
apropierea de Evanghelie fără grabă,
cu reținere. Începând cu un pasaj,
vom putea să ne oprim și să gândim:
„Cum ar fi asta?” și să intrăm în
scenă „ca încă un personaj”,
imaginându-ne fețele oamenilor,
chipul lui Isus. Vom încerca atunci să
înțelegem sensul cuvintelor sale,
știind că în multe cazuri vom avea
nevoie de o anumită explicație, căci
este vorba de un text antic, care
aparține unei culturi, în parte
diferită de a noastră. De aici rezultă
importanța de a conta pe o versiune
a textului care să aibă suficiente
adnotări și de a se sluji, de asemenea,



de cărțile bune despre Evanghelie și
despre Scriptură.

După aceea, citim din nou textul și ne
întrebăm: „Doamne, ce îmi spune
mie acest text? Ce vrei să schimbi în
viața mea prin acest mesaj? Ce mă
supără din acest text? De ce nu mă
interesează asta?” sau poate: „Ce îmi
place? Cum sunt stimulat prin acest
Cuvânt? Ce mă atrage? De ce mă
atrage?” [19]. Poate că ne va veni în
minte vreo persoană aflată în nevoie,
pe care o avem aproape, poate că ne
amintim de faptul că avem de cerut
iertare cuiva… În final, vom lua în
considerare: Cum pot să răspund , cu
viața mea, la ceea ce îmi propune
Isus în acest text? „Rămâi atent,
pentru că poate el va dori să îți arate
ceva: și vor apărea aceste mișcări
interioare și îți vei da seamă de
aceste mustrări” [20]. Poate că ne va
da puțină iubire, o dorință de dăruire
și, mereu, siguranța că El ne
însoțește. Această contemplare a



vieții Domnului este fundamentală
pentru un creștin, căci „tinde să
creeze în noi o viziune sapiențială,
conformă cu Dumnezeu, asupra
realității și să formeze în noi „gândul
lui Cristos” (1 Cor 2,16)” [21].

Fără îndoială că există multe căi
pentru a-l înțelege pe Isus prin
intermediul Scripturii. De aceea,
Sfântul Josemaría nu pretindea că
oferă o metodă, ci doar că dă câteva
sfaturi practice care ar putea să
slujească pentru mediație și
contemplație, până la a ajunge „să
irumpă în afecțiune: acte de iubire și
de durere, acțiuni de mulțumire,
cereri, propuneri…, care constituie
rodul copt al rugăciunii adevărate” 
[22].

Domnul ne așteaptă la
tabernacol

„Atunci când te apropii de tabernacol
gândește-te că El…te așteaptă de



acum 20 de secole” [23]. Euharistia
este, fără îndoială, un loc privilegiat
pentru a-l întâlni pe Isus Cristos și
pentru a lega prietenie cu El. Aceasta
este, de asemenea, și drumul pe care
l-a urmat Sfântul Josemaría. Credința
sa în prezența vie a lui Cristos se
manifesta prin toate gesturile sale în
fața Preasfântului Sacrament.
Encarnita Ortega care l-a cunoscut în
anii 40, își amintea astfel prima
meditație pe care a ascultat-o
predicată de el, la care a asistat cu o
anumită curiozitate: „Reculegerea sa,
extrem de firească, îngenuncherea sa
în fața tabernacolului și modul său
de a ne face să ne atașăm de
rugăciunea pregătitoare a meditației,
animându-ne ca să fim conștienți de
faptul că Domnul era acolo, că ne
privea și ne asculta, m-a făcut să uit
imediat de dorința mea de a asculta
un mare orator”; și, în schimb, s-a
deschis în interiorul său o percepție
vie despre „nevoia de a-L asculta pe



Dumnezeu și de a fi generoasă cu El” 
[24].

Același lucru și-l amintesc cei care l-
au văzut celebrând Liturghia:
„Modul de a celebra Sfânta Liturghie,
realizată de Părinte, tonul sincer și
plin de grijă cu care se ruga în
diferitele rugăciuni, fără nici cea mai
mică afectare, îngenunchierile sale și
celelalte gesturi liturgice, mă
impresionau în mod viu: Dumnezeu
era acolo, era realmente prezent” [25].
Nu era vorba despre lucruri speciale,
ci de modul de a fi și de a se mișca,
despre intensitatea rugăciunilor, de
modul de a se reculege. Și noi ne
putem adresa astfel lui Dumnezeu,
dacă vom trăi cu siguranța faptului
că Isus Cristos, „prietenul de
nedespărțit”, este cu adevărat
prezent în Euharistie. Celor care au
locuit în primul cămin al Lucrării,
atunci când a fost posibil în sfârșit să
fie Domnul în tabernacol, Părintele le
amintea că Dumnezeu „era un



rezident mai mult – primul –,
deoarece îl anima pe fiecare, să
rămână puțin și să-i țină companie,
să îl „salute” cu o îngenunchiere,
atunci când intra și când ieșea din
DYA, să se ducă la tabernacol, cu
gândul, în timpul nopții” [26].

Sunt acele detalii mici, atunci când
punem suflet în ele, cele care
exprimă și, în același timp, ne
hrănesc credința: să ne îndreptăm
gândurile către Dumnezeu, atunci
când vedem o biserică, să-i facem o
scurtă vizită în timpul zilei, să
încercăm să trăim Slujba cu
intensitate și în reculegere, mutându-
ne cu imaginația în fața
tabernacolului pentru a-L saluta pe
Domnul sau pentru a-i oferi munca
noastră… Mici detalii, aceleași pe
care le adresăm prietenilor noștri,
atunci când ne ducem să-i vedem sau
le trimitem un mesaj de-a lungul
zilei.



Cristos prezent în cei care ne
înconjoară

Porunca Iubirii este semnul distinctiv
al celor care îl urmează pe Cristos. Și
nu este doar un mod de viață, ci ceva
care se naște din credința în care
însuși Isus Cristos este prezent, prin
persoanele care ne înconjoară. Este
vorba despre ceva profund, dezvăluit
de învățăturile Domnului: în diverse
ocazii ne amintește faptul că, având
grijă de cei care au nevoie – și toți,
fiecare în felul său, au nevoie de noi
–, în realitate este El însuși cel de
care avem grijă [27]. De aceea este atât
de important „să-l recunoaștem pe
Cristos, care ne iese în întâmpinare,
prin frații noștri, oamenii” [28].

Sfântul Josemaría a înțeles să-l
întâlnească pe Cristos, în primul
rând, printre oamenii cei mai
nevoiași. În prima parte a anilor
treizeci, și-a dedicat multe ore ca să
viziteze familii de oameni aflați în



nevoie din suburbiile Madridului, să-
i îngrijească pe bolnavi în spitalele
capitalei și să le predea cateheza
copiilor săraci. Mai târziu, a știut să
transmită urgența acestei griji
tinerilor care se apropiau de
Lucrare. De altfel, acești tineri
simțeau iubirea – umană și divină –
pe care Părintele o avea pentru ei.
Francisco Botella, de exemplu, își
amintea că, atunci când l-a cunoscut,
l-a primit „ca și cum m-ar fi cunoscut
din totdeauna; încă păstrez în
memorie privirea lui profundă, care
a intrat în sufletul meu și bucuria lui
care m-a mișcat profund, umplându-
mă de fericire și pace. Mi s-a părut că
mă cunoștea pe dinăuntru și, în
același timp, totul era de un firesc și
o simplitate care mă făceau să mă
simt ca în familia mea” [29]. Altul
dintre acei tineri, nu neapărat
sentimental, recunoștea: „are grijă de
noi așa cum nu ar putea avea maicile
noastre” [30].



În acei tineri, ca și la săraci și la
bolnavi, Sfântul Josemaría își 
întâlnise Prietenul. Niște ani mai
târziu, „căzut pe gânduri, printre fiii
săi, îi întreba: „fiilor, știți voi, oare,
de ce vă iubesc atât de mult?” Se
făcea liniște și Părintele adăuga:
„pentru că văd fierbând în voi
Sângele lui Cristos” [31]. Isus, Prietenul
său, îl dusese să-L întâlnească în
oamenii care îl înconjurau și, în
special, în cei aflați în nevoie. Și noi,
pe lângă Evanghelie și Euharistie
„suntem chemați să-L slujim pe Isus
răstignit, în orice persoană
neînsemnată, să atingem carnea
binecuvântată a celor excluși, pe cei
cărora le este foame sau sete, celor
dezbrăcați, închiși, bolnavi, fără de
muncă, urmăriți, refugiați,
emigranți. Acolo îl vom întâlni pe
Dumnezeul nostru, acolo îl vom
atinge pe Domnul nostru” [32].



[1] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 88.

[2] Drum, ediție critico-istorică de P.
Rodríguez, ed. a 3-a, Rialp, Madrid
2004, comentariu la nr. 88. Conf. R.
Herrando, Anii de seminar ai lui
Josemaría Escrivá la Zaragoza
(1920-1925) , Rialp, Madrid 2002, pp.
197-201.

[3] Sfântul Josemaría, Notițe intime ,
nr. 1637 (citat din Drum, ediție
critico-istorică, comentariu la nr.
422). Prima zi de reculegere a fost la
4 octombrie 1932. Textul a servit
drept bază pentru Forjă, nr. 2.

[4] Scrisoare 29-XII-1947/14-II-1966 ,
nr. 11, citat din A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei , vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, p. 308.

[5] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece, nr. 169.

[6] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 422.



[7] Cf. ibíd., nn. 244, 436.

[8] Sfântul Josemaría, Forjă, nr. 495.

[9] S. Canals, Ascetică meditată , Rialp,
Madrid 2011, cap. “Jesús, como
amigo” (Isus ca prieten).

[10] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 91.

[11] Sfântul Augustin, Solilocvii II, 1.1.

[12] Sfânta Tereza a lui Isus, Cartea
vieții , c. 8, nr. 5.

[13] Sfântul Josemaría, Forjă, nr. 738.

[14] Sfântul Josemaría, citat din Două
luni de cateheză , vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).

[15] S. Hahn, „Sfântul Josemaría
Escrivá, cititor al Sfintei Scripturi”, în
Romana, 40 (2005).

[16] Amintirile lui F. Botella, în J.L.
González Gullón, DYA. Academia și
Rezidența în istoria Opus Dei



(1933-1939) , Madrid, Rialp 2016, ed.
a 3-a, 429.

[17] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu , nr. 253.

[18] Fericitul Álvaro del Portillo,
“Prezentare” la E Cristos care trece.

[19] Papa Francisc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24.11.2013), nr. 153.

[20] Sfântul Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu , nr. 253.

[21] Benedict al XVI-lea, Ex. Ap. 
Verbum Domini , (30.10.2010), nr. 87.

[22] Mons. Javier Echevarría, “Sfântul
Josemaría Escrivá, maestrul
rugăciunii în viața obișnuită”, 
Magnificat 2006.

[23] Sfântul Josemaría, Drum, nr. 537.

[24] Amintire citat din A. Vázquez de
Prada, Fondatorul Opus Dei , vol. II,
Rialp, Madrid 2002, p. 555.



[25] Amintiri lui Francisco Ponz, în A.
Vázquez de Prada, Fondatorul Opus
Dei , vol. II, 407.

[26] DYA. Academia și Rezidența..., p.
342.

[27] Cf. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.

[28] Sfântul Josemaría, E Cristos care
trece , nr. 111.

[29] Amintiri lui F. Botella, în DYA.
Academia și Rezidența... , p. 433.

[30] Amintiri lui J. Jiménez Vargas, în 
DYA. Academia și Rezidența... , p. 443.

[31] Citat din A. Vázquez de Prada, 
Fondatorul Opus Dei , vol. III, Rialp,
Madrid 2003, p. 405.

[32] Papa Francisc, Via Crucis
împreună cu tinerii în timpul Zilei
Mondiale a Tineretului , 29.07.2016.



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-

mediteranee-ii-isus-este-prietenul-meu/
(22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-mediteranee-ii-isus-este-prietenul-meu/
https://opusdei.org/ro-ro/article/noi-mediteranee-ii-isus-este-prietenul-meu/

	Noi Mediterane (II): «Isus este prietenul meu de nedespărţit»
	„Altă Mediterană”
	Un drum deschis pentru toți
	Relatările prietenilor Domnului
	Domnul ne așteaptă la tabernacol
	Cristos prezent în cei care ne înconjoară


